
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 71 (1991)

Heft: 9

Buchbesprechung: Das Buch

Autor: [s.n.]

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DasBuch

Adler und weisses Kreuz

Zu Reto Hännys Polenbuch — aus schweizerischer und aus polnischer Sicht

1.

Einem Schüler oder Studenten der
deutschen Sprache würde ich nicht
raten, diesen Text als Muster zu
betrachten. Zwar wirkt er, besonders
wenn der Autor selbst ihn liest, wie
ein daherbrausender Sprachfluss, ein
Geschiebe aus verschiedenen
Sprachschichten, Zitaten, direkter und
indirekter Rede in Cafehausgesprächen
und Diskussionen im Hörsaal oder auf
der Strasse, geographischen und
historischen Exkursen, in Sprache nachvollzogenen

Erfahrungen mit Musik bis hin
zu Spott und Schmäh über das, was
Hännys polnische Gesprächspartner an
der Schweiz bewundern, aber auch
über ein von Kohl regiertes vereintes
Deutschland oder über die Fussball-
weltmeisterschaften in Italien und ihre
Begleiterscheinungen. Meist wird
treffsicher polemisiert, zum Beispiel gegen
das Schweizer Fernsehen oder gegen
Zeitungen, die in Zürich erscheinen.
Aber syntaktisch ist die Verwirrung
vollkommen, sozusagen ein einziger,
fortgesetzter Sündenfall, mit
hoffnungslos nachklappenden Prädikaten,
mit Einschüben, die sich wichtiger
machen als die Aussage, in die sie sich

hineinzwängen. Ob Schachtelsatz oder
Kettensatz, Hypotaxe oder Parataxe,
Redundanz und Aberranz, — es ist
keine Ordnung in diesen ausufernden
Sätzen, sondern Unordnung sozusagen
als Prinzip. Nein, ein Vorbild für
Fortgeschrittene möchte ich diesen Text

nicht nennen. Verwirrend ist nur, dass
das Prinzip Verwirrung sich siegreich
behauptet, dass man — einmal darauf
eingestellt — als Leser rasch einen
Lernprozess durchläuft und bald einmal

süchtig ist, in diesen reissenden
Sprachstrudel einzutauchen. Man
ertappt sich dabei, vorwärts zu eilen,
vorzugreifen und sich dann nach
rückwärts wieder abzusichern. Hier gilt
nicht einfach die Kenntnisnahme eines
Textes schön den Zeilen nach, hier fühlt
man sich als Leser nur richtig wohl,
wenn man selber zu paddeln und zu
plantschen beginnt und sich tummelt in
gischtenden Sprachkatarakten.

Nicht immer freilich, scheint mir, ist
diese Lust ganz ungetrübt. Die waghalsige

Syntax oder also das, was wie Syntax

aussieht, hat nicht immer die
mitreissende Kraft, die in den besten und
schönsten Partien des Buches zu
bewundern ist. Wo Reto Hänny die
Préludes in es- und b-Moll von Chopin in
Sprache paraphrasiert, wo er das
Schlachtenbild beschreibt, das Jan III.
Sobieskis Kampf gegen die Türken am
Kahlenberg darstellt, aber auch, wenn
er die Passion des Priesters Popie-
luszko erzählt oder den Verzweiflungskampf

der Juden im Warschauer
Ghetto, erreicht seine Prosa die Qualität

des Einzigartigen und Originären.
Wie da ein Ganzes in Einzelheiten
aufgefächert wird und dennoch ein
Ganzes bleibt, ist faszinierend. Es gibt
andere Stellen, an denen nur die



744 ADLER UND WEISSES KREUZ

Methode praktiziert wird, aber die
Wirkung ausbleibt. Sich an diesen Stellen in
den Strudel zu stürzen, hat arge
Prellungen zur Folge.

Hänny unter die Schriftsteller
einzureihen, die mit Sprache experimentieren,

ist berechtigt. Er tut es manchmal
auf Kosten dessen, was über eine Sache
behaftbar zu sagen wäre. Aber wer
experimentiert, muss sich ins
Unvermessene wagen, jenseits des Geltungsbereichs

von Regeln und Behaftbarkei-
ten. Nicht erst in diesem Buch erweist
sich das neue Land, das Reto Hänny
auskundschaftet, als fruchtbar.

2.

Ein Roman ist es nicht, auch kein
Tagebuch. Vermutlich halten sich
Bericht und Fiktion die Waage. Im
Herbst 1989 fuhr Reto Hänny zu einer
Lesereise nach Polen, organisiert von
der Pro Helvetia und zusätzlich durch
einen Auftrag der Zeitschrift «du»

unterstützt. Aber wer einen Reisebericht

und eine Wiedergabe der Gespräche

mit Professoren, Studenten und
Schriftstellern erwartet, die Hänny
geführt hat, wird sich wundern. Der
Inhalt oder also das, was der Text
vermittelt, entspricht seiner äusseren
Form. Es sind «Verwirrungen eines

Mitteleuropäers in Mitteleuropa», was
Hänny nach Hause gebracht hat. Der
Haupttitel des Buches umschreibt noch
deutlicher und zugleich zurückhaltender,

was vorliegt: «Am Boden des Kopfes»

ist eine von drei Gedichtzeilen von
Zbigniew Herbert1. Sie lauten: «Am
boden des köpfes /gesprächsfetzen I
abfalle eines gedichts»; man könnte
nicht besser charakterisieren, wie hier
in zehn Kapiteln verwirrende
Eindrücke, Diskussionsfragmente,
Ausschnitte aus Polens Geschichte und
Gegenwart und Polemiken gegen

Zürich/Chrysopolis und die Schweiz
ineinandergreifen. Der Autor auf Lesereise

vergleicht, was er erlebt und
aufnimmt, mit Erfahrungen, die er in der
Schweiz gemacht hat, denkt in
Warschau an Zürich und hält in Gedanken
und Gesprächen die helvetischen
Verhältnisse, wie er sie sieht, gegen die
polnischen Realitäten. Mit einigem
Befremden stellt er fest, dass man sich
in Polen nach Kapitalismus und
Marktwirtschaft sehnt, und fühlt sich
verpflichtet, ein paar nicht zu leugnende
Begleiterscheinungen dieser Systeme
möglichst drastisch zu schildern. Er ist

voreingenommen, er hat etwas gegen
das Land, aus dem er kommt, und er
bemüht sich redlich, seine polnischen
Freunde vor übertriebenen Vorstellungen

zu warnen. Für ihn, der ein Skeptiker

ist, stellt sich die Situation doppelt
verwirrend dar. Zuhause bereitet man
sich darauf vor, 700 Jahre Eidgenossenschaft

zu feiern, wofür er weniger
Verständnis aufbringt als die Polen.
Seine Abneigung gegen das verordnete
Jubeljahr und gegen die «Festballerei»,
die dabei zu erwarten sein wird, kann
man verstehen. Seine Skepsis und
sein Widerstand richten sich jedoch
auch gegen das «selbstzerfleischende
Gezänk» unter seinen Kollegen, von
denen einige zum «Kulturboykott»
aufgerufen haben. Er geisselt, woran er nur
schon sprachlich Anstoss nimmt:
Begriffe wie «Kulturboykott» und
«Kulturschaffende» stammen aus dem
«Wörterbuch des Unmenschen». Er dürfte
unter den Schriftstellern seiner und der
noch jüngeren Generation der einzige
sein, der diese verdienstvolle Anprangerung

von Sprachschäden kennt, die
zuerst als Artikelfolge in der Zeitschrift
«Die Wandlung» unmittelbar nach dem
Krieg erschien und deren Autoren Dolf
Sternberger, Gerhard Storz und



ADLER UND WEISSES KREUZ 745

W. E. Süskind heissen. Die Artikel wurden

später in Buchform herausgegeben.
Dass ein Unwort wie «Kulturschaffende»

neuerdings wieder, und erst
noch von Leuten, deren Ausdrucksmittel

die Sprache ist, gedankenlos
gebraucht wird, disqualifiziert den
Boykottaufruf zusätzlich. Ich bin Hänny
dankbar, dass er das feststellt und sich

gegen angemasste «inquisitorische
Gewissensprüfungen» in dieser Sache

zur Wehr setzt. Vereinnahmen lässt er
sich nicht, von den Jubelfeiern so wenig
wie von ihren Boykotteuren.

3.
Der Exkurs über die 700-Jahr-Feier,

den Kulturboykott und die «ordentlich
bekleckerte» Weste der «Musterdemokratie

CH» folgt unmittelbar auf ein
Gespräch mit Janusz, der soeben dem
Schriftsteller aus der Schweiz die
historische Bedeutung des 3. Mai 1791 für
Polen erklären wollte. Janusz ist —
neben dem Autor selbst — die Hauptfigur,

der ständige Begleiter, vielleicht
eine erfundene Gestalt, für die mehrere
Partner Modell gestanden haben könnten,

daher auch wenig profiliert. Er ist
ein enger Bekannter von Professor K.,
der bei der Organisation der Lesereise
eine wichtige Rolle gespielt hat. Man
erfährt von Janusz ferner, dass er früher
in einem Untergrundverlag gearbeitet
hat und gegenwärtig ein Buch mit dem
Titel «Gespräche mit mitteleuropäischen

Intellektuellen» vorbereitet.
Schweizer sind darunter nicht zu
finden.

Was erfährt der Leser aus Reto Hännys

«Verwirrungen» über Polen? Immer
schon von der Geschichte gebeutelt,
machtgierigen Grossmächten nicht
wehrlos, aber oft ohne Chancen ausgesetzt,

ist das Land ein Schauplatz
einschneidender Veränderungen. Seine

Literatur, in Hännys Bericht so gegenwärtig

wie die Erfahrungen und
Beobachtungen, die der Autor auf seiner
Lesereise macht, verstärkt und orchestriert

eine Befindlichkeit des Übergangs

und der Bewegung. Bruno
Schulz, Stanislaw Ignacy Witkiewicz,
Kazimier Brandys, Zbigniew Herbert,
um nur diese zu nennen, sind für ihn
Vertreter einer Literatur, die es dem
Menschen möglich macht, die
Zusammenbrüche und die Katastrophen zu
bestehen. Janusz ist es, der sich einmal
recht abfällig über « West-Literatur»
äussert: «Gestricktes, zwischen Buchdeckel
geklemmte Beziehungskisten.» Der
Besucher aus der Schweiz notiert
Einverständnis, und da, wo Janusz Schriftsteller

verhöhnt, «die in ihrer Einfalt
nichts zu sagen haben» und sich aus

Prinzip «mit der Schlachtung heiliger
Kühe» brüsten, überlegt er, wer damit
gemeint sein könnte.

Er erfährt Polen als Gegenbild zur
Schweiz. «Von viel Beweglichkeit», stellt
er in einem seiner Gespräche mit
Janusz fest, ist in helvetischen Landen,
«der besten aller Welten, wenig zu
spüren.» In Polen aber ist alles in Bewegung.

Der Autor und Janusz entwerfen
ein Joint Venture zwischen den beiden
Ländern, die beide an ihrer Geschichte
kranken: Polen, weil es daran übergenug

hat, die Eidgenossenschaft, weil die
Geschichte «an ihr vorbeidriftet.»
Spielerisch, ein «Stammtischgespräch»
unter Intellektuellen, stellen Janusz und
der Autor fest, dass es schon «national-
flaggenmässig» keine Probleme geben
dürfte: Rot und Weiss sind die gemeinsamen

Farben, und dem Adler könnte
man mühelos das Kreuz unterlegen.

Satire und Ironie, Hommage an die
Märtyrer in Polens Geschichte bis hin
zu den Opfern des kommunistischen



746 ADLER UND WEISSES KREUZ

Regimes und seines Terrors, Polemik
und Selbstkritik, ein Feuerwerk von
«Gedankenquerschlägen», viel Bewunderung

für das Gastland und viel Tadel
an einer Schweiz, die nur gerade 1848
«das europäische Wunder einer
Confédération» Wirklichkeit werden liess, die
alsbald in «bürokratischem Perfektionismus

undgeistigem Dilettantismus» zu
einem «verfilzten Duckmäuserort»
verkam: in direkter und indirekter Rede
wird hier vieles behauptet und wieder
in Frage gestellt, und verfehlt wäre es,
dem virtuos absolvierten Pensum dieses

Reiseberichts, der zwischen Reportage

und Fiktion die Mitte hält, um einiger

Fragwürdigkeiten willen, auf die ich
zurückkommen muss, nicht die
Anerkennung zu zollen, die ihm gebührt. Im
Herbst 1989 ist für Europa und
vermutlich für die Weltgemeinschaft
Entscheidendes in Gang gekommend.
Polen ist dafür ein Beispiel, ein Symbol
vielleicht. Das letzte Kapitel des Buches
«Am Boden des Kopfes» spielt in Berlin
in den Tagen, da die Mauer fiel.

4.
Reto Hänny ist seit den Vorgängen,

die er in «Zürich, Anfang September»
festgehalten hat, vor allem aber seit
seinen gescheiterten Versuchen, sich vor
Gericht Recht und Genugtuung zu
verschaffen, empfindlich verletzt. Mehr
noch als die Festnahme und Misshandlung

während der Zürcher Jugendunruhen
haben ihn die Begründungen

aufgebracht, mit denen er von mehreren
Instanzen in seinem Kampf um
Satisfaktion kostenpflichtig abgewiesen
worden ist. Wenn er darauf zu sprechen
kommt, und er kommt davon nicht los,
spürt man, dass da einer wie Kohlhaas
Gerechtigkeit einfordert. Die Sache

verfolgt ihn so sehr, dass ihm unterläuft,
die Entführung und Ermordnung des

Priesters Popieluszko durch
Geheimpolizisten in Parallele zu den Zürcher
Krawallen von 1980 und der Rolle der
Polizei zu stellen. Zwar weist er selbst
auf die groteske Unverhältnismässig-
keit dieses Vergleichs hin, meint aber,
Methoden und Mechanik des «Terrors»
seien hier wie dort die gleichen. Blinder
Gehorsam mache Menchen hier wie
dort zu Maschinen und degradiere sie

zu Apparaten. Der Vergleich ist nicht
nur darum peinlich, weil zwischen dem
Mordopfer Popieluszko und den
vorübergehend inhaftierten und maltrai-
tierten Demonstranten und Beobachtern

der Zürcher Unruhen keine
Parallelität herzustellen ist. Auch die
Parallelsetzung der beamteten Täter ist
eine absurde Ungeheuerlichkeit, weil
sie vorauszusetzen scheint, Entführung
und Ermordung eines Menschen auf
Befehl eines übergeschnappten
Kommandanten seien den Zürcher Polizisten

zuzutrauen. Das kann er mit
diesem Ausfall im Ernst nicht meinen;
aber seine Wut ist echt, sein
Gerechtigkeitsgefühl tief verletzt, und da ihm vor
Gericht nicht Genugtuung widerfahren
ist, muss er sich schreibend Luft
machen.

Zürich, das in Hännys Buch meist als

«Chrysopolis» erscheint, in Anlehnung
an den Roman «Dissipano Humani
Generis» von Guido Morselli, die Stadt
der Banken und Juweliere also, die
Stadt des Goldes, hat in diesem sensiblen

Sprachvirtuosen und Schriftsteller,
der zu den besten des Landes zu zählen
ist, einen unversöhnlichen Feind,
zumindest was seine Polizei und seine
Gerichte betrifft. Bedenkt man die
Ursachen, versteht man manchen der
Ausfälle gegen die Schweiz,
Verwünschungen, die an Thomas Bernhards
Sprachsalven gegen Österreich
erinnern.



ADLER UND WEISSES KREUZ 747

Mit all dem ist jedoch nicht gesagt,
dass ausgerechnet dieser skeptische,
selbstkritische und belesene Autor
auch noch ins Klischee der Schweiz-
Kritik verfallen müsste, die unsere
Deutschschweizer Gegenwartsliteratur
so monoton macht. Seine polnischen
Gesprächspartner lassen mehr als einmal

erkennen, dass sie den merkwürdigen

Masochismus der Schweizer
Intellektuellen nicht zu begreifen vermögen.
Selbst wenn sie eine idealisierte
Vorstellung von der Schweiz haben sollten,
wäre sie vermutlich nicht weiter von der
Wirklichkeit entfernt als das, was
Hänny zum Beispiel über die Qualitäten

unserer Parlamentarier und unserer
Bundesräte anzumerken beliebt.
Geldwäscherei, Scheindemokratie, von
Frisch übernommen die These, die
Schweizer Armee sei die Armee der
Wirtschaft, ein Instrument zur Verhinderung

von Rebellion gegen die
«Macht-Inhaber»: Schlagworte dieser
Währung verstimmen schon darum,
weil sie so unkritisch, so ohne die sonst
so wache Skepsis dieses Autors
übernommen sind. Wer die Deutschschweizer

Nachkriegsliteratur von den fünfziger

Jahren bis auf unsere Tage kennt,

der kennt auch die Monotonie dieser
Litanei. Es ist schade, in Hännys
leidenschaftlich bewegtem, von den Ereignissen

und Veränderungen des Herbstes
1989 geprägten Bericht über seine

Gespräche und Erfahrungen, seine
Reflexionen über die Schweiz und
Europa auf Spuren dieses Geredes zu
stossen, das einer Art von Sprachregelung

folgt.
Nach Frischs und Dürrenmatts Tod

kam die Klage auf, die Schweizer
Literatur sei wieder provinziell geworden.
Was für ein Unsinn, nur schon angesichts

dieses neuen Buches von Reto
Hänny, das von einer hellwachen
Zeitgenossenschaft, von Erfahrungshunger
und grenzüberschreitender Bereitschaft

zur Teilnahme an den Diskursen
der Gegenwart zeugt. Nur hat leider ein
Virus, der die Schweizer Gegenwartsliteratur

seit Jahrzehnten heimsucht,
auch da schon seine Schäden angerichtet.

Anton Krättli

1 Reto Hänny, Am Boden des Kopfes.
Verwirrungen eines Mitteleuropäers in
Mitteleuropa. Suhrkamp Verlag, Frankfurt am
Main 1991.

Begrenzter Erfahrungshorizont

Das Buch «Am Boden des Kopfes»
von Reto Hänny ist vor kurzem erschienen.

Vor allem bei einem polnischen
Leser drängt sich der Vergleich mit
Alfred Döblins Polenbuch aus dem
Jahre 1925 auf: beide Texte sind dem

Typus einer literarisierten Reiseliteratur

zuzurechnen. Verschieden war wohl
der äussere Anlass, warum gerade
Polen zum Reiseziel wurde, gemeinsam

jedoch ist das Interesse beider Autoren
an den gesellschaftlichen und politischen

Ereignissen und Veränderungen
in diesem Lande, damals wie heute.
Alfred Döblin hatte Polen im Jahre
1924 bereist. Neue Erfahrungen und
Eindrücke, Begegnungen mit
Menschen in einem Lande, das erst kürzlich
wieder — nach über 100 Jahren — seine
Souveränität erlangte, das alles wird



74S ADLER UND WEISSES KREUZ

nicht nur mit Verständnis und Sympathie

in seiner «Reise in Polen» beschrieben,

es gibt auch Anlass zur
allgemeinen politischen Reflexionen über
ein neues Verhältnis von Mensch und
Staat, über neue, gerechtere Formen
des Zusammenlebens von Menschen
und Völkern. Neben der Einsicht:
«Aber wie schwierig hat es gerade Polen;
ich will an heute denken. Es ist ein
Jahrhundert unterjocht gewesen. Das Gefühl
der Zusammengehörigkeit hat es

erhalten... Polen muss, um stabil zu werden,
zu klugen und modernen Lösungen
kommen», steht Döblins Überzeugung
von der Notwendigkeit einer Auflösung
der Institution Staat, dort, wo dieser als

Verwalter von Macht und Autorität
auftritt: «Der Staatsbegriff von heute ist

zu erweichen. Zu banalisieren... Die
Menschen sind Personen geworden, die
Völker zur Selbstbestimmung aufgerufen,

das alte Ungetüm, der Staat, kann
nicht fortleben». Eine geschichtliche
Situation scheint sich zu wiederholen:
Polen im Jahre 1989, ein seit 10 Jahren
krisengeschütteltes Land, ein Land der
wirtschaftlichen Misere und sozialen
Spannungen, wo die Menschen wieder
einmal lernen müssen, die Werte, auf
die man sich berufen hat, zu respektieren,

die Freiheit von etwas auch als

Freiheit zu etwas zu begreifen, als
Möglichkeit einer Mitgestaltung der
gesellschaftlichen Realität, die auch die
Bürde der Verantwortung nicht scheut.
Die Schwierigkeiten Polens sind nicht
geringer geworden, auch nicht die
Schwierigkeiten eines Schweizer
Schriftstellers, den eine Vortragsreise
im Oktober 1989 an die Universitäten
von Krakau, Warschau, Toruri und
Lublin führt. Wie Döblins «Reise nach
Polen», so kann auch Hännys Buch als

ein politisches gewertet werden: der
Widerstand gegen das Ordnungsden¬

ken der Zeit verbindet sich mit den
Bemühungen, ein Chaos, das von anderer

Qualität ist, zu begreifen, und die

Begegnung eines Mitteleuropäers mit
anderen mitteleuropäischen Zuständen
verrät die Unsicherheit eines
Menschen, der gewohnt ist, seine Probleme
im rationalisierten sozialen Umfeld zu
formulieren und zu lösen. Ungewöhnliche

Wertbeziehungen, sowie andere
Motive des sozialen Handelns steigern
die Unsicherheit bis zur Verwirrung,
wobei der Autor durchaus Klischees
und stereotype Vorstellungen vermeidet.

Das Buch ist mit Fleiss und
Methode entstanden; die Fülle von
geschichtlichen Daten über Polen — bis
hin zum Zeitgeschen — ist erstaunlich,
die Literaturkenntnisse beachtlich.
Dies ist die eine Seite des Polenbildes,
das vermittelt wird: ein intellektuelles
Polen, gewachsen im Verlauf einer oft
tragischen Geschichte. Signifikante
Namen und Begriffe tauchen auf, die
zum festen Repertoire der polnischen
Identität und Selbstbesinnung gehören:
B. Schulz, F. Chopin, St. Wyspiariski,
TKosciuszko, J.Pilsudski, L.Walesa,
die Verfassung vom 3. Mai 1791. Indessen

geht es hier nicht um ein Ausdeuten
von sozialen und geschichtlichen Fakten;

vielmehr scheinen es

Orientierungspunkte zu sein, die Hilarotragödia
der Gegenwart aufzuzeigen, die zweite
Seite des Polenbildes. Damit verdeutlicht

sich der Verzicht auf eine soziologische

Fragestellung zugunsten eines

persiflierenden Stils. Die
abenteuerliche Bahnfahrt nach Toruri, die
turbulenten Ereignisse im Restaurant
und auch die Atmosphäre während
eines privaten Abendessens gehören
zwar mit ihrer bildlichen Substanz zu
den reizvollen Partien des Textes, werden

aber kaum in der Lage sein, die
betroffenen Personen zu erheitern.



ADLER UND WEISSES KREUZ 749

Vielleicht ist es gerade das unmittelbare
Betroffensein durch die empirische
Wirklichkeit, das dem Erzähler kaum
Zeit zur Reflexion gibt, ihn aber zwingt,
sich auch als Gourmet zu erkennen zu
geben. Natürlich gehören die Bemerkungen

über «Himbeeren in Essig» und
den Eigenbrand, eine braunschwarze,
menstruationsbluttrübe Flüssigkeit»,
und die Währungsvergleiche nicht zu
den wichtigsten Textstellen. Die
bedrückende Symbiose von Geschichte
und Alltag wird vor allem intellektuell
erlebt, während der Spaziergänge in
einer devastierten Stadtlandschaft und
während der Geschichtsdebatten und
intensiven Diskussionen über
wirtschaftliche Misere und politische Ereignisse.

Neben A.Döblin und K.Bran¬
dys, den zwei wichtigsten Baedekern,
macht sich im Text immer wieder die
Präsenz von Begleitern und Gesprächspartnern

bemerkbar, die dem Autor bei
seinen Interpretationsschwierigkeiten
hilfreich zur Seite stehen und die auch
von ihm namentlich und innig bedankt
werden. Dabei kann auch der polnische
Leser mit einigen Überraschungen
rechnen, z.B. jener Stelle, wo er über
das ehemalige Gewerbe von Mrs. J.-P.

aufgeklärt wird: Aha! Immerhin merkt
man die Bemühungen des Autors, die

politischen Strukturen zu entwirren,
um diese gleichzeitig zu desavouieren.
Persiflage und ein imponierendes
Uterarisches Bezugssystem, ein ebenso
gekonntes wie gewagtes Spiel mit
Assoziationsmöglichkeiten können indessen
nicht über einen begrenzten
Erfahrungshorizont hinwegtäuschen, auch
wenn dabei das antimilitärische,
antiklerikale und antiautoritäre Potential
durchaus zur Geltung kommt. Abgesehen

von stickigen Lokalen und
überfüllten Zügen spürt man kaum die Nähe
von Menschen, und die Impressionen
bleiben merkwürdig steril. Vielleicht
deshalb, weil es normale Menschen und
normale Verhältnisse nicht mehr gibt,
weder hier noch woanders. Das wäre
die Hypothese G. Manganellis von der
absteigenden Natur des Menschen und
entspricht auch der Hinwendung zur
Literatur, wie sie im Motto des Buches
formuliert wurde: «In Wirklichkeit
macht allein die Literatur es uns möglich,

in unserer Welt zu leben» (G.
Manganelli).

Das Wissen über Polen, das der
Leser bei der Lektüre des Buches
gewinnt, ist gleichzeitig ein Einblick in
die Befindlichkeit des Schriftstellers
und den Ehrgeiz der Literatur.

Marian Holona

Weil es Teil gegeben hat, muss man ihn erfinden

Zu François Bergiers grosser Teil-Monographie

Seit seinen Anfängen ist Teil ein
multinationaler Mythos. Dass dem
schweizerischen Nationalhelden internationale

Verflechtungen nachgewiesen werden

können, dass er als nordischer
Sagenheld innerschweizerische Äpfel

ins Visier nahm und dass sein später
literarischer Stiefvater Schiller gar die
Schweiz nie betreten hat, dies alles hat
in der Schweiz immer wieder irritiert.
Bei der Gelegenheit von Jubiläumsfeiern

steigt denn auch der Pulsschlag



750 ZU FRANÇOIS BERGIER

in der Diskussion um den «wahren»
Kern des Teil-Mythos periodisch an;
zum Ritual der Jubelfeiern gehört es

dann, diesen «wahren» Kern, den man
schliesslich doch als nationalen
versteht, freizulegen und ihn gegen allzu
kritische Historiker zu verteidigen.
Periodisch scheint der Retter des
Vaterlandes vaterländische Rettung zu
benötigen.

Jean-François Bergier, dessen schon
1988 in französischer Sprache erschienene

grosse Teil-Monographie1 nun
rechtzeitig zum 700-Jahr-Jubiläum in
deutscher Übersetzung unter dem Titel
«Wilhelm Teil. Realität und Mythos»
erschienen ist2, verspricht zwar auch,
einen historischen Kern des Mythos
freizulegen. Aber er sucht diesen Kern
nicht in der Figur Teils selbst, sondern
in dessen historischem Kontext. Der
Hauptteil des Buches, nach einem
ersten Teil über die Legende Teil und
vor einem kurzen Schlussteil über
deren Wirkungsgeschichte bis heute, ist
eine eigentliche Strukturgeschichte der
frühen Eidgenossenschaft. In welchem
geographischen, historischen, sozialen
und kulturellen Raum hat man sich die
Teil-Figur zu denken? — Diese Frage
beantwortet Bergier mit einem souveränen

Gang durch die «histoire de longue

durée» des Alpenraums, die auch
Erkenntnisse der Archäologie, der
historischen Demographie und der
Klimageschichte einbezieht. Erst allmählich

fokalisiert Bergier seine synthetisierende

Darstellung auf die
Innerschweiz. Deren Talgenossenschaften
erscheinen, eingebettet in diese grossen
Zusammenhänge, nur als ein Beispiel
unter vielen, begründet insbesondere in
den wirtschaftlichen Notwendigkeiten
der Viehzucht und des neuen
Alpentransits. In dieser Beleuchtung verliert
die Gründungsgeschichte der Eidge¬

nossenschaft ihren Ausnahmecharakter,
ihre mythische Gloriole, und

gewinnt dafür an historischer Logik. So

wird beispielsweise der Uristier, vielfach

gedeutet als schnaubendes, männliches

Symbol eidgenössischen
Widerstandswillens, als Markenzeichen einer
damals neuen, erfolgversprechenden
Wirtschaftsform lesbar gemacht. Oder
die sprunghafte Erweiterung der Alten
Eidgenossenschaft um die Mitte des
14. Jahrhunderts erscheint, wenn man
sie mit Bergier im Kontext der Pestzüge
sieht, mehr als eine Angstreaktion denn
als offensive Zusammenfassung aller
Kräfte gegen Habsburg. An solchen
Schnittstellen von Struktur- und
Ereignisgeschichte wird auch deutlich, dass
die gesellschaftlichen Eliten der Urkantone

und nicht das legendäre «Volk der
Hirten» den Gang der Geschichte
bestimmen. Bergiers Darstellung ist in
diesem Hauptteil ein verlässlicher Führer

durch die zerklüfteten, komplexen
Strukturen der alten Eidgenossenschaft,

gerade für ein französisches
oder nun — in der deutschen Übersetzung

— für ein weiteres deutschsprachiges
Publikum. Dass der Titel «Wilhelm

Teil» in gewissem Sinn irreführt, weil
der grosse Hauptteil des Buches diese

Strukturgeschichte darstellt, ist gerade
die versteckte Pointe des Buches: Der
Kern der Legende ist nicht in der Figur,
sondern in deren Kontext zu suchen.
«Teil» ist dabei bloss der Name für eine
bestimmte strukturelle Stelle in diesem
Kontext, für den Widerstand gegen eine
Herrschaft, die dem gestiegenen
Selbstvertrauen der Innerschweizer am Ende
des 13.Jahrhunderts nicht mehr
entspricht.

Nun versucht Bergier jedoch, diese
strukturelle Stelle mit der Teil-Figur,
wie wir sie aus der Überlieferung des

15./16. Jahrhunderts kennen, zu beset-



ZU FRANÇOIS BERGIER 751

zen — und hier läuft er Gefahr, dann
doch einen «realen» Kern dieser Figur
ausfindig machen zu müssen. Der
Kristallisationspunkt der Strukturgeschichte

erhält eine «Biographie».
Anders als im Falle Winkelrieds, den er
in einer blossen Klammerbemerkung
als «frei erfunden» abqualifiziert, hält
Bergier insbesondere im ersten, der
Legende gewidmeten Teil an der
« Wirklichkeitsnähe» der Teil-Geschichte

fest. Da sich die Historizität
der Teil-Figur bekanntlich nicht mit
schriftlichen Quellen belegen lässt,
schliesst Bergier aus der «Glaubhaftigkeit»

der mündlichen Überlieferung auf
die «Echtheit» des Materials. Dabei ist
sich Bergier natürlich bewusst, dass wir
auch diese mündliche Überlieferung
nur in ihrer verschriftlichten Form,
beispielhaft in der von Bergier bewunderten

Version von Aegidius Tschudi kennen,

deren Glaubwürdigkeit Bergier in
vielen Punkten dann doch wieder
relativieren muss. Aus dem letztlich
literarisch-ästhetischen Kriterium der
«Stimmigkeit» einer Erzählung lassen sich
aber keine Rückschlüsse auf die
Authentizität von deren Material
ziehen, sonst müsste ja Schillers Schauspiel

ein höchst «wirklichkeitsnahes»
Stück sein. Genau Schiller aber wirft
Bergier vor, er habe die «ursprüngliche
Erzählung» «verschüttet», sein Erfolg
habe die «Debatte verfälscht». Hier, wo
er eine spätere Mythisierung gegen
einen Ursprung ausspielt, gerät Bergier
in alte Aporien der Diskussion um die
Echtheit der Teil-Legende, die er in
seinem strukturgeschichtlichen Hauptteil
souverän umgeht.

Mit der Berufung auf eine «ursprüngliche

Erzählung» begibt sich Bergier
auch in Widerspruch zum relativ kurzen

dritten Teil des Buches. Dieser ist
der Wirkungsgeschichte des Mythos

gewidmet. Bergier geht hier — entschiedener

als im ersten Teil — davon aus,
dass die Ursprungslegende eine
Konstruktion ex post ist, ein Produkt der
Wachstumskrise der Eidgenossenschaft

im 15. Jahrhundert, in der
insbesondere die Bergkantone sich um eine

Aufwertung ihrer Position in dem von
den Städten dominierten Bündnis
bemühen. Mit dieser These argumentiert

Bergier im Einklang mit jener jungen

Historikergeneration, der er in
einem Seitenhieb vorwirft, sie reproduziere

in ihrem Festhalten an schriftlichen

Quellen den blinden Positivismus
des 19. Jahrhunderts. Dabei anerkennt
gerade die neuste Publikation zum
Thema, die Jubiläumsschrift
«Innerschweiz und frühe Eidgenossenschaft»,
dass die mündliche Tradition jene
Quelle bildet, aus der das 15./16.
Jahrhundert ihr integratives und
wirkungsmächtiges Bild der Gründung der
Eidgenossenschaft formuliert hat3. Die
Teil-Figur ist also ein Kind der frühen
Neuzeit. Aber was geht schliesslich
dem helvetischen Selbstbewusstsein
verloren, wenn es akzeptiert, dass Teil
nicht unbedingt im gleichen Jahrhundert

Geburtstag hat wie die
Eidgenossenschaft?

Gegen das Postulat der «Realität»
des Teil-Mythos spricht auch Bergiers
eigene Dastellungsweise. Jede
Geschichte wird von einer Gegenwart aus
konstruiert, und dazu muss sie

«erzählt» werden, sei es in einem mehr
literarischen oder einem mehr
wissenschaftlichen Diskurs, sei es als Schrift
oder als Bild. Für dieses ebenso simple
wie folgenreiche Axiom der Historie
liefern die Historiker des 15./ 16.
Jahrhunderts mit ihrer Konstruktion der
Gründungsgeschichte die beste
Illustration. Auch Bergier selbst folgt
diesem Axiom, wenn er seinerseits von der



752 ZU FRANÇOIS BERGIER

Aktualität des Teil-Mythos ausgeht,
Anspielungen auf unsere Gegenwart
einfliessen lässt und seine Monographie

gar — im Jahr 1988 noch mit
einem anderen Akzent als heute —
«den Völkern Polens und Afghanistans»
widmet. Und auch die erzählerische
Qualität des grossen Essays verbindet
Bergier mit den Historikern der frühen
Neuzeit, auch wenn hier die Struktur-
und nicht die Ereignisgeschichte im
Zentrum der narrativen Integration
steht. Dabei schreckt Bergier nicht
davor zurück, gelegentlich sogar die
Berge oder den Vierwaldstättersee zum
Subjekt, zum «Helden» der Geschichte
zu machen — hier streift der Diskurs
über den Mythos die Mystifizierung.
Bergiers Buch reiht sich damit selbst,
bewusst und zu Recht, in die Reihe der
von ihm dargestellten Geschichtsbilder
ein. Darum leuchtet es nicht unbedingt
ein, weshalb er im ersten Teil doch noch
nach einem «wahren» Kern der Teil-
Figur sucht, weshalb er seinen « Teil» im
Untertitel unter den alten Dualismus
von «Realität und Mythos» stellt.

Dieser Einwand betrifft allerdings
vor allem die deutsche Übersetzung des
Buches. Nur sie trägt diesen Untertitel,
der in das weiche Übergangsgelände
von Historie und Fiktion zwei grobe
Begriffsklötze hineintreibt. Die ganze
Übersetzung hat diese Tendenz: Aus
dem flüssigen, eleganten und — für
deutschsprachige Augen — gelegentlich

wenig randscharfen französischen
Essay wird harte, manchmal etwas
hölzerne deutsche Begrifflichkeit. In der
deutschen Übersetzung tritt die Differenz

nicht nur zwischen den beiden
Sprachen, sondern vor allem zwischen
zwei unterschiedlichen wissenschaftlichen

Diskursen zutage. Offensichtliche
Übersetzungsfehler — «haut Moyen
Age» wird mehrfach als «Hochmittel¬

alter» wiedergegeben, bezeichnet aber
die vorkarolingische Epoche des
Frühmittelalters — und sprachliche Ausrutscher

— das allzu belastete «Volksempfinden»

als Übersetzung von «sentiment
populaire» — sind dafür nur die
Symptome. Wesentlicher für das Verständnis

des Textes sind all jene Formulierungen,

mit denen Bergier den heiklen,
aber zentralen Übergangsbereich
zwischen Realität und Mythos, zwischen
Historie und Fiktion erkundet — und
hier setzt die Übersetzung einige
irreführende Akzente, nicht nur im
polarisierenden Untertitel. So müsste man
«histoire orale» als «mündliche» und
nicht als «erzählte» (sogar noch kursiv
gesetzt) Geschichte wiedergeben, wenn
man eine Verwechslung zwischen der
mündlichen Tradition und deren narra-
tiver Gestaltung vermeiden möchte.
Jene Quellen, welche die mündliche
Überlieferung festhalten, sind nach
Bergier «composées»; diese offene
Formulierung bringt die Übersetzung auf
den geschlossenen, ausserdem ebenfalls

kursiv herausgehobenen Begriff:
«es sind Werke»; ein Begriff mit einem
Anspruch, denn der Essay argumentativ

nicht tragen kann. Auch kleinste
Änderungen sind hier von nicht geringer

Tragweite: Aus dem Titel des ersten
Teils «Les libertés de la légende» wird
«Die Freiheit der Legende», im Singular
— und schon ist die Freiheit weg.

Die kritischen Vorbehalte gegen das

grosse Unternehmen Bergiers, wie sie
oben formuliert wurden, betreffen
somit die deutsche Übersetzung stärker
als das Original. Bergiers Buch, dem
man sich als Strukturgeschichte der
alten Eidgenossenschaft eine breite
deutsche Leserschaft wünscht, hätte
eine Übersetzung verdient, die auch die
Offenheit eines französischen Essays
ins Deutsche mitübertragen würde. Teil



ZU FRANÇOIS BERGIER 753

ist zwar ein multinationaler Mythos,
den Sprung über die Sprach- und
Diskursgrenzen schafft er aber auch nach
500 (oder gar 700?) Jahren noch
immer nicht ganz, ohne zu stolpern.
Teil, längst zur Harmlosigkeit verurteilt,

leistet weiterhin Widerstand: der
Begrifflichkeit von Historikern und
Übersetzern. Und deshalb wird man
ihn weiterhin erfinden müssen.

Peter Utz

1

François Bergier, Guillaume Tell,
Fayard, Paris 1988. — 2 François Bergier.
Wilhelm Teil, Realität und Mythos. Aus
dem Französischen von Josef Winiger. List-
Verlag, München/Leipzig 1990. — 3

Innerschweiz und frühe Eidgenossenschaft.
Jubiläumsschrift 700 Jahre Eidgenossenschaft.
Herausgegeben durch den historischen Verein

der fünf Orte. Walter-Verlag, Ölten 1991

(2 Bde.). Vgl. insbesondere den Beitrag von
Guy P. Marchai in Bd. 2: Die «Alten
Eidgenossen» im Wandel der Zeiten.

Europäische Orientierungen

Zwei Titel mit Fragezeichen rahmen
eine Sammlung von Essays ein, die Herbert

Lüthy an verschiedenen Orten in
den letzten 30 Jahren publiziert hat:
«Europa als Zollverein Eine karolingische

Meditation» im Jahre 1960, und
«Wo liegt Europa? Ein Nachwort nach
dreissig Jahren». Die «Zehn Versuche zu
den Umtrieben des Zeitgeistes» sind viel
mehr als ein verdienstvoller und
leserfreundlicher Reprint von teilweise
schwer auffindbaren Texten. Sie belegen

in eindrücklicher Weise, was
historische Forschung für die Deutung der
Gegenwart und für die Orientierung im
Hinblick auf die Zukunft zu leisten
vermag. Die Frage im Buchtitel provoziert
jene Standortbestimmung, die bekanntlich

eine Voraussetzung jeder Orientierung

ist.
Die auf den ersten Blick ziemlich

heterogene Auswahl von Themen
entpuppt sich beim näheren Zusehen als

Panoptikum mit erstaunlicher Breite
und Tiefe. Drei Essays über Ideengeschichte

und Kulturkritik, drei über das
Fach Geschichte als Bestandteil der

Sozialwissenschaften und drei über
Knotenpunkte unseres Jahrhunderts,
eingerahmt in die wiederholte Frage
nach Zielen und Standorten unseres
Kontinents.

Wer um einen Entschluss ringt in der
Frage des künftigen Wegs der Schweiz
im Prozess der Europäischen Gemeinschaft,

findet keine rezeptartige
Antwort. Trotzdem — und vielleicht gerade
deswegen — ist die Lektüre dieser
Essaysammlung eine der besten
Orientierungshilfen, und das Werk verdient
es, im Rahmen der 700-Jahre-Literatur
besonders gewürdigt zu werden. Wie
im ersten Aufsatz aufgezeigt wird,
stand am Anfang der EWG bei den
Römer Verträgen nicht das zunehmende

Bedürfnis nach Kooperation in
der Privatwirtschaft im Zentrum,
sondern die Not der kriegswirtschaftlich
verstaatlichten Kohle- und Stahlindustrien

und die Visionen von geschichts-
und machtbewussten Staatsmännern:

«Nicht 'die Wirtschaft) hat dazu
gedrängt, nicht Gebote der wirtschaftlichen

Ratio haben sich wundertätig



754 EUROPÄISCHE ORIENTIERUNGEN

gegen die Borniertheit von Kirchturmpolitikern

durchgesetzt, sondern politische

Idealisten, Manager und Grands
Commis haben Wirtschaft und
wirtschaftliche Ratio zu ihren Werkzeugen
gemacht. Der Schumanplan war die
politische Lösung eines im nationalen
Rahmen unlösbaren politischen
Problems — der 'Entnationalisierung) der
Ruhrindustrie — durch die höchst
künstliche Herauslösung des ganzen
schwerindustriellen Komplexes aus den
nationalen Zusammenhängen der Sechs
und die Errichtung einer quasi
extraterritorialen Hohen Autorität über Kohle
und Stahl.» (S. 17)

Die kriegsbedingte Verstrickung von
Staat und Wirtschaft einerseits und die
Sehnsucht nach Grösse andererseits —
keine besonders vertrauenerweckenden

Taufpaten eines Projekts
Lüthy rechnet stets mit dem «homo

oeconomicus», aber er misstraut ihm
auch.

«Badewannenfabrikanten werden
nicht dadurch Europäer, dass sie ihre
Badewannen in ganz Europa absetzen,
und ihre Konsumenten nicht dadurch,
dass sie in europäischen Standard-
Badewannen baden, selbst wenn sich
dabei auch der allgemeine Lebensstandard

erhöht. Die Badewannenfabrikanten
von 1914, die nach solchen Massstäben

vollendet integrierte Europäer und
Weltbürger hätten sein müssen, sind
deshalb nicht weniger mit geschwellter
Brust ins Stahlbad für Gott, Kaiser und
Vaterland gestiegen.» (S. 19)

Schon 1960 stellt Lüthy die Frage
nach dem «Aussentarif», der Einfügung
der neuen Gemeinschaft ins komplexe
Gefüge der freien Welt. Er stellt sich als

Schweizer, Europäer und Weltbür¬

ger die heute besonders berechtigte
Frage nach dem Prinzip der Universalität,

nach dem Verlust an Weltoffenheit,
der allenfalls durch eine vorbehaltlose
Öffnung gegenüber der EG eingehandelt

würde.
Am weltbürgerlichen offenen,

historischen Horizont wird aufgezeigt, dass
die EG nicht identisch ist mit Europa
und dass Europa-Offenheit noch keine
Garantie bietet für die in Zukunft
überlebenswichtige WeltOffenheit.

Die Lektüre der beiden Europa-
Essays, welche die Klammer der
Aufsatzsammlung bilden, führt zu keiner
Erleichterung des Entscheids für oder
gegen einen EG-Beitritt der Schweiz.
Wer Plädoyers «Pro» oder «Contra»
sucht, muss sich anderweitig umsehen.
Immerhin sind die Hinweise auf
Gründe zur Geduld und Skepsis subtil
und zahlreich.

«In seiner ganzen massiven Rechtset-

zungs- und Durchsetzungskraft ist dieses
administrative Generalunternehmen
Europa intellektuell, kulturell und
moralisch rätselhaft steril geblieben. Es
hat — bis zu diesem Herbst 1990 — bisher

keine Federalist Papers hervorgebracht,

keine in die Öffentlichkeit getragene

Verfassungsdiskussion, keine politisch

gestaltende Idee .» (S. 248)
Geschichtliche Reflexion im Stil

Lüthys macht weder «klug für ein
andermal» noch «weise für immer». Sie
vermittelt aber wichtige Einblicke und
verschafft jenen Überblick, der gute
Entscheidungen nicht vorwegnimmt,
sondern ermöglicht.

Robert Nef

Herbert Lüthy: Wo liegt Europa? Zehn
Versuche zu den Umtrieben des Zeitgeists,
Verlag NZZ, Zürich 1991.



GOTTSUCHER 755

Gottsucher im Widerstreit

«Meine raison d'être besteht in
der Auseinandersetzung mit dem
undefinierbaren Wesen, das man
<Gott> nennt. »

(C. G. Jung)

Es gab sie schon immer, die
Gottsucher, von denen hier einige zu Wort
kommen sollen. Sie waren und sind
zwar unterschiedlich motiviert. Den
einen geht es um die Anerkennung und
den Nutzen religiöser Lehren für die
Lebenspraxis und damit um die
Verwirklichung einer menschenwürdigen
Gesellschaft. Sie wollen zeigen, dass

sich fundamentale Aussagen der Bibel
decken einerseits mit Erkenntnissen
der exakten Wissenschaften, andererseits

aber auch mit anerkannten sittlichen

Normen. Sie möchten mit ihren
Überlegungen der heutigen
Orientierungskrise entgegentreten und
vermehrt die Bildungsschicht und die
areligiösen Pragmatiker für die christliche

Lehre und zum Bibellesen gewinnen,

denn «die Endabsicht des Bibellesens

ist, bessere Menschen zu machen»

(Kant).
Andere «Gottsucher» beschäftigen

sich mehr mit erkenntnistheoretischen
Problemen. Es geht ihnen um ein
verstehendes Deuten des Gottbegriffes,
das zur Erhellung der letzten und
eigentlichen Geheimnisse der Welt
beitragen könnte. Das Rätsel der Schöpfung,

die Curiositas, das theoretische
Interesse, das sich selbst Zweck ist, treiben

sie um. Zu ihnen gehören heute
auffällig viele Physiker.

Die Bibel vernünftig deuten?

Ich begann, Antworten zum
Verständnis der Welt und zur Gottesfrage

zu sammeln und zu vergleichen, nachdem

ich Walter Bodmers Buch «Glaube
oder Vernunft?» gelesen hatte1. Der
Autor versucht in dieser Schrift, biblische

Lehren rational zu deuten, um sie
denen zugänglich zu machen, die in
ihrer Geisteshaltung von der Aufklärung

geprägt sind und der rein ver-
nunftmässigen Betrachtung das Primat
geben, in der Meinung, die Vernunft
allein mache das Wesen des Menschen
aus, sie sei als letzte Instanz befähigt,
über Wahrheit und Falschheit von
Erkenntnissen zu entscheiden, die Welt
zu erkennen und uns den rechten Weg
zu weisen.

Die Aufklärung übte bekanntlich
herbe Kritik am Weltbild des christlichen

Offenbarungsglaubens. Walter
Bodmer hat es nun unternommen, in
vielen Gesprächen mit Theologen und
Laien die Aussagen der Heiligen
Schrift verstandesmässig zu interpretieren

und das, was er für den Realitätsgehalt

der Bibel hält, herauszuarbeiten,
um damit unsere Bildungsschicht
anzusprechen und für eine religiöse Haltung
zurückzugewinnen. Er will eine
tragfähige geistige Brücke zum Glauben
auch für Grenzgänger und Agnostiker
bauen, also für solche Menschen, die
bisher der Überzeugung waren, das

Religiöse, das Göttliche und Übersinnliche

sei unerkennbar und damit
bedeutungslos.

Hier wäre freilich gleich zu vermerken,

dass, nach der Überzeugung anderer,

die Bibel nicht allein nach ihrem
Rationalitätsgehalt beurteilt und ausgelegt

werden darf. Lebenswichtige
Botschaften können sich an die Psyche, an
unsere Gefühle richten. Sie müssen
«mit den Augen der Seele» betrachtet
werden. «Bilder sind Mittler zwischen



756 GOTTSUCHER

Unbewusstem und Bewusstsein,
zwischen Denken und Fühlen» (M. Odermatt).

Bodmer macht hier eine gewisse
Konzession und spricht gelegentlich
von einer intuitiven Interpretation.

Er gehört, wie gesagt, zu jenen Autoren,

welche den biblischen Dialog
aufnehmen, um seine Gesprächspartner
für eine christlich fundierte Lebenspraxis

zu gewinnen. Ihn beunruhigt, dass
wir uns einer Vielzahl unvereinbarer
Wert- und Normen-Vorstellungen
gegenübersehen, was uns zwar eine
grössere Denkfreiheit gibt, uns aber
auch verunsichert, uns einen
Orientierungsverlust bringt. Diese Situation
macht es schwierig, allgemeingültige
gesellschaftliche Ziele anzustreben.

Schwierigkeiten mit dem

Gottesbegriff

Bereits bei der Einigung auf den
Gottesbegriff ergeben sich ernsthafte
Schwierigkeiten. Nach der traditionellen

Auffassung wird Gott als Person
gedacht, wenn auch vielleicht nur
symbolisch, als Person, die gütig ist,
gerecht, lieb und hilfreich. Dazu passt
aber so schlecht, dass dieser, seine
Geschöpfe hebende Gott und Weltenlenker,

das Böse und das Übel zulässt,
den Hunger und die Krankheit. Schon
Hiob rang bekanntlich nach einer
Klärung dieses Widerspruchs, den die
Theologen unter dem Begriff der Theodizee

kennen.
Wer diese allzu wahre Wirklichkeit

voller Gegensätze nicht leugnen will,
stellt fest, dass wir uns in einem —
offenbar gottgewollten — polaren
Spannungsfeld befinden und dieses
dem Willen des Schöpfers und der
göttlichen Ordnung logischerweise
entspricht, weil doch dem Allmächtigen

kein «Fehler» passiert sein kann. Folglich

ist dieses unser Dasein zwar
unvollkommen, aber in seiner UnvoUkommenheit

letztlich vollendet. Daran erinnert

uns auch der Philosoph und Theologe

Paul Häberlin immer wieder in
seinem Werk, und er fügt hinzu, dass

gerade der Kampf gegen die
UnvoUkommenheit unsere sittliche Anstrengung

zur Lebensaufgabe macht.
Es mag hüfreich sein, hier auf einen

anderen prominenten Gottsucher
hinzuweisen: auf den grossen Mythenkenner

Joseph Campbell2. Er wird in
seinem neuesten, vom Artemis Verlag
grossartig ausgestatteten Buch befragt
von Bill Moyers, dem in Amerika
bekannten Fernsehjournalisten, der
seinen Gesprächspartner — sehr zum
Nutzen des Lesers — immer wieder
auffordert, in seinen Aussagen noch
deutlicher und konkreter zu werden.

Gott, das eigentliche Geheimnis
der Welt

Die beiden Gesprächspartner kommen,

wie Bodmer auch, auf den Begriff
des Unnennbaren zu sprechen, das wir
eben Gott nennen. Gott, das letzte und
eigentliche Geheimnis der Welt, das

jenseits von Namen und Formen
besteht und eine Erfahrung dessen ist,
was alle Vorstellungen übersteigt, weil
doch das Geheimnis des Lebens
jenseits allen menschlichen Begreifens ist.

Die Mythologie ist nach Campbell
das Feld der Verweisungen auf das, was
absolut transzendent ist, was nicht
erkannt und benannt werden kann ausser

in unseren dürftigen Bemühungen,
es in Sprache zu kleiden. Das äusserste
Wort in unserer Sprache für das, was
transzendent ist, lautet: Gott. Es sei das
höchste Ziel, mit seinem Gott vereint zu



GOTTSUCHER 757

sein. Moyers beschliesst das Thema mit
einem anderen biblischen Hinweis: Das
Reich Gottes sei über der Erde
ausgebreitet, und die Menschen sähen es
nicht.

Wie Walter Bodmer und andere
Autoren beklagt auch der Arzt und
Psychotherapeut Willy Obrist die
zurückgebliebene Menschlichkeit und
«die völlige Orientierungslosigkeit in
bezug auf das Sein und das Sollen»3.
Wenn diese Orientierungslosigkeit und
der Wertzerfall in der westlichen Welt
als eine Folge des Abfalls vom
Christentum zu werten seien, könne dem
kaum widersprochen werden. Also
zurück zum Christentum? Ja, jedoch zu
einem, das den Mythos nicht ablehnt,
sondern anerkennt und einschliesst,
weil er das Unanschauliche
veranschaulicht und das Symbolische
verständlich macht. Das entspreche der
Lehre der Tiefenpsychologie. Ein
lebendiger Mythos sei wichtig, ja
unabdingbar für die psychische Reifung des
einzelnen wie auch für die Evolution
des Bewusstseins, erklärt Obrist.

Unsere heutige, spannungsreiche,
akute, aber heilsame Krise sei zu
begreifen als ein Entwicklungsschritt
des Bewusstseins: An die Stelle der seit
der Steinzeit gültigen dualistischen
Weltsicht sei eine unistische getreten,
die nicht mehr unterscheide zwischen
einer natürlichen und einer übernatürlichen

Welt, sondern zwischen einem
äusseren und einem inneren, einem
materiellen und einem geistigen Aspekt
der an sich einheitlichen raumzeitlichen
Wirklichkeit. Diese sei zu betrachten
unter dem BUckwinkel der Be-
wusstseins-Evolution, die zur Folge
habe, dass heute überall ein Vorantasten

zu religiöser Haltung festzustellen

sei, während noch vor wenigen
Jahrzehnten Religiosität in weiten Tei¬

len der westlichen Welt als etwas Überholtes

und Hinterwäldlerisches gegolten

habe.
Diesen Entwicklungsschritt des

Bewusstwerdens hat Willy Obrist in
einem früheren Buch minuziös
beschrieben («Die Mutation des

Bewusstseins»). Die alten archaischen,
aus der Frühzeit übernommenen
Offenbarungsvorstellungen entsprachen

einem dunklen metaphysischen,
jede mögliche Erfahrung und verstan-
desmässige Erklärung überschreitenden

Weltverständnis. Soweit dieses
nicht begriffen und vorhanden ist,
könne es heute noch manchen Theologen

zu schaffen machen, weil auch die
Bibel daraufbaut.

Die Bibel tiefenpsychologisch
betrachtet

Mit den neuen Erkenntnissen der
Tiefenpsychologie wurden diese

Schwierigkeiten überwunden, wurde
das, was rätselhaft vorkam, fassbar: die
Tiefenpsychologie lässt uns die archaischen

Offenbarungsvorstellungen
begreifen als unbewusst-geistige
Wahrnehmungen und Wechselwirkungen in
der Welt unserer Vorstellungen und
Gefühle. Es sind Bilder, die entstehen
in unserem Unbewussten, unserer
Seele, unserem Gemüt. Diese Erkenntnis

nennt Obrist eine Bewusstseinsmutation.

Summa summarum gehe es bei allem
Psychologisieren und Philosophieren
um ein Leben im Hier und im Jetzt, also
darum, das Leben auf die bestmögliche
und menschenwürdigste Art zu vollenden

und das zu erreichen, was wir heute
Lebensqualität nennen, wobei das
Hören auf die innere Stimme, die
Meditation, eine wertvolle Hilfe sei.



758 GOTTSUCHER

Obrist kommt in seinem Werk häufig
auf den Individuationsweg Jungscher
Schule zu sprechen. Er könne eine neue
Kultur des Gewissens zustandebringen,
was zur Hoffnung berechtige, dass die
Kluft zwischen wissenschaftlich-technologischem

Können und Menschlichkeit

zusehends kleiner werde, und wir
mit einer gewissen Zuversicht annehmen

dürften, dass sich unsere Probleme
schliesslich lösen lassen.

Obrist zitiert den streitbaren und mit
ihm geistesverwandten Theologieprofessor

Eugen Drewermann. Dieser
wehrt sich vehement gegen den
Rationalismus der Bibelauslegung, wie ihn
etwa Walter Bodmer versucht4. Die
heutige Tiefenpsychologie habe deutlich

aufgezeigt, dass die biblischen
Wunder, die Visionen, Weissagungen
und Gleichnisse lebenswichtige
Botschaften der Psyche seien, welche eine
transzendente Dimension hätten. Die
Bibelstellen, die ein rein verstandes-
mässiges Begreifen nicht zulassen,
könnten nur wirklich erfasst werden,
wenn wir auf die heutigen psychoanalytischen

Erfahrungen zurückgreifen. Es
geht Drewermann darum, «uns aus dem
Ghetto der Verstandeseinseitigkeit
herauszuführen».

Drewermanns Bücher leuchten
religiöse Probleme theoretisch aus und
bieten gleichzeitig mehr, nämlich emi¬

nenten praktischen Nutzen für den
Suchenden im menschlichen Alltag.
Drewermann veranschaulicht das am
Gegensatz von Angst und Vertrauen.
«Besteht ein Mensch nur noch aus
Angst, so widerspricht er Gott in seinem

ganzen Daseinsaufbau», schreibt er. Er
nennt das Wunder vom «Seewandel
Petri» und erinnert daran, dass Wasser
symbolisch für alles steht, was im
Leben an Haltlosigkeit, Bodenlosigkeit
und Abgründiges erinnert. Das Gleichnis

nun stelle uns vor die Wahl, entweder

nur die Wellen zu sehen oder die
Gestalt, die darauf auf uns zuschreitet.
Wenn wir uns auf sie konzentrieren,
«werden wir den Schritt wagen und
das Wagnis eingehen, das Unbegehbare
zu begehen, das nie Betretene zu betreten,

das scheinbar Abgründige zum
Grund zu nehmen — und nicht daran
zugrunde zu gehen».

Adolf Wirz

1 Walter Bodmer: Glaube oder
Vernunft? (Walter Bodmer ist Geschäftsführer
der Stiftung für humanwissenschaftliche
Grundlagenforschung) Bern/Stuttgart
1990. — 2 Joseph Campbell: Die Kraft der
Mythen. Zürich/München 1989. - 3 Willy
Obrist: Die Mutation des Bewusstseins. 2.,

korrigierte Auflage. Bern 1988. Willy
Obrist: Neues Bewusstsein und Religiosität.
Ölten 1988. — 4 Eugen Drewermann:
Tiefenpsychologie und Exegese. Ölten 1985.

«Das unbekannte Land»

Ein Buch über die Zeit

Das «unbekannte Land», für das uns
Klaus Müller neue Blicke öffnet, ist die
Zeit '. Seinem Buch liegt das Bestreben

zugrunde, in gewissem Sinne eine
Landkarte des Oikos (Hauses) der Zeit
aufzuzeigen, in der sie nicht als Kon-



ÜBER DIE ZEIT 759

strukt der wissenschaftlichen Rationalität,

sondern als Phänomen der erlebten
Wirklichkeit erscheint. Als solches ist
sie gebrochen in die Zeitmodi Vergangenheit,

Gegenwart und Zukunft.
Müller will eine Orientierungshilfe

geben für aUe, die einen Weg suchen,
der über den «logisch-instrumentellen
Komplex» der Wissenschaft und Technik

hinausführt. Er sieht in der
Gebrochenheit der Zeit in die Zeitmodi und
in ihren vielfältigen Verschränkungen
die Legitimation einer solchen Suche;
denn in dieser Gebrochenheit liegt
nicht nur die Möglichkeit, sondern die
Denk-Notwendigkeit anderen
Erfahrungen als nur derjenigen des Wissens
im Sinne der traditionellen Naturwissenschaft.

Müller ist Professor für theoretische
Physik. Sein Spezialgebiet ist die
Quantenphysik. Von hier aus gewinnt er auch
den Zugang zu anderen Dimensionen
der Wirklichkeit als zu derjenigen der
traditionellen Naturwissenschaft, die
auf dem experimentellen Beweis, d.h.
auf der mechanischen Wiederholbarkeit

aufbaut und somit die Zeit nur als

wiederholbare Zeit «wahr-nimmt». In
der Quantenphysik ist der Beobachter
immer «dabei», weil in ihr deuthch
wird, dass er durch die Messung das
Resultat selber mitgestaltet. Sie kann
daher auch nicht vom Zeitpunkt der
Messung abstrahieren. Auf diese Weise
wird die Quantenphysik für Müller die
Nahtstelle zwischen der mechanischen
Zeit im Sinne der «ewigen Gegenwart»
des Wiederholbaren, und der
gebrochenen Zeit, in der der Wissenschafter
jetzt zu erfassen versucht, was war, ist
und sein wird, in der er also alles aus
seiner (einmaligen) Gegenwart heraus
beurteilt.

Daraus ergibt sich die Notwendigkeit,

generell zwischen den Zeitmodi als

Objekt des Beobachters und dem
Erscheinen der Zeitmodi als Beobachtungszeit

zu unterscheiden.
Die dabei entstehenden Modikombinationen

oder -verschränkungen lassen
sich dann verschiedenen
Realitätserfahrungen, insbesondere dem
(wissenschaftlichen) Wissen, der Kunst und
dem Glauben zuordnen. So wird deutlich,

dass «Wissen» (im Sinne von
Wissenschaft und Technik) nur eine der
möghchen Wirkhchkeiten ist, denn sie

baut auf eine ganz bestimmte
Zeiterfahrung auf, der andere Wirklichkeiten

mit einer anderen Zeiterfahrung
gegenüberstehen.

Müller sieht, wie heute die Wirklichkeit

in gefährlicher Weise reduziert
wird, weil sich der «logisch-instrumen-
telle Komplex» wie ein grosser, von aussen

nicht zu bremsender Tanker durch
die vielfältige, ganzheitliche Landschaft
unserer Wahrnehmungen schiebt, sie

auf die Seite drängt und vernichtet, so
dass, wenn dieser «Tanker» Schiffbruch
erleidet, die Existenz der Welt schlechthin

gefährdet wird. Will man ihn bremsen,

damit man sich nicht dem immer
grösseren Risiko des Schiffbruchs
aussetzt, muss der Mensch die Möglichkeit
gewinnen, von innen her, vom Steuermann

aus, die Fahrt des Tankers soweit
zu verlangsamen, dass man bei der
Fahrt die Strukturen der ganzen
Wirklichkeit nicht aus dem Auge verliert.
Dazu gehört aber zuerst, dass man sie

sich, soweit man sie schon aus den
Augen verloren hat, wieder neu
verdeutlicht, indem man sich der «Fülle der
Zeit» — ihrer Brechungen und
Verschränkungen — bewusst wird.

Das Buch von Müller ist keine leichte
Lektüre. Es ist auch nicht aus einem
Guss geschrieben, sondern ist das

Ergebnis des Zusammenwachsens
verschiedener Aufsätze, die hintereinan-



760 ÜBER DIE ZEIT

der entstanden sind. Demjenigen aber,
der sich ernsthaft mit der Frage unserer
Zeit beschäftigen will, vermittelt er
wichtige neue Erkenntnisse, die ihn
gleichzeitig legitimieren und verpflichten,

der Reduktion der Welt auf die
technisch-wissenschaftliche Erfahrbarkeit

Widerstand zu leisten.
Diese Erkenntnisse können so dem

Menschen eine Wirklichkeit bewahren,
die nicht nur durch diese Reduktion in
ihrer faktischen Existenz bedroht wird,
sondern auch den Menschen in
unmenschlicher Weise auf das technische

Experiment reduziert. Der Versuch,
das «unbekannte Land» der Zeit auch
und gerade als Wissenschaftler zu
durchdringen, wie es MüUer tut, kann
wesentlich dazu beitragen, dass, wie es

am Schluss des Buches heisst, das

grösste Potential der Menschheitsgeschichte,

die Naturwissenschaft, ihrer
ursprünglichen humanen Verpflichtung
treu bleibt.

Hans Ch. Binswanger

' Klaus Müller, Das unbekannte Land.
Radius Verlag, Stuttgart 1987.

Liger-Schifee,
______

ugschwind

«Delicrem»,
die rahmige,
die besonders
leicht schmilzt

Tiger
Schmelzkäsespezialitäten
Langnau im Emmental

«Toast extra»,
die rezente,
aus Gruyère,
Appenzeller und
Emmentaler

¦ «Viertelfett mild»,
die leichte,
mit wenig Kalorien

«Sandwich»,
die milde,
aus Emmentaler



HINWEISE 761

Hinweise

Das Fiktive und das Imaginäre

Hat schöne Literatur ausgespielt?
Sie hat bis zum Auftauchen neuer
Medien viele Funktionen erfüllt, die
nun — von der Unterhaltung über die
Information und Dokumentation bis
zur blossen Zerstreuung — von andern
Kommunikationsformen besetzt sind.
Dennoch scheint sie resistent zu sein,
vermöge einer formbaren BUdhaftig-
keit, die keine Konstanten kennt,
sondern «im Umprägen des je Ausgeprägten»

in Sprache und Schrift gegenwärtig
macht, was ohne sie unzugängüch
bleibt. Wolfgang Iser, Literaturwissenschaftler

in Konstanz, legt in einer grossen

Studie «Das Fiktive und das Imaginäre»

Perspektiven einer literarischen

Anthropologie vor, die von konkreten
Beispielen wie der Renaissancebukolik
(Ekloge, Schäferroman) ausgeht, von
da aber weiterschreitet zu
philosophisch-systematischer Untersuchung.
Die «Inszenierung der Literatur»
erscheint ihm im Verlauf dieser Erörterungen

als anthropologische Kategorie
und «veranschaulicht die ungeheure
Plastizität des Menschen, der gerade
deshalb, weil er keine bestimmte Natur
zu haben scheint, sich zu einer
unvordenklichen Gestaltenfülle seiner kulturellen

Prägung zu vervielfältigen
vermag». Von einem Ende des Buchzeitalters,

wie es auch schon prophezeit worden

ist, kann schon darum nicht die
Rede sein, weil das «Als-ob» literarischer

Fiktion eine dem Menschen inne-

Wirtschaftsprüfung, Wirtschaftsberatung
Wirtschaftsinformation

mm

OIAtag Ernst & Young
4002 Basel, Aeschengraben 9, 061 2868686



762 HINWEISE

wohnende Fähigkeit ist, «im Spiegel seiner

Möglichkeiten immer anders zu
sein». Wolfgang Iser definiert «Akte des

Fingierens», beschreibt Paradigmen
literarischer Fiktionalität und konfrontiert

mit solchen des philosophischen
Diskurses (Suhrkamp Verlag, Frankfürt
am Main 1991).

Spectaculum 51

In der Reihe der «modernen
Theaterstücke», die der Suhrkamp Verlag in
Frankfurt herausgibt, ist 1991 ein neuer
Band, der 51., erschienen. Er enthält
Stücke von Herbert Achternbusch
(«Auf verlorenem Posten»), Peter
Handke («Das Spiel vom Fragen oder
Die Reise zum Sonoren Land»),
Bernard-Marie Koltès («Rückkehr in die
Wüste»), Elfriede MüUer («Glas»),
Lukas B. Suter («Insel mit Schiffbrüchigen»)

und Peter Turrini («Die
Minderleister»). Wie üblich werden im Anhang
«Materialien» zu den einzelnen Stük-
ken geliefert, Texte von Dramaturgen
und Kritikern.

Peter Suhrkamp

Zum 100. Geburtstag des Verlegers
am 28. März 1991 ist eine überarbeitete,

erweiterte und teilweise neu bebilderte

Fassung der Taschenbuchausgabe

von 1975 erschienen, als Hardcover

nun, mit Texten von Theodor
W. Adorno, Max Frisch, Hermann
Hesse, Hans Erich Nossack, Martin
Walser und anderen. Das Buch ist eine
Art Quellenwerk zur Biographie einer

grossen Verlegerpersönlichkeit, eines

Menschen, der von Personenkult nie
etwas wissen wollte und dessen Bild
deshalb ganz hinter seiner Arbeit, seiner

Leistung versteckt ist. Aus dem

Mosaik von Selbstzeugnissen, Bildern
und Dokumenten, das Siegfried Unseld
unter Mitwirkung von Helene Ritzerfeld
zusammengefügt hat, tritt die Gestalt
Peter Suhrkamps deutlicher hervor,
von dem Max Frisch sagte, man habe
(als Autor) zu ihm gehört, aber wer er
selbst war, habe man nie gewusst.
Frisch bezeugt, er habe ihn geliebt, und
Hermann Hesse überschrieb sein
Gedenkblatt schlicht mit «Freund
Peter» (Suhrkamp Verlag, Frankfürt am
Main).

Konrad von Megenberg:
Buch der Natur

Eine neuhochdeutsche Version dieses

von Gerhard E. Sollbach übersetzten

und eingeleiteten naturkundlichen
Lehrbuchs aus der ersten Hälfte des
14. Jahrhunderts ist illustriert mit
Holzschnitten aus einem Augsburger Druck
von 1482, im Insel Verlag, Frankfurt am
Main, erschienen. Verfasser ist Konrad
von Megenberg, ein Kanonikus aus

Regensburg. Es ist die erste Naturgeschichte

in deutscher Sprache, als

naturwissenschaftliches Lehrbuch im
Spätmittelalter von grosser Bedeutung,
weil durch Konrads anschauliche
Beschreibung der Tiere und Pflanzen
erstmals die des Lateins nicht kundigen
Laien Zugang zur wissenschaftlichen
Naturlehre erhielten. Gleichsam im
Anhang, nachdem über Tiere, Bäume,
Kräuter, Steine und Edelmetalle gehandelt

worden ist, enthält das Büchlein
auch einen Abschnitt über «wunderliche

Quellen und merkwürdige
Menschen», der besonders drastisch vor
Augen führt, wie phantastisch das Weltbild

vor den grossen Entdeckungen
gewesen sein muss. Von Menschen
ohne Kopf ist da unter anderem die
Rede, die ihre Augen an den Achseln



HINWEISE 763

haben und statt des Mundes und der
Nase zwei Löcher in der Brust, aber
auch von einem Land, in welchem
«über die Massen schöne Frauen» leben,
in Indien nämlich, «aber sie haben
schreckliche Zähne wie Hunde und sind
am ganzen Körper weiss wie Schnee».

Glenn Gould — eine Biographie

Wenn hierzulande eine Musiker-Biographie

zu schreiben ist, anvertraut der
Verlag oder die Stiftung, die das
Andenken des Künstlers auf diese
Weise mehren möchte, die Aufgabe
einem Fachmann an, einem
MusikschriftsteUer jedenfalls, wenn möglich
einem Musikwissenschaftler und
Spezialisten. Otto Friedrich, dessen in
Amerika seit 1989 vorliegende Biographie

des Pianisten Glenn Gould in
erster Auflage nun auch in deutscher
Sprache (Rowohlt Verlag, Reinbek bei
Hamburg) erschienen ist, hat andere
Qualifikationen. Er ist Autor zahlreicher

Sachbücher, ein hervorragender
Journalist, und als der Vollstrecker des
letzten Willens von Gould eine
Literaturagentin kontaktierte, damit ein
geeigneter Verfasser für die Biographie
gefunden werde, richtete man alsbald
das Augenmerk auf Friedrich. Anlässlich

eines Essens, zu dem ihn der
Rechtsanwalt und seine Mitarbeiter
einluden, wurden ein Vertrag entworfen

und bestimmte Grundregeln für die
geplante Biographie festgelegt. Dann
bekam der gewählte Autor Zugang zu
allen Dokumenten, ferner eine lange
Liste von Kontaktpersonen. Das weitere

war Handwerk. Den Mythos, die
«Kunstmaschine» Gould kennt der
Leser deutscher Literatur, auch wenn
er Goulds Einspielung der Goldberg-
Variationen nicht kennen sollte, aus

Thomas Bernhards Roman «Der
Untergeher». Aber aus Otto Friedrichs
Biographie wird er erst eine hervorragend
recherchierte, glänzend geschriebene
und reich durch Zeugnisse von Freunden

und Bekannten des Künstlers
abgestützte Darstellung des Phänomens

Gould erfahren. Der Drang nach
dem Absoluten, die Besessenheit von
einer Perfektionsvorstellung, die alles
übertrifft, haben Glenn Gould, der mit
23 Jahren als Superstar der Konzerpianisten

galt, dazu gebracht, mit 32 Jahren

den Konzertsälen fernzubleiben
und nur noch im Studio Aufnahmen zu
produzieren. Das Tonstudio war fortan
bis zu seinem Tod seine Werkstatt. Ein
Exzentriker war er, auch in seinen
täglichen Gewohnheiten. Otto Friedrich
hat eine spannende Lebensgeschichte
und ein wohldokumentiertes Buch
geschrieben.

/- ~\

J)My&

Die exquisiten
Klassiker:

Luxemburgern
von Sprüngli.

s. Paradeplatz - Hauptbahnhof lunch ¦ Bahnhofstr. 67 • Shop /Ville - Lowenplatz • Stadel h oferpl atz ¦ Bahnhof Stade Ihofen ¦

GlaltzentruFTi - SC-Spieiienbach ¦ Auport-Shopping Kloten

n: y


	Das Buch

