Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift fur Politik, Wirtschaft, Kultur
Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 71 (1991)

Heft: 4

Artikel: Demokratie und reformierte Kirche
Autor: Leuenberger, Robert

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-164892

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-164892
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Robert\ Leuenberger

Demokratie und reformierte Kirche

1.

Das Problem des Verhaltnisses zwischen Demokratie und Kirche bietet
zwei Aspekte, den der Haltung der Kirche gegenuber der staatlichen
Demokratie (und umgekehrt), sowie den der Demokratie innerhalb der
kirchlichen Institution. Zwischen den beiden Aspekten besteht indessen
ein enger geschichtlicher Zusammenhang.

In der Spatzeit des romischen Kaiserreichs entwickelte sich nicht zufallig
die hierarchische Struktur vor allem der romischen Kirche. Aus ihr sollte
die mittelalterliche Polaritat zwischen Kaisertum und Papsttum erwachsen,
wobei sowohl der Papst wie der Kaiser ithre Macht christlich legitimiert
wussten. — In der Reformationszeit hat Luther die Kirche im Schutz des
Landesfiirsten, Zwingli und Calvin haben sie unter dem der aristokrati-
schen Stadtrepubliken Zirich und Genf aus den Machtbefugnissen des
Papstes herausgelost und dem Summepiskopat der jeweiligen christlichen
Obrigkeit unterstellt. Einzig im franzosischen Protestantismus konnte und
musste es zu einer autonomen, namlich synodal-republikanischen Kirchen-
verfassung kommen, fiir Jahrhunderte ein argwohnisch beobachteter und
hart bedrangter Fremdkorper im monarchischen Frankreich. Ob von der
calvinistischen Kirche Anstosse zur Auslosung der Franzosischen Revolu-
tion und damit zur Demokratisierung Europas ausgegangen sind, ist eine
bis heute umstrittene Frage, die doch wohl eher verneint werden muss.
Dagegen hat Calvin fur die Genfer Kirche ein aristokratisch-demokrati-
sches Leitungsmuster geschaffen, das zweifellos Auswirkungen auf die Bil-
dung der Demokratie in Nordamerika hatte.

Im Laufe des 19. Jahrhunderts hat sich — um die Aufmerksamkeit vor
allem auf unser Land zu lenken — die Schweiz demokratisiert und auf-
grund der staatskirchenrechtlichen Voraussetzungen auch die reformierte
Kirche in diesen Prozess hineingezogen. Dadurch ist den reformierten
Kantonen die Kulturkampfkrise erspart geblieben, weil, wie Peter Stadler
bemerkt, «diese Kirche genuin . . . auf den Staat zugeschnitten war und des-
sen Wandlungen mitmachte, ohne grosse Schwierigkeiten, wenn auch nicht
immer ganz reibungslos» '. Konkret bedeutet dies, dass die reformierten
Schweizer Kirchen vom Staat die parlamentarisch(-synodale) Struktur
iibernommen haben und damit auch deren Parteiensystem, wobei sich zwi-
schen den parlamentarischen Parteien und den synodalen Fraktionen von



AUS DER SICHT DER REFORMIERTEN KIRCHE 313

Anfang an bestimmte Affinitaten zeigten, wie, um ein Beispiel zu nennen,
Jene zwischen dem politischen Freisinn und dem kirchlichen (bzw. theolo-
gischen) Liberalismus. Es war (und ist) denn auch keine Ausnahme, wenn
kirchliche Wahlen etwa dazu neigen, den Charakter politischen Neben-
kriegsschauplatze anzunehmen.

Daraus ergibt sich, dass hierzulande die staatskirchlichen Traditionen
partiell weiterbestehen, wenn auch zwischen den einzelnen Kantonen
erhebliche, ja grundsatzliche Unterschiede bestehen: das Gefille Ziirich/
Bern/Waadt — Baselstadt — Genf/Neuenburg diene zur Illustration. Noch
fallen dem Staat in den meisten Kantonen reformierter Herkunft kirchliche
Funktionen zu, wie die des Religionsunterrichts an den Volksschulen, die
theologische Ausbildung der Pfarrer an den Universitaten, aber auch die
Erhebung kirchlicher Steuergelder. Somit bildet die reformierte Kirche
zwar eine eigene Institution neben der des Staates, jedoch mit durchlissi-
gen Grenzen und vielfachen Uberschneidungen. Zweifellos entspricht die-
ser Zustand nicht nur den genannten historischen, sondern auch vorlaufig
noch bestehenden sozialen, psychologischen und kulturellen Vorausset-
zungen. Womit gesagt ist, dass die reformierte Kirche weniger eine «Alter-
native» als das Spiegelbild der sakularen Gesellschaft und damit der
Schweizer Demokratie darstellt.

2

Damit ist die Kernfrage beriihrt, die nach der christlichen Legitimitat
einer demokratisch verfassten und geleiteten Kirche. Dass die Frage nicht
nur von seiten Roms immer kategorisch verneint wurde, sondern auch
innerhalb der nichtromischen Okumene umstritten ist, darf als bekannt
vorausgesetzt werden.

Alle christlichen Kirchen diirften sich indessen darin einig sein, dass
Kirche und Staat zwar notwendig zueinander in Beziehung stehen, jedoch
nicht dasselbe, sondern zweierlei sind: «Gebt dem Kaiser, was des Kaisers
und Gott, was Gottes ist.» Der Blick auf den Islam — und nicht nur auf ihn —
lehrt, wie wenig selbstverstandlich es ist, dass die religiose und die staatliche
Gemeinschaft grundsatzlich voneinander unterschieden sind, und in der
Tat handelt es sich hier um ein Proprium des Christentums. Der Grund der
Verschiedenheit jedoch liegt in der je andersartigen Legitimation der bei-
den Institutionen. Das Volk («Demos») einer Demokratie ist nicht einfach
das Volk («Laos») einer von den «Laien» her demokratisch aufgebauten
Kirche. Bezeichnet jenes eine nationale oder durch bestimmte geschicht-
liche Entwicklungen zusammengefiigte Gemeinschaft, so ist die der Kirche
einzig im Glauben verbunden: eine geistliche Gemeinschaft. In der Sprache
des Neuen Testaments: «Haupt» der Kirche ist allein Christus, das «Volk
Gottes» besteht aus den Gliedern seines «Leibes». Weder ist das



314 AUS DER SICHT DER REFORMIERTEN KIRCHE

Gottesvolk als solches autonom, noch steht ein Glied in hGherem Rang als
ein anderes, denn alle Glieder sind gleichermassen eingeordnet in diesen
einen «Leib Christi»: «Da ist nicht Jude noch Grieche, da ist nicht Sklave
noch Freier, da ist nicht Mann und Weib, denn ihr alle seid eins in Christus
Jesus» (Gal 3,28). Das «Haupt» aber, Christus, ist allein gegenwartig im
Heiligen Geist, in Wort und Sakrament, in der gelebten Liebe, in der Verge-
bung, zum Lobe Gottes.

3.

Und doch muss die Kirche sich organisieren, das heisst als die geschicht-
liche und soziale Grosse, die sie ist, eine sichtbare Gestalt finden, sowohl,
um ihre Dienste in Ordnung zu halten, als auch, ihre materiellen Mittel in
christlicher Verantwortung und mit Verstand zu verwalten. Dabei weist
bereits die Kirche der neutestamentlichen Friihzeit eine bemerkenswerte
Pluralitat von Moglichkeiten auf. Exisitiert die sogenannte Urkirche noch
durchaus charismatisch, das heisst ohne institutionell geregelte Ordnun-
gen, so kennt Paulus bereits die Ausgrenzung verschiedener, untereinander
gleichwertiger Amter, und die spiteren Schriften geben Zeugnis fiir eine
sich verstarkende Tendenz in Richtung hierarchisch-episkopaler Struktu-
ren, jedoch bei fortdauernder Vielfalt der Entwicklungen. Das Neue Testa-
ment bietet somit kein normatives Ordnungsmuster fur den institutionellen
Aufbau und die Leitung der Kirche, sondern den weiten Spielraum fiir vie-
lerlei Ordnungen, je nach der besondern Tradition der Gemeinden und
den geschichtlichen Erfordernissen. Es gibt denn auch keine der in der
Fruhzeit der Kirche verwirklichten oder sich anbahnenden Ordnungen, die
im Laufe der Kirchengeschichte nicht Gestalt gefunden hatte, von der
papstlichen Hierarchie bis zu dem konsequent durchgebildeten Laien-
priestertum mancher Tauferkirchen.

Zwischen dem geistlichen Charakter der Kirche und ihrer institutionel-
len Ordnung besteht somit eine in deren Geschichtlichkeit tief angelegte
Spannung. Anders gesagt: Die Kirche tragt die Polaritat von Reich Gottes
und Welt in sich selbst. Sie ist «Leib Christi», und sie ist eine weltliche Insti-
tution. Gewiss ist das Wort «Spannung» hier missverstandlich, da es sich
nicht um zwei gleichberechtigte Pole handelt, sondern die Kirche einzig um
ihres Gottesdienstes willen da ist, das Wort in einem weiten, nicht nur kulti-
schen Sinne verstanden. Dies heisst, dass der geistliche Charakter der
Kirche in allem sichtbar werden musste, auch in ihren aussern Ordnungen
und weltlichen Geschaften. Es gibt kein Amt in ihr, das seinem Wesen nach
nicht geistlich ware. Dies gilt besonders von der — wie immer organisierten
— Kirchenleitung, welche nach innen und aussen Verantwortung dafiir
tragt, dass die Kirche auch als die soziale differenzierte Institution, die sie
ist, Kirche bleibt und nichts anderes. Eine Kirchenleitung ist ein geistliches



AUS DER SICHT DER REFORMIERTEN KIRCHE 315

und ein administratives Organ zugleich und steht damit im Schnittpunkt
der Krafte, welche die genannte Spannung bilden. Diese darf weder
dadurch aufgehoben werden, dass sich eine Kirchenleitung aus ihrer geistli-
chen Verantwortung zurtickzieht auf rein administrative Verpflichtungen,
noch indem sie in der Berufung auf eine geistliche Vollmacht ihren mensch-
lichen Charakter negiert. Die Erfahrung lehrt, dass eine ausschliessliche
Berufung auf ihre geistliche Legitimation eine Kirchenleitung nicht davor
schutzt, geistliche Autoritat in weltliche Macht zu verwandeln.

Hier liegt denn auch das innere Recht einer nach demokratischen Spiel-
regeln aufgebauten Kirche. Es besteht darin, dass die Leitungsorgane der
offentlichen Kontrolle unterstehen, womit deren weltlicher Charakter
offen und durchsichtig zugegeben wird. Mit den Gefahren allerdings, die
auf diesem Weg unvermeidlich sind! Die grosste besteht darin, dass Ent-
scheidungen in der Kirche nach Mehrheitsverhaltnissen erfolgen, welche
im Medienzeitalter nicht weniger den herrschenden Stromungen ausge-
setzt sind, als dies innerhalb der politischen Demokratie der Fall ist. Die
Gefahr scheint besonders gross zu sein in einer Kirche, welche weder tiber
eine straffe Leitung verfugt noch auf ein festes Bekenntnis verpflichtet ist.
Doch lehrt die Geschichte, dass beides sie nicht davor schiitzt, geistlich
oder weltlich missbraucht zu werden, wie die Situation der Kirchen im Drit-
ten Reich, aber auch in den ostlichen Diktaturen, beweist. Im Glauben
gesprochen, hangt die Christlichkeit der Kirche vom Heiligen Geist ab,
geschichtlich gesehen von den vielleicht immer nur wenigen Menschen, die
in kritischen Situationen nach ihrem christlichen Gewissen handeln und
nach nichts sonst. Es verhalt sich im Bereich der politischen Ordnung nicht
anders. Wo das staatsburgerliche Gewissen versagt, muss, trotz institutio-
neller Sicherung, auch eine Demokratie degenerieren.

4.

Damit stellt sich noch einmal die Frage nach dem Verhaltnis der kirchli-
chen Demokratie zu der des Staates. Man wird sagen durfen, dass, je demo-
kratischer eine Kirche aufgebaut ist, sie sich desto gewissenhafter ihrer
andersartigen Legitimitat gegenuber der des Staates bewusst werden muss
— was etwas anderes ist als das Postulat einer Trennung der beiden Institu-
tionen. Anders gesagt: In einer Kirche, deren Glieder zugleich stimmbe-
rechtigte Burger des Staates sind, ist diesen die grundlegende Unterschei-
dung von Glauben und Politik zugemutet. Dies aber ist schwerer, als
Glaube und Politik entweder voneinander zu trennen, was ja einer Schi-
zophrenie des Gewissens gleichkommen muisste, oder aber beides einan-
der gleichzusetzen. Dies letztere geschieht heute in hohem Masse, und zwar
durch die Verwechslung des Evangeliums mit einer «Realutopie» des Rei-
ches Gottes, die zu verwirklichen ethische Pflicht der Christen sei. Die



316 AUS DER SICHT DER REFORMIERTEN KIRCHE

Folge ist die heute verbreitete Desolidarisierung mit der bestehenden
Staatsordnung und ihrer Tradition, was in einer Welt, die sich nicht so leicht
auf ein Gottesreich hin verandern lasst, zu fortwahrend neuen Enttau-
schungen und neuen emotionalen Widerstanden fiihren muss.

An Beispielen hierfiir fehlt es nicht, und sie alle zeigen, dass das rechte
Verhaltnis zwischen kirchlicher und staatlicher Demokratie weniger von
staatskirchenrechtlichen Regelungen abhangt als davon, wie die Kirche ihre
eigene Sache versteht und wie sie diese nach aussen und nach innen
bezeugt. Gewiss wird sie sich dabei immer wieder den Schicksalsfragen
zuwenden mussen, welche auch die der politischen Demokratie sind. Der
Staat darf der Kirche sowenig indifferent sein wie die Religion diesem. Sie
kann nicht schweigen, sondern muss reden, wenn im Staat Unrecht
geschieht, wie auch dann, wenn in ihm alle politische Autoritat zu verkom-
men droht. Aber die moralische Lehrmeisterin des Staates ist die Kirche
nicht, und noch weniger ist sie dazu befugt, als eine Instanz von vermeint-
lich hoherer Ordnung tiber ihn Gericht zu halten. IThre Aufgabe allen Men-
schen gegeniiber, und somit auch denen, die im Staat eine besondere Ver-
antwortung tragen, ist vielmehr priesterlicher und seelsorgerlicher Natur,
begriindet im Leiden Jesu fiir die «Siinder», das heisst im Amt der Versoh-
nung: der Fiirbitte fiir die Menschen, die in einer schuldbesetzten Welt,
sicherlich nicht ohne eigenen Irrtum und eigene Schuld, ihre politische
Pflicht erfiillen. Dies schliesst das sogenannte «prophetische Amt», das der
offentlichen Ermahnung, nicht aus, doch ist dieses dem andern eingeord-
net, eine Folge, nicht eine Voraussetzung des priesterlichen Amtes der Ver-
sohnung.

Nun ist es offenkundig, dass zwar die Kirche heute mehr als je zuvor
Raum bietet fiir eine umfassende Gewissensbildung auf samtlichen Gebie-
ten, fiir theologische und politische Diskussion, fur Manfestationen und
Experimente. Dabei lasst sich nicht ubersehen, dass dies weitgehend am
Rande oder jenseits der institutionellen Wege geschieht, ohne dass immer
deutlich wiirde, wie beide aufeinander bezogen sind: «Institution» und
«Ereignis». Womit sich die Frage stellt nach der Verbindlichkeit, bzw. der
Repriasentativitat solcher Ereignisse. Wer ist es, der — oder die — im
Namen einer Kirche spricht und handelt, in welcher die geistlichen Befug-
nisse der Leitungsorgane sehr eingeschrankt sind und ein Lehramt — bei
den Reformatoren noch von massgebendem Gewicht — seit Aufklarung
und Demokratisierung nicht mehr neu definiert worden ist?

Die Frage muss vorlaufig nicht nur offen bleiben, sondern stosst auf
Widerstande, welche ihrerseits mit der Demokratisierung der Kirche viel
zu tun haben. Mit ihr und den Stromungen, welche zur Zeit die Demokra-



AUS DER SICHT DER REFORMIERTEN KIRCHE 317

tien namentlich des deutschen Sprachgebiets bewegen, hangt eine tiefes
Misstrauen zusammen gegen alle («méannliche») Autoritat, damit auch
gegen die einer abendlandisch-christlichen Theologie. Das Fazit ist, dass
die evangelischen Kirchen, nicht nur die der Schweiz, auch weiterhin vor-
wiegend ein Spiegelbild der politischen Demokratie ihrer Zeit darstellen —
und deren Krise! Demokratie aber lasst sich ohne schwere Schaden nicht
rickgangig machen, sondern muss gelebt werden, und dies auch in der Kir-
che. In ihr jedoch darf dies nicht anders geschehen als in der fortwahrenden
Besinnung auf die Quellen, aus denen sie lebt und damit im verantwor-
tungsvollen Leben in einem Geist, den die Kirche sich nicht selbst zu geben
vermag.

I Peter Stadler, Der Kulturkampf in der Schweiz — Versuch einer Bilanz. In: Zwischen
Machten, Machtigen und Ideologien. Aufsitze zur europaischen Geschichte, 106—112, 110.
Verlag «NZZ», Ziirich 1990.

«Vom Moment an, da sich die Kirche herausbildete, entwickelten die Theologie und das
Dogma Kompromisse zwischen den Intentionen der Frohen Botschaft und dem menschli-
chen Denken, das heisst menschlichen Ideologien. Es wiirde viel zu weit fiihren, den Gang
dieser Entwicklung anhand markanter Etappen jetzt naher zu verfolgen. Erwdhnt sei etwa
der grosse Komplex der Kreuzziige und der Auseinandersetzungen mit dem Islam. Oder
denken wir an die Herausbildung des Papsttums von der geistlichen zur menschlichen
Macht. Wir sind mit solchen Beispielen dem auf der Spur, was ich unter ldeologisierung
des Christentums verstehe; es sind Beispiele der Verwechslung zwischen Macht und
Gnade.»

Aus: Peter Diirrenmatt, Ich glaube also bin ich. Eine laientheologische
Zeitbetrachtung. Verlag Peter Lang, Bern 1990.




	Demokratie und reformierte Kirche

