Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift fur Politik, Wirtschaft, Kultur
Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 71 (1991)

Heft: 4

Artikel: Katholische Kirche und Demokratie
Autor: Conzemius, Victor

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-164891

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-164891
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Victor Conzemius

Katholische Kirche und Demokratie

Ein befristeter Dauerkonflikt?

Kirche und Demokratie, ein befristeter Dauerkonflikt, konnte als Uber-
schrift uber dem ersten grundsatzlichen Teil dieser Ausfithrungen stehen'.
Die katholische Kirche hat im Gegensatz zur calvinistischen und reformier-
ten Tradition keinen Anteil an der Entwicklung zur modernen Demokratie.
Ihr Ursprung liegt vorwiegend in den angelsachsischen Landern, in den
religiosen Uberzeugungen protestantischer Dissenter, die den Bundesge-
danken — der Bund, den Gott mit den Menschen schliesst — in das politi-
sche Gemeinwesen einflihrten. Die personliche Verantwortung des einzel-
nen war jedoch einer kollektiven Verpflichtung zugeordnet. Diese ergab
sich aus der Zugehorigkeit zum covenant, zu dem von Gott gestifteten und
unter seiner Autoritat stehenden Bund. In den angelsachsischen Landern,
insbesondere in Amerika, spielte die katholische Kirche nur eine marginale
Rolle. Doch war nicht nur die historisch bedingte Marginalitat der katholi-
schen Kirche in England und Amerika daran schuld, dass eine fruchtbare
Begegnung von Kirche und Demokratie ausblieb. Auch das kirchliche
Selbstverstandnis des Ancien régime schloss eine solche aus. Die Kirche
verstand sich, analog zum Staat, als societas perfecta. Das heisst, sie sah sich
in der Linie der antiken Polis-Philosophie als selbsttragende, ihrem relos
aus sich selbst geniigende, autarke Gemeinschaft, eben als eine in sich voll-
kommene Gemeinschaft. Sie beanspruchte mit mehr oder weniger Erfolg
gegenliber dem Staat eine potestas indirecta, die Robert Bellarmin im
17. Jahrhundert zu einer potestas directiva umdeutete. Wenn es zur Natur
des Menschen gehort, ein religioses, auf Gottessuche und Gottesverehrung
angelegtes Wesen zu sein, so kann der Staat gegenuber der Religion nicht
indifferent sein. Konkret ist er in der Logik des christlichen Wahrheits-
anspruchs verpflichtet, die katholische Religion und die Kirche als ihre
Reprasentanten zu schiitzen und zu unterstitzen, notfalls zu privilegieren.

Das ist in grossen Ziigen das Verhaltnis von Kirche und Staat, wie es
noch an der Schwelle zum 20.Jahrhundert von Papst Leo XI11. dargestellt
wird und, theoretisch zumindest, bis zum zweiten Vatikanischen Konzil
Geltung hatte. Die Staatsform, die dieses Aufeinanderangewiesensein von
Kirche und Staat am vollkommensten darstellte, war die Monarchie. Sie
verstand sich als von Gottes Gnaden eingesetzt und war die weltliche Ent-



302 EIN DAUERKONFLIKT ?

sprechung zum monarchischen Papsttum, das sich vor allem seit dem
Angriff der Reformatoren zur filhrenden Instanz katholischer Sammlung
entwickelt hatte. Dauerkonflikte, vor allem mit dem Staatskirchentum des
18. Jahrhunderts, blieben in katholischen Landern an der Tagesordnung.
Ein Terrainverlust des Papsttums ist im 18.Jahrhundert uniibersehbar;
doch theoretisch wurde die gegenseitige Zuordnung von Kirche und Staat
gewahrt und eingescharft.

Zum Bruch der aus der civitas christiana des Mittelalters herruhrenden
Symbiose Kirche-Staat kam es in der Franzosischen Revolution. Wahrend
in der angelsichsischen Welt der Ubergang zur Demokratie sich im wesent-
lichen ohne gewaltsame Konflikte vollzog — es gab hier keinen «Kultur-
kampf» —, haftet der kontinentalen Entwicklung zur Demokratie etwas
Gewalttatiges an. Die angelsachsische Entwicklung vollzog sich unter
Respektierung der organisch gewachsenen Zwischeninstanzen wie Korpo-
rationen und Kirchen; die franzosisch-kontinentale hob die Eigenstandig-
keit dieser Instanzen auf und unterstellte sie der «volonté générale». In den
Demokratievorstellungen von Jean Jacques Rousseau ist das Volk bzw. die
Basis der Souveran. Aber der einzelne hat keine Rechte und Anspruche
mehr, da er sie nach Rousseaus Konstruktion an das «Volk» abgetreten hat.
Das Gemeinwohl sichert dem Menschen keinen freien Entfaltungsraum,
sondern nimmt ihn vollstandig in Beschlag, erstickt die Minderheiten.

Auf diesem Terrain vollzieht sich jetzt die Begegnung von katholischer
Kirche und Demokratie. Stein des Anstosses wurde die vom Papst nach
einigem Zogern verworfene, im Namen der Nation jedoch der franzosi-
schen Kirche aufoktroyierte sogenannte Zivilkonstitution des Klerus, d.h.
die uberhastig ausgearbeitete neue Kirchenverfassung. Inakzeptabel waren
dem Papst vor allem die Wahl der Pfarrer und Bischofe durch die Biirger
der «grande nation», ungeachtet ihres religiosen Bekenntnisses, und die fak-
tische Ausschaltung papstlichen Bestatigungsrechtes. Eine grundsatzliche
Kirchenfeindlichkeit war hier nicht am Werk; denn prinzipiell hielten die
Revolutionare an der Einheit von Kirche und Staat fest. Doch sie unterstell-
ten die Kirche dem Diktat der Nation, die ihren Willen an die delegierten
Volksvertreter abgetreten hatte. Als die Revolutionare ihre Vorstellungen
mit Gewalt durchsetzten und im Namen des Volkswillens vor Blutvergies-
sen nicht zuriickschreckten, kam es zur Eskalation des Konfliktes. Inner-
halb weniger Jahre frass die Revolution ihre eigenen Kinder.

Ob und wann im einzelnen jakobinische Auswiichse hatten vermieden
werden konnen, ist angesichts der tatsachlichen Entwicklungen eine mus-
sige Frage. Tatsache ist, dass die Revolution nicht durch ein Zuwenig an
religiosem Eifer, sondern aus einem Zuviel an kirchenplanerischer Model-
lierung nach staatlichem Vorbild scheiterte. Der Traum einer revolutiona-



EIN DAUERKONFLIKT ? 303

ren Verschmelzung von Kirche und Staat endete mit einer gewaltsamen
Verfolgung und einer bitterbosen Repression der Kirche. Diese kulmi-
nierte in der gewaltsamen Trennung von Kirche und Staat in Frankreich zu
Beginn unseres Jahrhunderts. Das Kollektivgedachtnis des franzosischen
und teilweise des europaischen Katholizismus, ja auch des deutschen Pro-
testantismus, behielt vorwiegend die Grenziiberschreitungen und die Blut-
opfer der Revolution in Erinnerung. Einem Bediirfnis des 19. Jahrhunderts
entgegenkommend — an die Mythologisierung der Schweizer Biinde sei
erinnert —, wurden diese Vorkommnisse mythologisiert. Einer rationalen
Auseinandersetzung uiber die Sachprobleme des Konfliktes Kirche versus
Demokratie war das nicht forderlich. Noch heute sind die Anhédnger von
Erzbischof Lefébvre auf das Horrorbild der Revolution fixiert,

In dieser Perspektive und auf diesem Hintergrund sind die Aussagen des
kirchlichen Lehramtes uiber die modernen Freiheiten einzuordnen. Papst
Pius VI. lehnte 1790 im Kontext der Verurteilung der Zivilkonstitution die
Volkssouveranitat in Rousseauscher Auspragung ab, einer seiner Nachfol-
ger, Gregor XVI., tiberschlug sich 1832 in bombastischen Anathemen
gegen Gewissens- und Pressefreiheit; er hammerte den Glaubigen den
Gehorsam gegeniiber den legitimen Herrschern ein, Pius IX. sanktionierte
in Satz 39 des Syllabus das Anathem gegenuber einer Staatslehre, die den
Staat als Ursprung und Quelle allen Rechtes interpretiert und von jeglicher
Beschrankung ausnimmt.

Katholische Theologen heute haben sich angewohnt, genusslich-anpran-
gernd die uns unverstandlichen papstlichen Verurteilungen moderner Frei-
heiten auszubreiten; erhellender als Entrustungsstrategien ist es, auf die
Ursachen des Konflikts und die daraus resultierenden Anathemata einzu-
gehen.

Papste und Menschenrechte

Das sei am Beispiel der péapstlichen Stellungnahmen zu den Menschen-
rechten illustriert. Der Miinchner Politologe Hans Maier hat sie als eine
Leidensgeschichte bezeichnet. Papst Pius V1., der Papst der Zeit, verwahrte
sich in einer Stellungnahme zum Menschenrechtskatalog der Revolution
vor allem gegen zwei Rechte, das Recht auf Religionsfreiheit und das Recht
auf freie Meinungsdusserung. Warum? Weil die Frage nach individuellen
Rechten sich in der standisch gegliederten Gesellschaft nicht stellte. Die
Standeordnung war keine Willkiirordnung, sondern verburgte Freiheiten
innerhalb eines Rahmens, in dem ein Glied eines bestimmten Standes seine
Selbstverwirklichung erreichen konnte.



304 EIN DAUERKONFLIKT ?

In diesem — zugegebenermassen recht statischen — Kontext stellte sich
die Frage nach individuellen Rechten gar nicht. Um die Mitte des 18.Jahr-
hunderts kommt ein neues Naturrecht auf, das nicht mehr die mittelalter-
liche Doppelheit von Recht und Pflicht besass. Nach dieser Auffassung trat
der Mensch als mit vorstaatlichen Rechten ausgestattetes Individuum
gegenuber dem Staat in der Haltung des Anspruchs auf. In diese vorgege-
bene Freiheitssphare des Individuums kann der Staat nur von aussen und
nur auf ausdruckliche gesetzliche Ermachtigung eingreifen. Die Aufklarer
sehen den Menschen frei von allen Bindungen und geschichtlichen Abhan-
gigkeiten: In ihm spiegelt sich gleichsam eine einzige, abstrakte Menschen-
natur. Frei ist der Mensch, und ware er in Ketten geboren. Der Klassen- und
Standegesellschaft des Ancien Régime wurde die Freiheit genommen, das
Individuum dagegen damit ausgestattet.

Fur den Papst und seine Ratgeber war das keine Akzentverschiebung,
sondern ein Erdrutsch, ein Umsturz der bisherigen Staats- und Gesell-
schaftstheorie. Das geht aus der ehrlichen Entrustung hervor, die er der
Menschenrechtserklarung entgegenhielt: « Wo gibt es denn diese Freiheit zu
denken und zu handeln, welche die Nationalversammlung dem Menschen
als unverdusserliches Recht der Natur zugute halten mochte ? Diese Chimdre
eines Rechtes, widerspricht sie nicht den Rechten des Schopfers, dem wir
unser Sein verdanken und alles, was wir besitzen ? Kann man tibrigens igno-
rieren, dass der Mensch nicht fiir sich allein geschaffen wurde, sondern um
seinen Nichsten ntitzlich zu sein ?» Im weiteren scharft der Papst unter.
Berufung auf Paulus und Augustinus ein, dass nicht der Gesellschaftsver-
trag die Autoritat der Herrschenden fundiert, sondern Gott selber, und
dass den legitim Herrschenden unter Androhung des gottlichen Gerichtes
Gehorsam zu leisten ist.

Was an dieser Kritik Gultigkeit behalt, ist die Absage an ein individuali-
stisch konzipiertes Verstandnis der Menschenrechte. Uber Bord ging
jedoch die rigorose Unterwerfung unter die legitimen Autoritaten und
deren recht abstrakte Verpflichtung zum Schutz der wahren Religion, der
wahren Kirche. Die Inkubationszeit der Akzeptanz der modernen Demo-
kratie und der Gewissensfreiheit durch das kirchliche Lehramt erstreckt
sich auf einen Zeitraum von etwa 150 Jahren. Noch Leo XIII. verwahrte
sich gegen eine Indifferenz des Staates gegentiber allen Religionen und for-
derte ein Bekenntnis zu dem allein Wahren, d.h. dem Katholischen. Erst
Pius XII. berief sich in seiner Weihnachtsansprache von 1944 auf die
Wiirde des Menschen, die in der demokratischen Staatsform am besten
gewahrt bleibe. Die schamlose Unterdruckung menschlicher Freiheit und
personaler Wiirde durch die modernen Totalitarismen beschleunigte den
kirchlichen Lernprozess in Richtung Anerkennung der Menschenrechte,



EIN DAUERKONFLIKT ? 305

insbesondere der Gewissensfreiheit und der freien Religionsausiibung. In
den Landern der vormaligen Ostblockstaaten war die Berufung auf diese
Rechte der einzige Hebel, um gegen den Gewissensterror der Diktaturen
und Zwangsbeglucker der Menschheit, die in die Begriffshiillen der Demo-
kratie eingeschliipft waren, elementare Rechte, so dasjenige auf freie Reli-
gionsausiibung einzuklagen.

Die Enzyklika «Pacem in terris», Friede auf Erden, Johannes’ XXIII. vom
Jahre 1963 kann als erste Menschenrechtserklarung des papstlichen Lehr-
amtes bezeichnet werden. Zwei Jahre spater proklamierte das 2. Vatikani-
sche Konzil die Religionsfreiheit als Grundrecht der menschlichen Person
in der Erklarung «Dignitatis humanae». Das Konzil erklart, das Recht auf
religiose Freiheit sei in Wahrheit auf die Wiirde der menschlichen Person
selbst gegrundet, so wie sie durch das geoffenbarte Wort Gottes und die
Vernunft erkannt wird. Dieses Recht der menschlichen Person auf religiose
Freiheit muss in der rechtlichen Ordnung der Gesellschaft so anerkannt
werden, dass es zum biuirgerlichen Recht wird.

Opportunistische Anpassung?

War das nun opportunistische Anpassung oder Konversion aus Uber-
zeugung? Ich schliesse die erste Annahme aus und optiere fiir die zweite.
Zugegeben sel, dass es sich hier nicht um eine organische Weiterentwick-
lung von Auffassungen des papstlichen Lehramtes im 19. Jahrhundert han-
delt. Vielmehr liegen diese neueren Aussagen quer zu jenen Gregors XVI.
und Pius’IX. Es handelt sich auch nicht um blosse Missverstandnisse, die
aufgrund besserer Einsicht in unserer Zeit ausgeraumt wurden, sondern
um einen echten Konflikt, dessen Unversohnlichkeit erst im geschichtli-
chen Wandel allmahlich abgebaut wurde.

Kirche lasst sich nun aber auch im katholischen Verstandnis nicht auf das
papstliche Lehramt reduzieren. Ihre Wirklichkeit ist umfassender als die
plakative Einengung auf Kirchenbehorden oder amtskirchliche Verlaut-
barungen. Unter diesem Aspekt haben drei innerkirchliche Faktoren am
starksten zu dieser inneren Konversion zur Demokratie beigetragen: Im
Bereich der Ideengeschichte sind zu erwahnen die verschiitteten Ansatze
zur Volkssouveranitat iiber Thomas von Aquin, hin zum mittelalterlichen
Widerstandsrecht und vor allem bei Francesco de Vitoria, dem Begriinder
des neu zu entdeckenden Volkerrechts. Doch im Sog der Entwicklung zum
absolutistischen Staat kamen diese Ansatze nicht zum Zuge. Hinzuweisen
ist auch auf jene katholischen Theoretiker — der Begriff Staatsdenker ist
hier fehl am Platze —, die eine Aussohnung von Kirche und Revolution



306 EIN DAUERKONFLIKT ?

betrieben oder zumindest den von dieser geschaffenen status quo als
Chance fur die Kirche selber betrachteten. Hier ware zu denken an Henri
Grégoire, den konstitutionellen Bischof von Blois, an seinen Kollegen
Adrien Lamourette von Lyon, der als erster den Begriff der démocratie
chrétienne pragte, vor allem an die Bewegung von Félicité de Lamennais,
die auf die Allianz der Kirche mit dem Volk und an die Trennung von Kir-
che und Staat hintendierte. Zur Zeit Pius’ IX. sprach der englische Theo-
loge J. H. Newman vom Gewissen als priesterlich-koniglicher Instanz.

Jedoch die starksten Antriebe zu einer de facto-Aussohnung von Kirche
und Demokratie gingen von Laien aus, die sich im 19. Jahrhundert auf den
Boden des modernen Verfassungsstaates stellten und von hier aus, und
nicht mehr auf dem Wege konzedierter Privilegien, kirchliche Grundrechte
erkampften. Dazu gehorten die katholischen Parteien in den Benelux-Staa-
ten, das Zentrum in Deutschland und schliesslich die amerikanischen
Katholiken, die, in flagrantem Gegensatz zu papstlichen Auffassungen,
' Religionsfreiheit und Neutralitat des Staates gegenuber den Religions-
gemeinschaften verfochten. Zeitweilig kam es auf dem alten Kontinent zu
Allianzen mit den Liberalen, die jedoch nach wenigen Jahrzehnten zerbra-
chen und in eine bis heute andauernde Feindseligkeit oder Reserve gegen-
uber dem Liberalismus umschlugen.

Ausblick auf die Schweiz

Werfen wir jetzt einen Blick auf Schweizer Verhaltnisse. Hier stellen wir
fest, dass das Verhaltnis von katholischer Kirche und Demokratie weniger
durch grundsatzliche Stellungnahmen, als durch pragmatische Gesichts-
punkte und unterschiedliche Entwicklungen in den einzelnen Kantonen
bzw. Diozesen bestimmt wurde. Leider fehlen Felduntersuchungen, die
uber den politischen und Organisationskatholizismus hinausgehen.
Emphatische Bekenntnisse zur Demokratie als Staatsform findet man bei
den Schweizer Bischofen nicht. Einmal, weil sich diese Frage nicht in jener
Dringlichkeit wie andernorts stellte, dann, weil die Erfahrung der Bischofe
sich an den wenig demokratischen Formen staatlich-biirokratischer Bevor-
mundung stiess, die in den Kulturkampf mindeten. Die bischofliche
Reserve gegeniiber Demokratie bezog sich weniger auf formale Aspekte
dieser Staatsform als auf das, was sich in der Vorstellung der Bischofe mit
dem Begriff Demokratie verband und was sie als Auswiichse bezeichneten.
In einer Denkschrift an die Bundesversammlung zur «Lage der katholi-
schen Kirche und das offentliche Recht» vom Jahre 1871 formulierten die
Bischofe, «dass die katholische Kirche sich der Einmischung in die jeweilige
politische Ordnung jedes Landes grundsdtzlich enthdlt und unter jeglicher



EIN DAUERKONFLIKT ? 307

Staatsform ihre ewigen Ziele verfolgt». Auf moderne Begriffe gebracht,
konnte man von einer Indifferenz der Kirche gegentiber der Staatsform und
einer Aquidistanz gegeniiber den Parteien reden, Begriffe, die jedoch von
Politologen in der heutigen Diskussion als unzuldnglich bezeichnet werden.
In Deutschland hat sich 1933 herausgestellt, dass die Indifferenz gegen-
uber der Staatsform trog. Sie wahrte die Illusion, die Kirche konne auch im
totalitaren Staatswesen Grundwerte, fiir die das Christentum steht, ver-
wirklichen.

Zuruck zur Schweiz. Hier vollzog sich im 19.Jahrhundert eine Beein-
flussung im umgekehrten Sinne. Die Kirche sollte, wenn notig mit Gewalt,
auf demokratischen Kurs gebracht werden. Zu Anfang des Jahrhunderts
wurde das liberal-radikale Freiheitspathos von einem Teil der Kleriker
geteilt, im Tessin, Aargau, in St. Gallen, in Luzern. Hier ware zu erinnern an
die in einem umfanglichen Briefwechsel bezeugte Freundschaft zwischen
dem Zurcher Paul Usteri, dem eifrigen Verfechter der Pressefreiheit, und
dem Abate dAlberti,dem Chef der ersten Tessiner Regierung. Bischof Salz-
mann von Basel konsultierte regelmassig vor wichtigen kirchlichen Ent-
scheidungen seinen liberal-staatskirchlich orientierten Schulkollegen, den
Luzerner Schultheiss Amrhyn. Er ging Konflikten mit dem Staat angstlich
aus dem Wege. Es gab eine zahlenmassig nicht unbedeutende Richtung im
Klerus, vor allem in Luzern und im Aargau, die Stellung fiir die liberal-
demokratische Richtung bezog. Die Gegenbewegung, der freilich der
demokratische Charakter nicht abgesprochen werden kann, sondern die
die direkten Volksrechte unmittelbar zur Geltung brachte, ging eher von
Laien bauerlicher Herkunft, weniger vom Klerus aus. Es gibt in der
Schweiz keine abbés démocrates wie in Frankreich um die Jahrhundert-
wende und keine politischen Priilaten wie in Deutschland, Osterreich und
Holland. Der sogenannte «politische Katholizismus» erhielt sich hierzu-
lande entgegen einer weitverbreiteten Auffassung aufs Ganze gesehen eine
bemerkenswerte Freiheit gegeniiber kirchlichen Autorititen und Kleri-
kern.

Vergessen ist heute — es sei gerade angesichts gewisser Argumentatio-
nen im Zusammenhang mit der Churer Nachfolge in Erinnerung gerufen —,
dass ein Weg innerhalb des Schweizer Katholizismus in eine Sackgasse
gefiihrt hat, der Versuch, auf staatskirchlichem Wege kirchliche Reformen
im Sinne grosserer Partizipation und Demokratisierung zu erzwingen.
Aktiv waren hier vor allem katholische Laien aus dem aufsteigenden Bur-
gertum, die ihr Konzept einer katholischen Kirchenreform, notfalls gegen
die Bischofe, durchsetzen wollten. Mitunter liess sich die liberal-radikale
Richtung fiir diese Postulate ins Schlepptau nehmen. Festzuhalten bleibt
jedoch, dass die eigentlichen Promotoren dieser Postulate keine Refor-



308 EIN DAUERKONFLIKT?

mierten, sondern Manner katholischer Herkunft waren. Der Christkatholi-
zismus, der aus dieser Bewegung hervorging, ist deshalb nie zu einer echten
Alternative fur den romischen Katholizismus geworden.

Demokratie in der Kirche

Das Neue Testament — durchdrungen vom Gedanken der baldigen Wie-
derkunft Christi — macht keine Aussagen uber Staatsformen. Staatliche
Machtverwaltung wird dahin bestimmt, dass sie dem Wohle des Menschen
zu dienen hat (Rom 13, 4). Und: Man muss Gott mehr gehorchen als den
Menschen (Apg 5, 29). Weil der christliche Glaube aber keine Abstraktion
ist, sondern sich im Leben im Dienst am Nachsten bewahrt, hat er tatsach-
lich zur Ausbildung demokratischen Gedankengutes beigetragen. Die For-
derungen der Franzosischen Revolution von Freiheit, Gleichheit, Bruder-
lichkeit sind zwar von ihren christlichen Beziigen gelost, konnen jedoch
durchaus mit diesen in Verbindung gebracht werden.

Genausowenig aber ist im Neuen Testament die Rede von Demokratie in
der Kirche oder von einer Berufung auf Menschenrechte in der Kirche. Die
Kirche ist keine Demokratie. Uber Wahrheiten des Glaubens lisst sich
nicht abstimmen; wohl aber uiber ihre zeitbedingten Formulierungen. Die
Kirche ist allerdings auch keine Monarchie, wie ein extremer Papalismus es
wollte. Von ihrem Wesen her ist sie eine Gemeinschaft, die vom einigenden
Band der Liebe zusammengehalten wird. Ihr entsprechen der Communio-
Gedanke, eine synodale Verfassung und eine kollegiale Ausiibung des
Amtes. Es hat nun wenig Sinn, diese synodal-kollegiale Grundstruktur der
fruhen Kirche gegentiber der zentralistischen Papstkirche der Neuzeit,
deren Anfange jedoch bis ins 4./ 5. Jahrhundert nachweisbar sind, auszu-
spielen. Die Entwicklung auf ein monarchisches Papsttum hin ist nicht ein-
fach umzustossen oder in einem Gewaltakt umzukrempeln, obwohl sie
durchaus korrigiert werden kann, ja der Korrektur unbedingt bediirftig ist.
Fiinfzehn Jahrhunderte Kirchengeschichte konnen nicht in abstrakter
Weise durch die Setzung eines neuen Kirchenbildes riickgangig gemacht
werden, auch wenn das 2. Vatikanische Konzil hier eine begriissenswerte
Kurskorrektur angebahnt hat. Gerne wird die heutige Krise der katholi-
schen Kirche darauf zuruckgefuhrt, dass in die Texte des 2. Vatikanischen
Konzils zwei verschiedene Kirchenbilder eingeflossen sind: das starker
papalistisch-hierarchische des 1.Vatikanums und das am Communio-
Gedanken der frithen Kirche orientierte des 2. Vatikanums. Wie wenig aber
der Communio-Gedanke vor dem Konzil im Bewusstsein der Lokalkir-
chen war, ist aus den Eingaben der Bischofe zum Konzil ersichtlich. Er hat
sich erst im konziliaren Prozess selber durchgesetzt. Progressive und Kon-



EIN DAUERKONFLIKT ? 309

servative konnen sich deshalb je nach Bedarf mit passenden Zitaten von
Konzilstexten als Wurfgeschossen eindecken und einen dialogue des sourds
fithren.

Die Feststellung hinsichtlich der Verschiedenheit der Ekklesiologien
trifft zu. Aber Verschiedenheit der Kirchenbilder briauchte nicht zu gegen-
seitiger Verketzerung und Gesprachsverweigerung zu fiihren. Es kann ja
nicht darum gehen, das eine oder das andere Kirchenbild radikal auszu-
merzen. Damit die Kurskorrektur gelingt, braucht es Einiibung und Kriti-
sche Reflexion uber diesen Prozess, statt Lamentieren tiber die Langsam-
keit der Erneuerung oder Wehklagen tiber die vom Evangelium her durch-
aus legitimierte Setzung neuer Akzente.

Die Churer Nachfolgefrage: Ein Demokratieproblem?

Zurzeit scheint es jedoch, dass das synodale Defizit der romisch- katho-
lischen Kirche wenig Aussicht hat, in nachster Zeit durch eine grossere Par-
tizipation der Glaubigen an innerkirchlichen Entscheidungsprozessen
behoben zu werden. Ansatze, strukturelle Voraussetzungen hierfiir zu
schaffen, sind in den Pastoralsynoden Pauls VI. und Johannes PaulsII.
unstreitig vorhanden. Sie werden jedoch zur Zeit am auffalligsten von
Bischofsernennungen neutralisiert, die auf Ablehnung durch einen weiten
Teil des aktiven Kirchenvolkes stossen®. Diese Ernennungen haben den
osterreichischen Episkopat am starksten betroffen. Aber auch in anderen
Landern der Weltkirche, z.B. in Kolumbien und Brasilien, tiberwiegt die
Tendenz, weniger experimentierfreudige und starker dem Bewahren ver-
haftete Geistliche in diozesane Leitungsfunktionen zu berufen. Doch ist
gleich anzufugen, dass dieser sich in den letzten Jahren abzeichnende
Trend keineswegs allgemein ist. Es gibt auch heute durchaus Bischofs-
ernennungen, welche die Zustimmung des Kirchenvolkes finden, auch
wenn sie in den herkommlichen Formen zustandegekommen sind.

Wenn heute ein restaurativer Kurs sich in der katholischen Kirche durch-
setzen sollte, so geschieht das nicht aufgrund blosser Willkiir eines polni-
schen Papstes, sondern weil die Kirche den allgemeinen gesellschaftlichen
Stromungen ihrer Zeit ausgesetzt bleibt. Der quer durch die Religionen
gehende Fundamentalismus und die Verschiedenheit der Beurteilung
nachkonziliarer Entwicklungen in der katholischen Kirche bilden den Hin-
tergrund der kontroversen Bischofsernennungen.

Es gab im konziliaren Prozess nicht nur Aufbriiche, wie eine selbstgefal-
lige Sprachregelung das haben will, sondern mancherorts auch Zusammen-
briiche, Verlust an gewachsener Tradition, fiir die nicht immer gentigend
Ersatz gesucht und gefunden wurde. Eine Kirchenleitung, die tiberreichlich



310 EIN DAUERKONFLIKT ?

mit Klagen aus dieser Richtung eingedeckt wird — nicht nur Nuntien
berichten nach Rom —, ist geneigt, diesen Klagen eher Gehor zu schenken,
als dem unsicheren aber notwendigen und keineswegs irrwegfreien Tasten
nach Neuem.

In diesem Kontext ist auch die Ernennung des bischoflichen Kanzlers
Wolfgang Haas zum Weihbischof von Chur mit Nachfolgerecht im April
1988 zu sehen?. Die formalen Einspriiche, die gegen seine Wahl erhoben
wurden — angeblich verletztes Wahlrecht von zwei Schwyzer Domherren
—, vermogen nicht recht zu uberzeugen. Teilweise wurden sie von einer
basiskirchlichen Richtung hochgespielt, die fiir das Rechtswesen der Kir-
che nur Hohn und Verachtung tbrig hat. Der Rekurs auf staatliche und
staatskirchliche Instanzen wirkt zudem anachronistisch und konnte eigent-
lich nur als Notrecht gelten. Viel zutreffender ware es gewesen herauszu-
stellen, dass der Ernannte selber wegen der Voraussetzungen, die er mit-
brachte, bzw. die thm abgingen, beim grosseren Teil des Kirchenvolkes auf
Ablehnung stiess. Dazu gehoren: die Hypothek der letzten Amtsjahre von
Bischof Vonderach, die durch zunehmenden Realitatsverlust gekennzeich-
net waren, die ungenugende seelsorgerliche Erfahrung des aus der Kir-
chenverwaltung kommenden, von Vonderach aufgebauten Kandidaten, die
ersten Amtshandlungen des neuen Bischofs (Amtsubernahme 22. Mai
1990), der — wie Hanno Helbling in der «NZZ» schrieb — wie der Mann
mit der Axt im Walde umhergeht. Es darf die Behauptung aufgestellt wer-
den, dass eine moderate Personlichkeit, ins Bischofsamt berufen, keine sol-
che Polarisation hervorgerufen hatte. Kaum jemand hatte in diesem Fall die
juristischen Defizienzen und Schonheitsfehler hervorgekehrt, die heute
gegen den neuen Bischof ins Feld gefithrt werden.

Somit ist die Churer Bischofsernennung zunachst und vor allem eine
Angelegenheit der Person. Bischof Wolfgang Haas traut sich zu, in der Dio-
zese Chur — mit einem Seitenblick auf die fiir ihn daniederliegende katho-
lische Schweiz — nach dem Rechten zu schauen, auch wenn er dafur nicht
nur den Widerspruch «progressiver» Kreise, sondern die Reserve eines
Teils der Schweizerischen Bischofskonferenz findet. Ob dieser Wagemut
aufgeht, ist trotz des vermessenen Masses an Gottvertrauen, auf das der
neue Bischof sich beruft, fraglich. Zusammenfassend: Mit unserer Demo-
kratiethematik hat die Bischofsernennung in Chur nur am Rande zu tun;
sie lasst jedoch das Fehlen einer innerkirchlichen Beschwerde- und
Versohnungsinstanz und damit auch das Defizit der Einubung in synodale
Strukturen erkennen.

! Fir diesen Aufsatz wurden die neueste Auflage des Staatslexikons der Gorresgesell-
schaft sowie das Evangelische Staatslexikon benutzt; ferner: Hans Maier: Katholizismus und
Demokratie (Schriften zu Kirche und Gesellschaft, Bd. 1), Freiburg 1983; ders.: Revolution



EIN DAUERKONFLIKT ? 311

und Kirche. Zur Friihgeschichte der christlichen Demokratie. 5. Auflage, Freiburg 1988;
ders.: Die Kirche und die Menschenrechte — eine Leidensgeschichte? In: Internationale
kirchliche Zeitschrift 10 (1981) 501 ff.; Ernst Wolfgang Bockenforde: Der deutsche Katholi-
zismus im Jahre 1933 (Schriften zu Staat — Gesellschaft — Kirche, 2 Bde., Freiburg i.Br.
1989); ders. in Bd. 15 der Enzyklopadie «Christlicher Glaube in moderner Gesellschaft»,
hrsg. von F. Bockle u.a., Freiburg i.Br. 1982; gewichtige Aufsitze zur uiberkonfessionellen
Problematik enthalt der Sammelband von Theodor Strohm und Heinz-Dietrich Wendland
(Hrsg.): Kirche und moderne Demokratie, Darmstadt 1973. — * Vgl. dazu Klaus Schatz:
Bischofswahlen. Geschichtliches und Theologisches. In: Stimmen der Zeit 114 (1989)
S.291—307; Gerhard Hartmann: Der Bischof. Seine Wahl und Ernennung. Geschichte und
Aktualitat. Graz/Wien/Koln 1990; Gisbert Greshake (Hrsg.): Zur Frage der Bischofser-
nennungen in der romisch-katholischen Kirche (Schriftenreihe der Katholischen Akademie
der Erzdiozese Freiburg), Freiburg i. Br. 1991. — 3 Vgl. Walter Gut: Politische Kultur in der
Kirche, Freiburg i. U. 1990. Besprechung von Alfred Wyser in diesem Heft. Den bisher aus-
fihrlichsten Bericht zur Churer Affare bietet Georg Rimann-Thommen: Bischof ohne Volk
— Kann Kirche auf Dauer so wirklich leben? In: Anzeiger fir die Seelsorge 99 (1990)
S.459—466.

\.__ Parodeplaz - Hauptbahntof Zirich - Bahnhofst. 67 - Shop

~ Ville - Lowenplatz - Stadelhoferplatz - Bahnhof Stadelhofen -
~ Glawzentrum - SC-Spreitenbach - Airport-Shopping Kloten
AN Az




	Katholische Kirche und Demokratie

