Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift fur Politik, Wirtschaft, Kultur
Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 71 (1991)
Heft: 4
Rubrik: Demokratie und Kirche

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Demokratie und Kirche

Drei Diskussionsbeitrage

Der Begriff der Kirche wird in doppeltem Sinne verwendet. Die Kirche ist
einerseits eine Gemeinschaft der Glaubigen, die auf gottlicher Offenbarung
griindet. Ihr Glaube und ihr Wissen reichen tiber die menschliche Erkenntnis
hinaus ins Transzendentale. Sie haben einen direkteren Zugang zur gottli-
chen Wahrheit und sind deshalb dem menschlichen Urteil, auch jenem der
demokratischen Mehrheit, entzogen. Uber den Zugang zur gottlichen Wahr-
heit bestehen innerhalb der christlichen Kirchen unterschiedliche Auffassun-
gen. Die Bibel ist ein unbestrittenes und breites Eingangstor; Tradition und
Uberlieferung spielen vor allem in der rémisch-katholischen Kirche eine
wesentliche Rolle. Auch tiber die Kompetenz fiir das «Lehramt» gehen die
Meinungen auseinander: Sie reichen vom evangelisch-reformierten «Priester-
tum aller Gliubigen» bis zu den hierarchischen Strukturen der romisch-
katholischen Kirche mit dem Konzil und der Unfehlbarkeit des «ex cathedra»
sprechenden Papstes.

Die Kirchen haben aber nicht nur eine transzendentale Ausrichtung: sie
haben auch eine irdische Organisationsform. Im Kanton Ziirich sind sie bei-
spielsweise Institutionen des Offentlichen Rechts mit Exekutiv- und
Legislativorganen, die in einem bestimmten gesellschaftlichen und politi-
schen Umfeld stehen. Als Organisationen bestehen sie in der Schweiz auf-
grund staatlichen Rechts, im Kanton Ziirich etwa aufgrund von staatlichen
Kirchengesetzen, die gewisse Strukturen vorschreiben und der evangelisch-
reformierten, der romisch-katholischen und der christkatholischen Kirche
den Status von «Landeskirchen» verleihen.

Diese Doppelstellung der Kirchen, Verwalterinnen der gottlichen Wahr-
heit einerseits und von unvollkommenen Menschen geleitete irdische Institu-
tionen anderseits, haben zur Folge gehabt, dass heute, zumindest im atlanti-
schen Bereich, die christlichen Kirchen in einer distanzierten, aber meist ach-
tungsvollen Partnerschaft mit dem demokratischen, liberalen Staat leben.
Das war nicht immer so. Zur Zeit Zwinglis beispielsweise herrschte ein
Staatskirchentum — die Reformation wurde durch den Ziircher Grossen Rat
beschlossen —, wie es im Islam auch heute noch uiblich ist. Partnerschaft
heisst, dass im Bereich der Menschenrechte, vor allem auch des Schutzes der
Menschenwiirde, und im Sozialen eine gewisse Parallelitdt der Ziele besteht.



288 DEMOKRATIE UND KIRCHE

Der Staat respektiert im tibrigen die Autonomie der Kirchen in Fragen des
Glaubens, des Kultus und der Anwendung der gottlichen Gnade. Durch die
Glaubens- und Gewissensfreiheit und ihre Folgerungen ist dieser selbstin-
dige Bereich der Kirchen verfassungsrechtlich verankert. Die christlichen
Kirchen haben aber gemdiss Kirchengesetzen nicht nur den Hauptauftrag, das
Wort Gottes zu verbreiten, sie sollen gemass ihrer Lehre auch die Zukunft des
Reiches Gottes vorbereiten. Die Mitgestaltung von Staat und Gesellschaft
gehort also zu ihrem Auftrag: Nicht selten konfrontieren sie deshalb die Rea-
litat des Lebens mit hochgestellten biblischen Zielen, was zu Spannungen
fiihrt. Wieviel vom «Reich Gottes», das an sich nicht von dieser Welt ist, in
diese Welt aufgenommen werden soll und kann, wieviel der «prophetische
Auftrag» vorwegnehmen darf, hat denn auch in vielen christlichen Landern
Zu einer sozusagen permanenten Auseinandersetzung geftihrt. Die christliche
«Wahrheit» wird dann gegebenenfalls gegen die demokratische «Mehrheit»
ins Feld gefiihrt.

Stellen kirchliche Lehren in diesem Sinne oft eine Herausforderung fiir die
Politik dar, so sind anderseits die demokratischen Institutionen der westli-
chen Demokratien in manchem zu einer Herausforderung fiir die institutio-
nellen Kirchen geworden. Der Gldubige, der Kirchenmitglied ist, lebt
zugleich auch als Staatsbiirger. Er ist geneigt, Einsichten tiber die Niitzlich-
keit und Richtigkeit staatlicher Institutionen auch auf die kirchliche Organi-
sation zu tibertragen. Das hat innerhalb der evangelisch-reformierten Kirche
eine lange Tradition. Bei der Neuordnung der Gesetze fiir die drei Ziircher
Landeskirchen 1963 wurden auch fiir die romisch-katholische Kirche eine
Synode und andere demokratische Erfordernisse vorgeschrieben. Das gesell-
schaftliche und staatliche Umfeld hat sich auch friiher schon auf die Struktur
der Kirchen ausgewirkt; zur Zeit des Biindnisses von «Thron und Altar»
dominierten die hierarchischen Formen.

Institutionen sind eines, ihre Handhabung ein anderes. Lassen sich der
Anspruch, die gottliche Wahrheit zu verkiindigen einerseits und der Bereich
demokratischer Mehrheitsentscheide anderseits in der alltaglichen Praxis
immer sauberlich trennen ? Die Gefahr, dass da und dort auch einmal politi-
sche Urteile und Vorurteile in die «gottliche Wahrheit» einfliessen, besteht
zweifellos. Vor allem fundamentalistische Stromungen glauben oft nicht nur
im Bereich der Glaubensinhalte im Besitze der absoluten Wahrheit zu sein,
sondern auch in recht irdischen Fragen. Hier gilt es im Interesse des demo-
kratischen Rechts, notfalls mit der staatlichen Hohheit, die liberale Ordnung



DEMOKRATIE UND KIRCHE 289

und die Mehrheitsentscheide durchzusetzen. Und zudem ist bei innerkirch-
lichen Wahlen die Wirksamkeit des demokratischen Auswahlverfahrens zu
garantieren. Nominierungs- und Wahlverfahren miissen so angelegt sein,
dass eine demokratische Ausmarchung dort, wo sie gewtinscht wird, auch
ohne weiteres moglich ist, und nicht in der Praxis das Prinzip der
Selbsterganzung angewendet wird.

In der romisch-katholischen Kirche ist das hierarchische Element von der
Tradition her noch weitaus krdftiger und der Einfluss des Papstes nicht zuletzt
auf die Bischofswahlen besonders stark, wie das Beispiel der Ernennung von
Wolfgang Haas zum Weihbischof und spdter zum Bischof von Chur gezeigt
hat. Hier stellt sich nicht nur die Frage der Respektierung der alten Rechte des
Domkapitels in Chur und des Kantons Schwyz. Auch aus dem Gesichtswin-
kel des Verhdltnisses von Kirche und Demokratie dringen sich einige Bemer-
kungen auf. Zundchst sollte die demokratische Gestaltung der westlichen
Gesellschaft die Kirche veranlassen, im institutionellen Bereich bereits vor-
handene Mitbestimmungsrechte der «Basis» nicht zu schmdlern oder zu
unterlaufen, sondern zu starken.

Vor allem aber hat die Demokratisierung des gesellschaftlichen Umfeldes
der Kirche auch die Anforderungen an die Vertrauensbasis zwischen «Hier-
archie» und «Basis» in der Kirche verdandert. So wenig wie im demokratischen
Staate eine Regierung oder ein Parlament auf die Dauer ohne das Vertrauen
der grossen Mehrheit der Staatsbiirgerinnen und Staatsbiirger funktionieren
konnen, so wenig kann die Kirchenhierarchie dies tun. Bei den staatlichen
Behorden erfolgt die Korrektur iiber die Wahlen, bei den kirchlichen Behor-
den ist es zumindest zum Teil eine Frage der personlichen Einsicht der Betrof-
fenen. Ein Weiterwirken ohne Vertrauensbasis fiihrt in beiden Fillen zu
einem starken Gesichts- und Effizienzverlust — zu Lasten der Institutionen.
Denn im institutionellen, irdischen Bereich der Kirchen kann das gesell-
schaftliche Umfeld nicht ungestraft vernachldssigt werden.

Kurt Miiller, Nationalrat (Meilen)



Daniel Thurer

Staatsverstandnis und Kirchenverstiandnis
aus staatsrechtlicher Sicht

Im folgenden sollen einige Gedanken zusammengestellt und einige Fra-
gen aufgeworfen werden, die sich zeitlich in drei Etappen gliedern lassen:
die religiose Legitimierung der Staatsgewalt in der Vorgeschichte unserer
Bundesverfassung; die liberal-rechtsstaatlichen und demokratischen Ele-
mente in der geltenden «Religionsverfassung»; schliesslich die Stellung und
Aufgabe der Kirche in einer moglichen kiinftigen Verfassungsordnung.
Man konnte auch von der historischen Ausgangsthese, der Antithese im
geltenden Verfassungsrecht und einer moglichen Synthese in einer zu
erdenkenden und allenfalls zu schaffenden zukunftigen Verfassung spre-
chen.

Verfassungshistorische Grundlagen (Ausgangsthese)

Es ist mitunter ein Vorzug alter Verfassungen — und die schweizerische
Bundesverfassung ist nach derjenigen der Vereinigten Staaten wohl die
alteste der heute geltenden Verfassungen —, dass sie in Sprache und Gehalt
traditionelle Staats- und Gesellschaftsverstandnisse in Erinnerung behal-
ten, also «vergegenwartigen». Vergangene Staatsauffassungen konnen
dadurch vor dem Versinken bewahrt und lebendig erhalten werden. Eine
solche Erinnerung klingt etwa im Vorspruch der Bundesverfassung an, wo
es heisst, diese sei «im Namen Gottes des Allmdchtigen» erlassen worden.
Diese Formel, die sich sinngemass auch in verschiedenen Kantonsverfas-
sungen findet, weist zuriick auf eine Zeit, in der die Staatsgewalt religios
legitimiert wurde. Auch die deutsche Bezeichnung fur den Bund als «Eidge-
nossenschaft» und die Anrufe von Gottes Machtschutz, mit denen sich der
Bundesrat an die Kantone wendet, greifen zuruck auf eine religios fun-
dierte Staatsauffassung. Diese Formulierungen bringen eine traditionelle
Weltanschauung zum Ausdruck, in welcher der Staat nicht einfach einen
«zweckrationalen Zusammenschluss», eine «public utility» darstellt — also
eine natiirliche und unerlassliche Institution der Burger zur gemeinsamen
Bewaltigung offentlicher Aufgaben —, sondern eine religiose Basis besitzt
oder sich mit einer religios-kirchlichen Auffassung identifiziert.



AUS STAATLICHER SICHT 291

Eines der prachtigsten, aber auch fragwiirdigsten vorchristlichen Bei-
spiele einer solchen Identifizierung von Staat, Religion und Kultur war viel-
leicht die antike Polis, wie sie Jacob Burckhardt eindriicklich und eindring-
lich beschrieben hatte. Sie war wohl bloss wegen ihres so hohen Anspruchs
an die Burger und der totalen Integration des Biirgers ins Staatsganze in
der Lage, weltgeschichtlich so bedeutsame Personlichkeiten und einzig-
artige kulturelle Leistungen hervorzubringen. Sie war aber auch etwa der
Schauplatz des Todesurteils gegen einen kritisch-liberalen Sokrates, der
freilich den Mut hatte, die von seinem Schiiler Kriton vorbereiteten Flucht-
plane auszuschlagen aus der Auffassung heraus, es sei den Gesetzen und
behordlichen Entscheiden Folge zu leisten, auch wenn diese ungerecht, ja
willkurlich seien.

Moderne Beispiele religios-solidarischer Staatsverstandnisse erleben
wir zur Zeit etwa in der arabischen Welt. Es ist kein Zufall und scheint ein
zivilisatorischer Ruckfall zu sein, wenn hier eine neue Menschenrechts-
deklaration ausgearbeitet wurde mit dem Ziel, die grosse Menschenrechts-
erklarung der Vereinten Nationen von 1948 vor allem dadurch aufzuwei-
chen, dass die Einzelgewahrleistungen zwar grosso modo ubernommen,
aber unter weite, religios motivierte Vorbehalte gestellt und zum Teil ihrer
Substanz recht eigentlich entleert werden.

Auf dem Hintergrund einer derartigen religiosen Legitimierung der
Staatsgewalt und der Identifizierung von Staat und Religion erscheint der
demokratische Rechtsstaat, wie er etwa in der schweizerischen Bundesver-
fassung eine Verkorperung gefunden hatte, ein grosser politisch-rechtlicher
Fortschritt zu sein.

Kirche und Religion im geltenden schweizerischen Verfassungsrecht

1. Allgemeine Entwicklung

Die Bundesverfassung von 1848 und — akzentuierter — die Bundesver-
fassung von 1874 regeln Fragen des Glaubens von einzelnen, des Kultus
von Religionsgemeinschaften sowie des Status der Kirchen im Rahmen
liberal- rechtsstaatlicher und demokratischer Staats- und Ordnungsvorstel-
lungen. Liberal-rechtsstaatliche Elemente der Religionsverfassung sind in
der Bundesverfassung verankert, eine Einbettung der Kirchen in die staat-
liche Demokratie ist in den meisten Kantonsverfassungen vorgesehen.

Im Zentrum der Bestimmungen der Bundesverfassung zur Religion ste-
hen die Glaubens- und Gewissensfreiheit und die Kultusfreiheit. Die in
Art. 49 BV verankerte Glaubens- und Gewissensfreiheit ist das Recht des



292 AUS STAATLICHER SICHT

einzelnen, in seiner religiosen Uberzeugung und in ihrer Verbreitung nicht
durch staatliche Vorschriften eingeschrankt zu werden. Geschutzt sind alle
Uberzeugungen, die sich auf das Verhaltnis des Menschen zum Gottlichen
beziehen. Die Kultusfreiheit gemass Art. 50 BV ist das Recht des einzelnen,
fir sich oder im Rahmen einer Religionsgemeinschaft, uneingeschrankt
durch staatliche Massnahmen, gottesdienstliche Handlungen vorzuneh-
men. Unter gottesdienstlichen Handlungen versteht man die Betatigung
religioser Uberzeugungen wie etwa Predigt, Messe oder kirchliche Prozes-
sionen.

Diese Garantien erscheinen uns heute als eine Selbstverstandlichkeit.
Historisch gesehen musste die 7oleranz des Staates aber in schweren Kamp-
fen errungen werden. So war der grausame Widerruf des Edikts von Nantes
aus dem Jahre 1598 fir den franzosischen Staatsdenker Jean Bodin der
Anlass zur Entwicklung seiner Souveranitatslehre: Es sollte ein starker
Staat geschaffen werden, dessen Organe als «pouvoirs neutres» den Willen
und die politische Macht besitzen, den inneren Frieden und die religiose
Toleranz sicherzustellen. Der britische Staatsphilosoph Thomas Hobbes
hatte dann, Bodin folgend, angesichts des politisch-konfessionellen Bur-
gerkriegs in England den starken Staat — den Leviathan — gefordert, der
allein in der Lage sei, die Rechte der Biirger tatsdchlich zu schiitzen. Und
aus der Philosophie der Aufklarung heraus sind dann auf der Grundlage
der franzosischen Menschenrechtserklarung von 1789 die individualrecht-
lichen Garantien zum Schutze der Religionsfreiheit des einzelnen entstan-
den, wie sie nunmehr Gemeingut des liberalen Verfassungsstaats geworden
sind.

Wo liegt ihre heutige Relevanz? Es seien zur rechtlichen Konkretisie-
rung und zur Veranschaulichung drei Bereiche genannt und hierzu einige
Fragen aufgeworfen: die Problematik der Gewissensfreiheit und ihrer
Beschriankung durch die Staatsmacht; die Frage des Respekts vor den reli-
giosen Auffassungen anderer; und — als Korrelat zur Freiheit des einzel-
nen — die Frage der Neutralitat des Staates in Glaubensdingen.

2. Zur Gewissensfreiheit

Kein Grundrecht der Verfassung ist schrankenlos, ausgenommen das
Willkiirverbot. Auch die Religionsfreiheit unterliegt verfassungsrechtli-
chen Vorbehalten. So wird der in Art. 49 Abs.1 BV niedergelegte Grund-
satz «Die Glaubens- und Gewissensfreiheit ist gewdhrleistet» in Abs. 4 relati-
viert durch die Bestimmung: «Die Glaubensansichten entbinden nicht von
der Erfiillung der biirgerlichen Pflichten.» Eine solche burgerliche Pflicht ist
in Art. 18 Abs.1 BV im Gebot verankert: «Jeder Schweizer ist wehrpflich-
ng.»



AUS STAATLICHER SICHT 293

Wir finden also in der Verfassung eine Wertungsantinomie angelegt: die
Gewissensfreiheit auf der einen, die Wehrpflicht auf der anderen Seite. Der
Gesetzgeber hat diesen Wertkonflikt in dem Sinn gel6st, dass Dienstver-
weigerer aus Gewissensgriinden zwar wie alle anderen Dienstverweigerer
bestraft werden, aber einer milderen Strafordnung unterstehen. Das Bun-
desgericht hat die Verfassungsmassigkeit dieser Losung nie liberpriifen
konnen; denn in der Schweiz sind Bundesgesetze der Kontrolle durch den
Verfassungsrichter entzogen. Auch die Strassburger Organe zum Schutze
der Europaischen Menschenrechtskonvention waren nicht befugt, diese
Frage zu beurteilen, da die Konvention — dem Geist ihrer Entstehungszeit
entsprechend — den Militardienstverweigerer aus Gewissensgriinden nicht
unter ihren Schutz stellte. Rechtspolitisch gesehen aber sollte auf deren
Bestrafung in der Schweiz verzichtet werden. Denn es ist den Unter-
suchungsorganen und Gerichten nicht immer moglich, das Vorliegen eines
Gewissensnotstandes schliissig zu eruieren, und es steht dem Staat mora-
lisch nicht zu, sich zum Herrn tiber Gewissensentscheide seiner Burger zu
machen. Das scheint mir jedenfalls der richtige, konsequente liberale
Standpunkt zu sein. :

Einem Konflikt zwischen Gewissensgebot und Pflicht zum Gehorsam
gegenuber der Staatsgewalt sahen sich auch jene Biirger ausgesetzt, die bei
sich zu Hause oder in Kirchen Asylbewerbern vor der drohenden Aus-
schaffung Schutz gewahrten. Konnen sie sich auf ein ihnen zustehendes
(moralisches) Widerstandsrecht oder auf ein (moralisches) Recht zum zivi-
len Ungehorsam der Staatsmacht gegentiber berufen? Gewiss geht es hier
— im Gegensatz etwa zu Hauserbesetzungen, zur Weigerung, im Auto die
‘Gurte zu tragen, oder zu Lastwagenblockaden wegen schleppender Grenz-
abfertigung — um echte Widerstandssituationen; denn die betreffenden
Biirger rufen hochst ethische Werte an, denen ihrer Auffassung nach das
positiv geltende Recht entgegensteht. Es ist demgegenuber aber auch zu
bedenken, dass die Gesetze, auf deren Grundlage eine Ausschaffung erfol-
gen sollte, in einem demokratischen Verfahren beschlossen wurden, dass
die Fille von (demokratisch legitimierten) Behorden untersucht und ent-
schieden worden sind und rechtsmittelmassig angefochten werden konn-
ten. Im liberalen und demokratischen Rechtsstaat scheint dementspre-
chend — im Gegensatz zum Unrechtsstaat! — fur ein eigentliches Wider-
standsrecht kaum Platz zu sein. Der Biirger sollte auch in Angelegenheiten,
die sein Gewissen betreffen, die ihm verfassungsrechtlich verbrieften libe-
ralen und politischen Grundrechte sowie die ihm in grosser Zahl zur Ver-
fligung gestellten Rechtsmittel einsetzen und immer bedenken, dass er —
wenn er das Recht selbst in die Hinde nimmt — auch der Autoritat der
Rechtsordnung als ganzer, die langfristig allein ein friedliches und gerech-
tes Zusammenleben der Biirger zu ermoglichen vermag, Schaden zufiigt.



294 AUS STAATLICHER SICHT

3. Zum Gebot des Respekts vor den religiosen Auffassungen anderer

Es wird allgemein zu wenig beachtet, dass Freiheitsrechte nicht nur
einen Anspruch des einzelnen auf Schutz gegen die Macht des Staates
bedeuten. Sie beinhalten auch die Pflicht zur Achtung der gleichen Freiheit
des anderen. Das kam in der franzosischen Menschenrechtserklarung sehr
deutlich zum Ausdruck, welche die «liberté d’autrui» ins Zentrum ihres
Grundrechtsverstandnisses stellte. Die Frage wurde in allerneuester Zeit
im Zusammenhang mit einer fur unser Thema «Demokratie und Kirche»
besonders aktuellen Frage relevant: der Frage einer Konzessionsverletzung
der SRG durch eine am 25. November 1988 ausgestrahlte Fernseh-Unter-
haltungssendung mit dem Titel «Grell-Pastell». Es wurde dabei in den
«Show-Block» auch ein Gesprach des Moderators mit einer engagierten
Kritikerin katholischer Glaubensdogmen als Studiogast einbezogen. Diese
ausserte sich aggressiv und polemisch zu gewissen zentralen Fragen der
katholischen Sexuallehre, was verschiedene Zuschauer veranlasste,
Beschwerde bei der unabhangigen Beschwerdeinstanz fiir Radio und Fern-
sehen zu fuhren, deren Entscheid in der Folge von der SRG mit einer
Verwaltungsgerichtsbeschwerde beim Bundesgericht angefochten wurde.
Die Beschwerdeinstanz hielt in ihrem Entscheid vom 25. November 1988
fest:

«Das Gebot, die Vielfalt der Meinungen zu beachten, verlangt in einer ent-
sprechenden Situation nicht nur, dass formell Gelegenheit zu widerspre-
chender Kritik geboten werden muss, sondern auch ein dem Thema ange-
messenes Diskussionsklima, das einer sachlichen Auseinandersetzung
Raum bietet und nicht dominiert ist vor effektheischender Provokation
und dem Versuch rhetorischer Vereinnahmung des Publikums durch Dis-
kussionsteilnehmer.»

Und der Entscheid fuhr fort:

«Unterhaltung, die auf Kosten derjenigen Zuschauer geht, denen die bloss-
gestellten kirchlichen Personen und religiosen Inhalte noch zentrale
Lebenswerte sind und die sich — wie die Beschwerdefiihrerin — somit ver-
letzt fiihlen mussten, ist unzuldssig. Es ist unter dem Gesichtspunkt religio-
ser Empfindungen nicht entscheidend, dass es nur noch eine Minderheit
der Bevolkerung sein mag, die den in Frage gestellten Glaubensinhalten
tatsdchlich noch anhdngt. Die Konzession ist auch aus diesem Grunde
verletzt.» (S.111.)

Auch das B‘undesgericht kam in seinem Entscheid vom 26.Januar 1990
zum Ergebnis, dass die Konzession verletzt worden sei. Es fand:



AUS STAATLICHER SICHT 295

«Bezieht aber der Veranstalter so ausgesprochen heikle und empfindliche
Themen wie zum Beispiel die katholische Sexuallehre in eine Sendung
unterhaltenden Charakters mit ein, so ergeben sich daraus qualifizierte
Anforderungen an die Sorgfaltspflichten beziiglich Konzeption und Mode-
ration der Sendung.»

Und das Bundesgericht fiihrte weiter aus:

«Die Sendung verlief von Anfang an so leichtgeschiirzt. . ., dass in diesem
Rahmen eine sachliche Diskussion tiber heikle Lebensfragen und ethisch-
religiose Grundwerte nicht moglich war. .. Dabei ging es um ein fiir viele
Katholiken zentrales Glaubensanliegen. So bedeutungsvolle Fragen kon-
nen nicht gleichsam zur Schau gestellt und der Licherlichkeit preisgege-
ben werden ... Daher bleibt im Gesamteindruck der Sendung die kaba-
rettistisch wirkende Verunglimpfung von Institution und Oberhaupt der
katholischen Kirche haften... Wenn aber schon die Beschwerdefiihrerin
die katholische Morallehre in eine dem Thema Sex gewidmete <Grell-
Pastell-Sendung aufnahm, dann hdtte dies in einem Rahmen und unter
organisatorischen Vorkehren geschehen miissen, welche diesem Gegen-
stand angemessen waren.» (BGE 116 Ib 371f., insbes. S. 481.)

Es ist interessant festzustellen, wie hier bei Radio und Fernsehen das
Gebot der objektiven, d. h. sachgerechten und ausgewogenen Berichterstat-
tung, wie es sich aus dem Leistungsauftrag von Art. 55" Abs.2 BV und
dem Programmauftrag von Art.4 der SRG-Konzession ergibt, seiner
Natur gemass auf einen besonderen Schutz der «Rechte des andern» und
damit insbesondere auch von Minderheiten hintendiert. Der Gedanke der
Drittwirkung von Grundrechten und damit auch der Religionsfreiheit
erhielt in den genannten Entscheiden eine wirksame rechtliche Stiitze. Das
Forum der offentlichen Auseinandersetzung und Debatte hat sich in der
Schweiz wie anderswo vom larmigen Stammtisch und dem verrauchten
Saal der Gastwirtschaft weitgehend ins Radio- und Fernsehstudio verscho-
ben. Hier — in einem dem Volk und dem Gedanken der Volksherrschaft
teilweise entfremdeten «Medium» — gehort die Beachtung der Gebote der
Fairness zu den besonderen Sorgfaltspflichten der Programmveranstalter.
Sie sind dafiir verantwortlich, dass die Vielfalt der Ansichten angemessen
zum Ausdruck kommt, also die Prinzipien des Pluralismus der Meinungs-
darstellung und der Waffengleichheit der Diskussionsteilnehmer Beach-
tung finden. Die Unabhangige Beschwerdeinstanz und das Bundesgericht
haben dabei — meiner Auffassung nach zu Recht — die Achtung und den
Respekt der Glaubensansichten aller Personen und insbesondere auch der
Angehorigen von Minderheiten in der Bevolkerung als einen unumstossli-



296 AUS STAATLICHER SICHT

chen Grundwert hervorgehoben, dem die elektronischen Medien in allen
Formen von Sendungen Nachachtung zu verschaffen haben.

4. Zur religiosen Neutralitit des Staates in Glaubensdingen

Zu den Grundbestandteilen der in der Bundesverfassung gewahrleiste-
ten Religionsfreiheit gehort auch das Prinzip der religiosen Neutralitat des
Staates. Dieses schliesst jede Identifikation des Staates mit einer bestimm-
ten Religion aus. Praktisch bedeutsam wird das Prinzip der religiosen Neu-
tralitat des Staates etwa, wo der Staat beim Betrieb offentlicher Anstalten
religiose Aufgaben wahrnimmt oder sich religioser Symbole der Selbstdar-
stellung bedient. Zur Veranschaulichung seien hier drei neue Falle aus der
Rechtsprechung des Bundesgerichts bzw. des Bundesrates angefiihrt.

Der erste Fall, das Urteil vom 13.November 1987 i.S. Nehal Ahmed
Syed (BGE 113 Ia 304 1f.), betraf die religidse Betreuung der Gefangenen in
der Strafanstalt Regensdorf. Diese wurde damals ausschliesslich durch einen
evangelisch-reformierten und einen katholischen Anstaltspfarrer wahrge-
nommen, obwohl neben 53 Reformierten und 119 Katholiken auch 40
Moslems und 39 andere in Regensdorf inhaftiert waren. Den Moslems
wurde von der Gefangnisdirektion und der kantonalen Rekursinstanz
gestutzt auf das Anstaltsreglement die Durchfiithrung eigener gottesdienst-
licher Handlungen, insbesondere eines gemeinsamen Freitagsgebetes, ver-
wehrt. Das Bundesgericht hielt indessen fest, die Glaubens- und Gewis-
sensfreiheit und die Kultusfreiheit verpflichteten den Staat zur Neutralidt.
Gerade in Situationen besonderer Abhangigkeit des einzelnen vom Staat
miisse sich die religiose Neutralitat bewahren. Die offentliche Anerken-
nung einer Glaubensgemeinschaft als Landeskirche diirfe daher — so fand
das Bundesgericht zu Recht — nicht zum Kriterium fiir die Zulassigkeit von
Gottesdiensten gemacht werden. Im ubrigen sei die Anstaltsordnung
grundrechtskonform auszugestalten. Sie musse moglichst vielen Haftlingen
den Besuch gemeinsamer Gottesdienste ermoglichen.

Zum Prinzip der religiosen Neutralitat ausserte sich das Bundesgericht
auch in seinem Urteil vom 26. September 1990 1.S. Gemeinde Cadro gegen
das Tessiner Verwaltungsgericht (in deutscher Ubersetzung in ZBI. 1991,
S.701f.). Zu priifen war insbesondere, ob das Aufhingen eines Kruzifixes in
den Klassenrdumen einer offentlichen Primarschule das Prinzip der konfes-
sionellen Neutralitat der Schule (Art. 49, Art. 23 Abs. 3 BV) verletze. Das
Gericht entschied:

«Dass die Behorde beschlossen hat, das Kruzifix in den Schulzimmern
aufhdngen zu lassen, kann als Verbundenheit mit der Tradition und den
christlichen Grundlagen der abendlandischen Kultur verstanden werden.



AUS STAATLICHER SICHT 297

Man konnte daher der Meinung sein, dass dieser Entscheid — gegriindet
auf im wesentlichen verstindliche Motive — den Grundsatz der konfessio-
nellen Neutralitit des Unterrichts nicht verletze: er bezeuge bloss ein
gewisses Verstindnis des Staates fiir religiose Sachverhalte und fiir die
christliche Kultur.» Das Gericht fuhr aber fort: «Der Staat als Garant der
von Art. 27 Abs. 3 BV bestdtigten konfessionellen Neutralitit der Schule,
kann sich jedoch nicht die Befugnis herausnehmen, die eigene Verbunden-
heit mit einer Konfession in jedem Fall deutlich zu zeigen. Er muss es ver-
meiden, sich mit einer Mehrheits- oder einer Minderheitsreligion zu iden-
tifizieren und so die Uberzeugung der Biirger anderer Bekenntnisse zu
beurteilen. Es ist deshalb begreiflich, dass jemand, der die offentliche
Schule besucht, in der Zurschaustellung eines solchen Symbols den Willen
sieht, die Auffassungen der christlichen Religion im Unterrichtsstoff zu
verwenden oder den Unterricht unter den Einfluss dieser Religion zu stel-
len. Es ist auch nicht ausgeschlossen, dass einige Personen sich in ihren
religiosen Uberzeugungen verletzt fiihlen, wenn in der Schule dauernd ein
Symbol einer Religion gegenwartig ist, der sie nicht angehéren. Das kann
nicht unbedeutende Auswirkungen haben, vor allem auf die geistige Ent-
wicklung der Schiiler und ihre religiose Uberzeugungen — die diejenigen
der Eltern sind — und zu denen sie anderseits zur gleichen Zeit in der
Schule erzogen werden, Folgen, die Art. 27 Abs. 3 BV gerade vermeiden
will.»

Interessant und fur die zukunftige Entwicklung unserer Verfassungsrecht-
sprechung vielleicht bezeichnend ist, dass das Bundesgericht seinen Ent-
scheid, dessen einschlagige Erwagungen etwa mit einem Hinweis auf die
Anrufung Gottes im Verfassungsingress oder mit einer Erinnerung an die
Einfiihrung des eidgenossischen Bettages an der in Luzern versammelten
Tagsatzung vom 1. August 1832 beginnen, vor allem auch nach dem Vor-
bild von Urteilen des amerikanischen Supreme Court und des deutschen
Bundesverfassungsgerichts fallte. Der Entscheid scheint aus liberaler Sicht
richtig zu sein, auch wenn man sich im klaren sein muss, dass die Kirche
heute nicht mehr wie im letzten Jahrhundert als eine das private und das
offentliche Leben (potentiell) durchwirkende und dominierende Instanz
erscheint und angesichts der Geisteslage und der machtpolitischen Verhalt-
nisse der Moderne wohl eher der Stiitzung als der eifersuchtigen, vielleicht
tiberempfindlichen Einddmmung durch die staatliche Gewalt bedarf.

Schliesslich befasste sich auch — um ein drittes Beispiel anzufiihren —
der Bundesrat in einem Entscheid vom 15. Marz 1982 (VPB 47 /11, 1983,
S.153ff.) mit der religiosen Neutralitat einer staatlichen Lehranstalt. Er
wies die Beschwerde eines Rechtsstudenten der Universitat Freiburg ab,
der sich unter Berufung auf die Glaubens- und Gewissensfreiheit weigerte,



298 AUS STAATLICHER SICHT

die obligatorisch vorgeschriebene Priifung im kanonischen Recht abzule-
gen. Der Bundesrat fand, es gehe hier vor allem um Wissensvermittlung.
Diese konne unabhangig von den personlichen religiosen Ansichten des
Betreffenden erfolgen. Wiirde man den Lehr- und Prufungsstoff von der
Gewissenslage des einzelnen abhangig machen, so hatte dies zur Folge,
dass ein Dienstverweigerer aus Gewissensgrunden das Militarrecht nicht
zur Kenntnis zu nehmen hatte, ein Student, der aus religiosen Griinden ein
Scheidungsrecht ablehnt, die entsprechenden Bestimmungen des Fami-
lienrechts ignorieren konnte usw. Indem man die Prufung im kanonischen
Recht ablege, weise man sich lediglich tiber ein bestimmtes Grundwissen
aus, das man aber personlich kritisieren oder zuruckweisen konne. Auch
handle es sich bei den Studenten um erwachsene Menschen, die reif genug
seien, ihre eigene personliche Meinung zu bilden.

5. Offentlich-rechtlich organisierte Landeskirchen

Nun weist das schweizerische Kirchenrecht aber auch eine demokrati-
sche Seite auf, indem die Kantone nach Massgabe der Bundesverfassung
befugt sind, die Kirchen auf Kantons- und Gemeindestufe offentlich-recht-
lich zu organisieren. Dies haben alle Kantone — mit Ausnahme Genfs und
Neuenburgs — getan. So sind etwa im Kanton Zurich die evangelisch-refor-
mierte Landeskirche, die romisch-katholische Korperschaft, die Kirchge-
meinden dieser beiden Kirchen sowie die christkatholische Kirchgemeinde
Zirich «staatlich anerkannte Personen des oOffentlichen Rechts». Die aner-
kannten Kirchen ordnen ihre Angelegenheiten selbstandig und unterste-
hen im tbrigen der Oberaufsicht des Staates. Die Kirchgemeinden sind
befugt, Steuern zu erheben. Der Staat entrichtet aus seinen allgemeinen
Mitteln finanzielle Beitrdage an die anerkannten Kirchen. Es fragt sich aber,
ob gerade unter einem liberalen und von einem ethisch engagierten Stand-
punkt aus diese enge Verbindung von Kirche und Staat gerechtfertigt ist.

Wege in die Zukunft (Synthese)?

Dies fiihrt mich zur letzten Frage, ob nicht in einer moglichen kunftigen
Verfassung Kirche und Staat konsequenter voneinander gesondert werden
sollten. Wir leben in einer Zeit, in der — wie es scheint — viele Grundfragen
des Staates neu durchdacht werden sollten und auch konnen. Die politi-
schen Verhaltnisse sind in vielfacher Hinsicht formbar, plastischer gewor-
den. In diesem Zusammenhang scheint die amerikanische Verfassung als
mogliches Modell fiir eine Neuordnung des Verhaltnisses von Kirche und
Staat beeindruckend zu sein. Die Verfassung der Vereinigten Staaten und



AUS STAATLICHER SICHT 299

ihr Selbstverstandnis leben noch heute von den Ideen, die sie zu Beginn
inspirierten. Und zu diesen Grundideen gehort ein Paradox: Die Viter der
Verfassung wollten zunéchst einmal dem Individuum zuriickgeben, was
ihm der absolutistische Staat genommen hatte. Insbesondere sollte die
Religion von der Verfassung strikt und konsequent in die private, gesell-
schaftliche Sphare zurtuickgedrangt werden. Andererseits scheinen aber,
viel starker als in Europa, viele Biirger und Reprasentanten des offent-
lichen Lebens von einem stark religios und moralisch gepragten Verstand-
nis der Politik getragen zu sein. Wir fragen uns: Gibt ihnen vielleicht gerade
die Trennung von Staat und Religion die Kraft und besondere Legitima-
tion, auf die Politik einzuwirken? Wir bediirfen, so glaube ich, in unserer
kommerziell-materialistisch gewordenen, oft einseitig technologisch den-
kenden, auf Ausserlichkeiten fixierten Welt neuer philosophischer, ethisch-
prinzipieller und politischer Grundorientierungen und Handlungsimpulse.
Es fragt sich aber, ob die Religionsgemeinschaften einen solchen offent-
lichen Auftrag nicht glaubwiirdiger und wirksamer wahrnehmen konnten,
wenn sie aus dem gesellschaftlich-privaten Bereich heraus handelten. Sollte
sich nicht die Kirche aus dem Staate zuriickziehen, um ihre Aufgabe als
mitgestaltende Kraft der Offentlichkeit besser wahrnehmen zu konnen?
Gewiss haben unsere Landeskirchen auch grosse, altbewahrte Vorziige
aufzuweisen, die keinesfalls tibersehen und unterschatzt werden durfen.
Wesentliche Argumente lassen sich ohne Zweifel auch zur Rechtfertigung
des status quo vorbringen. So schaffen die grossen offentlich-rechtlich
organisierten Kirchen breite Reprasentationsraume, verhindern ein Sich-
Abschliessen des Kirchenvolkes in segmentierte, gegen Andersdenkende
abgeschirmte nicht mehr diskussionsfahige Zirkel Gleichgesinnter, die sich
gegenseitig ignorieren oder fanatisch bekampfen Sie verburgen damit
Offentlichkeit und Gesprach und enthalten, wie etwa die Ziircher Disputa-
tion gezeigt hat, auch einen durchaus vitalen, belebbaren Kern ethisch-poli-
tischer Tradition. Auch ist das Vorhandensein von permanenten, den
Grossteil des Volks erfassenden kirchlichen Institutionen mit ihren lei-
stungsfihigen und zum Teil im «Milizsystem» aufgebauten sozialen Auf-
fangnetzen, auf die der einzelne jederzeit in Krisen und anderen elementar-
wichtigen Lebenssituationen «zuriickfallen» kann, hoch einzuschatzen. Es
wird sodann auch vorgebracht, fur die Kirchen mit ihrer grossen Tradition
und ihrem wichtigen individual- und sozial-ethischen Auftrag sei es unwur-
dig, «privatisiert» und gleichsam auf den Boden des Geschafts- und All-
tagslebens abgedringt zu werden. Und schliesslich ist auch der Einwand
ernst zu nehmen, es sei angesichts des nach wie vor wichtigen offentlichen
Auftrages, den die Kirchen in Staat und Gesellschaft wahrnehmen, verant-
wortungslos, sie der materiellen Basis zu berauben, uber die sie heute ver-
fligen. Auf der anderen Seite aber fragt sich eben doch, ob unsere offent-



300 AUS STAATLICHER SICHT

lich-rechtlich konstituierten Kirchen heute nicht iberbiirokratisiert und
dadurch ihrer eigentlichen Aufgabe entfremdet sind, ob sie also nicht gerade
als eine offentliche Potenz ihre Stimme kraftiger zum Tragen bringen konn-
ten, wenn sie vom Staat getrennt waren. Waren also, so kann man sich fra-
gen, Appelle von Kirchen, die in grosser Vielfalt in Formen des vollig
freien, bewussten und gewollten Zusammenschlusses wirken, nicht repra-
sentativer und glaubwiirdiger als diejenigen unserer grossen Landeskir-
chen mit einer zwar aktiv-engagierten Spitze, aber einem weitgehend pas-
siv-indifferenten, in den politischen Meinungsbildungsprozess der
Gesamtkirchen in aller Regel nur schwach einbezogenen Kirchenvolk?
Die Politik braucht den kritisch-ethischen «Wdchter» in Zeiten von Not-
standen (z.B. nicht gerechtfertigten Ausnahmezustanden, Diktaturen und
totalitaren Regimes), aber auch in «Normalzeiten» zum Schutze schlei-
chend bedrohter Grundrechte der menschlichen Person und seiner nattirli-
chen Umwelt. Es stellt sich in diesem Zusammenhang die radikale Grund-
satzfrage, ob die Kirche diesen spezifischen Auftrag und Beitrag nicht bes-
ser und energischer erfiillen kann, wenn sie nicht (teilweise) integriertes
Aufbauelement des Staates ist und an seiner ausseren Macht partizipiert,
sondern als eigenstandiger, auf einer besonderen Legitimationsgrundlage
beruhender verantwortlicher Partner des Staates verfasst wiirde. Sie ware
dann in ein fruchtbares, durch ein Nebeneinander und Miteinander
gekennzeichnetes, gleichgeordnetes Spannungsverhaltnis zum Staat zu
stellen. In einer zwischen Kirche und Staat geschlossenen «Charta» konnte
eine solche Partnerschaft ihren Ausdruck finden. Die Kirche als geistige
Institution und gesellschaftliche Realitat wiirde dabei nicht aus den Angeln
gehoben, sondern bloss auf eine neue Grundlage gestellt. Die Form wiirde
verandert, um die Substanz zu erhalten. Angesichts der hier — einmal als
solcher aufgeworfenen — Wertungsfrage, ob dies der richtige, zukunfts-
trachtige Weg ist, hatte dann die zweifellos ausserordentlich schwierige,
aufreibende Frage einer adiquaten Ubergangsregelung und «Giiteraus-
scheidung» zwischen Kirche und Staat bloss eine zweitrangige Bedeutung.

! In der Bibel selbst kommt in dieser Hinsicht freilich ein weniger rigoroser Standpunkt
zum Ausdruck. Nach Paulus darf der Christ bei kultischen Handlungen Andersglaubiger
anwesend sein und sie tolerieren; er darf sogar «zu Tische sitzen im Gétzenhause» (1. Kor. 8,
10), wenn nicht dadurch ein anderer Christ in Gewissenskonflikte gefiihrt wird. Nur mitvoll-
ziehen soll er die kultische Handlung nicht.



Victor Conzemius

Katholische Kirche und Demokratie

Ein befristeter Dauerkonflikt?

Kirche und Demokratie, ein befristeter Dauerkonflikt, konnte als Uber-
schrift uber dem ersten grundsatzlichen Teil dieser Ausfithrungen stehen'.
Die katholische Kirche hat im Gegensatz zur calvinistischen und reformier-
ten Tradition keinen Anteil an der Entwicklung zur modernen Demokratie.
Ihr Ursprung liegt vorwiegend in den angelsachsischen Landern, in den
religiosen Uberzeugungen protestantischer Dissenter, die den Bundesge-
danken — der Bund, den Gott mit den Menschen schliesst — in das politi-
sche Gemeinwesen einflihrten. Die personliche Verantwortung des einzel-
nen war jedoch einer kollektiven Verpflichtung zugeordnet. Diese ergab
sich aus der Zugehorigkeit zum covenant, zu dem von Gott gestifteten und
unter seiner Autoritat stehenden Bund. In den angelsachsischen Landern,
insbesondere in Amerika, spielte die katholische Kirche nur eine marginale
Rolle. Doch war nicht nur die historisch bedingte Marginalitat der katholi-
schen Kirche in England und Amerika daran schuld, dass eine fruchtbare
Begegnung von Kirche und Demokratie ausblieb. Auch das kirchliche
Selbstverstandnis des Ancien régime schloss eine solche aus. Die Kirche
verstand sich, analog zum Staat, als societas perfecta. Das heisst, sie sah sich
in der Linie der antiken Polis-Philosophie als selbsttragende, ihrem relos
aus sich selbst geniigende, autarke Gemeinschaft, eben als eine in sich voll-
kommene Gemeinschaft. Sie beanspruchte mit mehr oder weniger Erfolg
gegenliber dem Staat eine potestas indirecta, die Robert Bellarmin im
17. Jahrhundert zu einer potestas directiva umdeutete. Wenn es zur Natur
des Menschen gehort, ein religioses, auf Gottessuche und Gottesverehrung
angelegtes Wesen zu sein, so kann der Staat gegenuber der Religion nicht
indifferent sein. Konkret ist er in der Logik des christlichen Wahrheits-
anspruchs verpflichtet, die katholische Religion und die Kirche als ihre
Reprasentanten zu schiitzen und zu unterstitzen, notfalls zu privilegieren.

Das ist in grossen Ziigen das Verhaltnis von Kirche und Staat, wie es
noch an der Schwelle zum 20.Jahrhundert von Papst Leo XI11. dargestellt
wird und, theoretisch zumindest, bis zum zweiten Vatikanischen Konzil
Geltung hatte. Die Staatsform, die dieses Aufeinanderangewiesensein von
Kirche und Staat am vollkommensten darstellte, war die Monarchie. Sie
verstand sich als von Gottes Gnaden eingesetzt und war die weltliche Ent-



302 EIN DAUERKONFLIKT ?

sprechung zum monarchischen Papsttum, das sich vor allem seit dem
Angriff der Reformatoren zur filhrenden Instanz katholischer Sammlung
entwickelt hatte. Dauerkonflikte, vor allem mit dem Staatskirchentum des
18. Jahrhunderts, blieben in katholischen Landern an der Tagesordnung.
Ein Terrainverlust des Papsttums ist im 18.Jahrhundert uniibersehbar;
doch theoretisch wurde die gegenseitige Zuordnung von Kirche und Staat
gewahrt und eingescharft.

Zum Bruch der aus der civitas christiana des Mittelalters herruhrenden
Symbiose Kirche-Staat kam es in der Franzosischen Revolution. Wahrend
in der angelsichsischen Welt der Ubergang zur Demokratie sich im wesent-
lichen ohne gewaltsame Konflikte vollzog — es gab hier keinen «Kultur-
kampf» —, haftet der kontinentalen Entwicklung zur Demokratie etwas
Gewalttatiges an. Die angelsachsische Entwicklung vollzog sich unter
Respektierung der organisch gewachsenen Zwischeninstanzen wie Korpo-
rationen und Kirchen; die franzosisch-kontinentale hob die Eigenstandig-
keit dieser Instanzen auf und unterstellte sie der «volonté générale». In den
Demokratievorstellungen von Jean Jacques Rousseau ist das Volk bzw. die
Basis der Souveran. Aber der einzelne hat keine Rechte und Anspruche
mehr, da er sie nach Rousseaus Konstruktion an das «Volk» abgetreten hat.
Das Gemeinwohl sichert dem Menschen keinen freien Entfaltungsraum,
sondern nimmt ihn vollstandig in Beschlag, erstickt die Minderheiten.

Auf diesem Terrain vollzieht sich jetzt die Begegnung von katholischer
Kirche und Demokratie. Stein des Anstosses wurde die vom Papst nach
einigem Zogern verworfene, im Namen der Nation jedoch der franzosi-
schen Kirche aufoktroyierte sogenannte Zivilkonstitution des Klerus, d.h.
die uberhastig ausgearbeitete neue Kirchenverfassung. Inakzeptabel waren
dem Papst vor allem die Wahl der Pfarrer und Bischofe durch die Biirger
der «grande nation», ungeachtet ihres religiosen Bekenntnisses, und die fak-
tische Ausschaltung papstlichen Bestatigungsrechtes. Eine grundsatzliche
Kirchenfeindlichkeit war hier nicht am Werk; denn prinzipiell hielten die
Revolutionare an der Einheit von Kirche und Staat fest. Doch sie unterstell-
ten die Kirche dem Diktat der Nation, die ihren Willen an die delegierten
Volksvertreter abgetreten hatte. Als die Revolutionare ihre Vorstellungen
mit Gewalt durchsetzten und im Namen des Volkswillens vor Blutvergies-
sen nicht zuriickschreckten, kam es zur Eskalation des Konfliktes. Inner-
halb weniger Jahre frass die Revolution ihre eigenen Kinder.

Ob und wann im einzelnen jakobinische Auswiichse hatten vermieden
werden konnen, ist angesichts der tatsachlichen Entwicklungen eine mus-
sige Frage. Tatsache ist, dass die Revolution nicht durch ein Zuwenig an
religiosem Eifer, sondern aus einem Zuviel an kirchenplanerischer Model-
lierung nach staatlichem Vorbild scheiterte. Der Traum einer revolutiona-



EIN DAUERKONFLIKT ? 303

ren Verschmelzung von Kirche und Staat endete mit einer gewaltsamen
Verfolgung und einer bitterbosen Repression der Kirche. Diese kulmi-
nierte in der gewaltsamen Trennung von Kirche und Staat in Frankreich zu
Beginn unseres Jahrhunderts. Das Kollektivgedachtnis des franzosischen
und teilweise des europaischen Katholizismus, ja auch des deutschen Pro-
testantismus, behielt vorwiegend die Grenziiberschreitungen und die Blut-
opfer der Revolution in Erinnerung. Einem Bediirfnis des 19. Jahrhunderts
entgegenkommend — an die Mythologisierung der Schweizer Biinde sei
erinnert —, wurden diese Vorkommnisse mythologisiert. Einer rationalen
Auseinandersetzung uiber die Sachprobleme des Konfliktes Kirche versus
Demokratie war das nicht forderlich. Noch heute sind die Anhédnger von
Erzbischof Lefébvre auf das Horrorbild der Revolution fixiert,

In dieser Perspektive und auf diesem Hintergrund sind die Aussagen des
kirchlichen Lehramtes uiber die modernen Freiheiten einzuordnen. Papst
Pius VI. lehnte 1790 im Kontext der Verurteilung der Zivilkonstitution die
Volkssouveranitat in Rousseauscher Auspragung ab, einer seiner Nachfol-
ger, Gregor XVI., tiberschlug sich 1832 in bombastischen Anathemen
gegen Gewissens- und Pressefreiheit; er hammerte den Glaubigen den
Gehorsam gegeniiber den legitimen Herrschern ein, Pius IX. sanktionierte
in Satz 39 des Syllabus das Anathem gegenuber einer Staatslehre, die den
Staat als Ursprung und Quelle allen Rechtes interpretiert und von jeglicher
Beschrankung ausnimmt.

Katholische Theologen heute haben sich angewohnt, genusslich-anpran-
gernd die uns unverstandlichen papstlichen Verurteilungen moderner Frei-
heiten auszubreiten; erhellender als Entrustungsstrategien ist es, auf die
Ursachen des Konflikts und die daraus resultierenden Anathemata einzu-
gehen.

Papste und Menschenrechte

Das sei am Beispiel der péapstlichen Stellungnahmen zu den Menschen-
rechten illustriert. Der Miinchner Politologe Hans Maier hat sie als eine
Leidensgeschichte bezeichnet. Papst Pius V1., der Papst der Zeit, verwahrte
sich in einer Stellungnahme zum Menschenrechtskatalog der Revolution
vor allem gegen zwei Rechte, das Recht auf Religionsfreiheit und das Recht
auf freie Meinungsdusserung. Warum? Weil die Frage nach individuellen
Rechten sich in der standisch gegliederten Gesellschaft nicht stellte. Die
Standeordnung war keine Willkiirordnung, sondern verburgte Freiheiten
innerhalb eines Rahmens, in dem ein Glied eines bestimmten Standes seine
Selbstverwirklichung erreichen konnte.



304 EIN DAUERKONFLIKT ?

In diesem — zugegebenermassen recht statischen — Kontext stellte sich
die Frage nach individuellen Rechten gar nicht. Um die Mitte des 18.Jahr-
hunderts kommt ein neues Naturrecht auf, das nicht mehr die mittelalter-
liche Doppelheit von Recht und Pflicht besass. Nach dieser Auffassung trat
der Mensch als mit vorstaatlichen Rechten ausgestattetes Individuum
gegenuber dem Staat in der Haltung des Anspruchs auf. In diese vorgege-
bene Freiheitssphare des Individuums kann der Staat nur von aussen und
nur auf ausdruckliche gesetzliche Ermachtigung eingreifen. Die Aufklarer
sehen den Menschen frei von allen Bindungen und geschichtlichen Abhan-
gigkeiten: In ihm spiegelt sich gleichsam eine einzige, abstrakte Menschen-
natur. Frei ist der Mensch, und ware er in Ketten geboren. Der Klassen- und
Standegesellschaft des Ancien Régime wurde die Freiheit genommen, das
Individuum dagegen damit ausgestattet.

Fur den Papst und seine Ratgeber war das keine Akzentverschiebung,
sondern ein Erdrutsch, ein Umsturz der bisherigen Staats- und Gesell-
schaftstheorie. Das geht aus der ehrlichen Entrustung hervor, die er der
Menschenrechtserklarung entgegenhielt: « Wo gibt es denn diese Freiheit zu
denken und zu handeln, welche die Nationalversammlung dem Menschen
als unverdusserliches Recht der Natur zugute halten mochte ? Diese Chimdre
eines Rechtes, widerspricht sie nicht den Rechten des Schopfers, dem wir
unser Sein verdanken und alles, was wir besitzen ? Kann man tibrigens igno-
rieren, dass der Mensch nicht fiir sich allein geschaffen wurde, sondern um
seinen Nichsten ntitzlich zu sein ?» Im weiteren scharft der Papst unter.
Berufung auf Paulus und Augustinus ein, dass nicht der Gesellschaftsver-
trag die Autoritat der Herrschenden fundiert, sondern Gott selber, und
dass den legitim Herrschenden unter Androhung des gottlichen Gerichtes
Gehorsam zu leisten ist.

Was an dieser Kritik Gultigkeit behalt, ist die Absage an ein individuali-
stisch konzipiertes Verstandnis der Menschenrechte. Uber Bord ging
jedoch die rigorose Unterwerfung unter die legitimen Autoritaten und
deren recht abstrakte Verpflichtung zum Schutz der wahren Religion, der
wahren Kirche. Die Inkubationszeit der Akzeptanz der modernen Demo-
kratie und der Gewissensfreiheit durch das kirchliche Lehramt erstreckt
sich auf einen Zeitraum von etwa 150 Jahren. Noch Leo XIII. verwahrte
sich gegen eine Indifferenz des Staates gegentiber allen Religionen und for-
derte ein Bekenntnis zu dem allein Wahren, d.h. dem Katholischen. Erst
Pius XII. berief sich in seiner Weihnachtsansprache von 1944 auf die
Wiirde des Menschen, die in der demokratischen Staatsform am besten
gewahrt bleibe. Die schamlose Unterdruckung menschlicher Freiheit und
personaler Wiirde durch die modernen Totalitarismen beschleunigte den
kirchlichen Lernprozess in Richtung Anerkennung der Menschenrechte,



EIN DAUERKONFLIKT ? 305

insbesondere der Gewissensfreiheit und der freien Religionsausiibung. In
den Landern der vormaligen Ostblockstaaten war die Berufung auf diese
Rechte der einzige Hebel, um gegen den Gewissensterror der Diktaturen
und Zwangsbeglucker der Menschheit, die in die Begriffshiillen der Demo-
kratie eingeschliipft waren, elementare Rechte, so dasjenige auf freie Reli-
gionsausiibung einzuklagen.

Die Enzyklika «Pacem in terris», Friede auf Erden, Johannes’ XXIII. vom
Jahre 1963 kann als erste Menschenrechtserklarung des papstlichen Lehr-
amtes bezeichnet werden. Zwei Jahre spater proklamierte das 2. Vatikani-
sche Konzil die Religionsfreiheit als Grundrecht der menschlichen Person
in der Erklarung «Dignitatis humanae». Das Konzil erklart, das Recht auf
religiose Freiheit sei in Wahrheit auf die Wiirde der menschlichen Person
selbst gegrundet, so wie sie durch das geoffenbarte Wort Gottes und die
Vernunft erkannt wird. Dieses Recht der menschlichen Person auf religiose
Freiheit muss in der rechtlichen Ordnung der Gesellschaft so anerkannt
werden, dass es zum biuirgerlichen Recht wird.

Opportunistische Anpassung?

War das nun opportunistische Anpassung oder Konversion aus Uber-
zeugung? Ich schliesse die erste Annahme aus und optiere fiir die zweite.
Zugegeben sel, dass es sich hier nicht um eine organische Weiterentwick-
lung von Auffassungen des papstlichen Lehramtes im 19. Jahrhundert han-
delt. Vielmehr liegen diese neueren Aussagen quer zu jenen Gregors XVI.
und Pius’IX. Es handelt sich auch nicht um blosse Missverstandnisse, die
aufgrund besserer Einsicht in unserer Zeit ausgeraumt wurden, sondern
um einen echten Konflikt, dessen Unversohnlichkeit erst im geschichtli-
chen Wandel allmahlich abgebaut wurde.

Kirche lasst sich nun aber auch im katholischen Verstandnis nicht auf das
papstliche Lehramt reduzieren. Ihre Wirklichkeit ist umfassender als die
plakative Einengung auf Kirchenbehorden oder amtskirchliche Verlaut-
barungen. Unter diesem Aspekt haben drei innerkirchliche Faktoren am
starksten zu dieser inneren Konversion zur Demokratie beigetragen: Im
Bereich der Ideengeschichte sind zu erwahnen die verschiitteten Ansatze
zur Volkssouveranitat iiber Thomas von Aquin, hin zum mittelalterlichen
Widerstandsrecht und vor allem bei Francesco de Vitoria, dem Begriinder
des neu zu entdeckenden Volkerrechts. Doch im Sog der Entwicklung zum
absolutistischen Staat kamen diese Ansatze nicht zum Zuge. Hinzuweisen
ist auch auf jene katholischen Theoretiker — der Begriff Staatsdenker ist
hier fehl am Platze —, die eine Aussohnung von Kirche und Revolution



306 EIN DAUERKONFLIKT ?

betrieben oder zumindest den von dieser geschaffenen status quo als
Chance fur die Kirche selber betrachteten. Hier ware zu denken an Henri
Grégoire, den konstitutionellen Bischof von Blois, an seinen Kollegen
Adrien Lamourette von Lyon, der als erster den Begriff der démocratie
chrétienne pragte, vor allem an die Bewegung von Félicité de Lamennais,
die auf die Allianz der Kirche mit dem Volk und an die Trennung von Kir-
che und Staat hintendierte. Zur Zeit Pius’ IX. sprach der englische Theo-
loge J. H. Newman vom Gewissen als priesterlich-koniglicher Instanz.

Jedoch die starksten Antriebe zu einer de facto-Aussohnung von Kirche
und Demokratie gingen von Laien aus, die sich im 19. Jahrhundert auf den
Boden des modernen Verfassungsstaates stellten und von hier aus, und
nicht mehr auf dem Wege konzedierter Privilegien, kirchliche Grundrechte
erkampften. Dazu gehorten die katholischen Parteien in den Benelux-Staa-
ten, das Zentrum in Deutschland und schliesslich die amerikanischen
Katholiken, die, in flagrantem Gegensatz zu papstlichen Auffassungen,
' Religionsfreiheit und Neutralitat des Staates gegenuber den Religions-
gemeinschaften verfochten. Zeitweilig kam es auf dem alten Kontinent zu
Allianzen mit den Liberalen, die jedoch nach wenigen Jahrzehnten zerbra-
chen und in eine bis heute andauernde Feindseligkeit oder Reserve gegen-
uber dem Liberalismus umschlugen.

Ausblick auf die Schweiz

Werfen wir jetzt einen Blick auf Schweizer Verhaltnisse. Hier stellen wir
fest, dass das Verhaltnis von katholischer Kirche und Demokratie weniger
durch grundsatzliche Stellungnahmen, als durch pragmatische Gesichts-
punkte und unterschiedliche Entwicklungen in den einzelnen Kantonen
bzw. Diozesen bestimmt wurde. Leider fehlen Felduntersuchungen, die
uber den politischen und Organisationskatholizismus hinausgehen.
Emphatische Bekenntnisse zur Demokratie als Staatsform findet man bei
den Schweizer Bischofen nicht. Einmal, weil sich diese Frage nicht in jener
Dringlichkeit wie andernorts stellte, dann, weil die Erfahrung der Bischofe
sich an den wenig demokratischen Formen staatlich-biirokratischer Bevor-
mundung stiess, die in den Kulturkampf mindeten. Die bischofliche
Reserve gegeniiber Demokratie bezog sich weniger auf formale Aspekte
dieser Staatsform als auf das, was sich in der Vorstellung der Bischofe mit
dem Begriff Demokratie verband und was sie als Auswiichse bezeichneten.
In einer Denkschrift an die Bundesversammlung zur «Lage der katholi-
schen Kirche und das offentliche Recht» vom Jahre 1871 formulierten die
Bischofe, «dass die katholische Kirche sich der Einmischung in die jeweilige
politische Ordnung jedes Landes grundsdtzlich enthdlt und unter jeglicher



EIN DAUERKONFLIKT ? 307

Staatsform ihre ewigen Ziele verfolgt». Auf moderne Begriffe gebracht,
konnte man von einer Indifferenz der Kirche gegentiber der Staatsform und
einer Aquidistanz gegeniiber den Parteien reden, Begriffe, die jedoch von
Politologen in der heutigen Diskussion als unzuldnglich bezeichnet werden.
In Deutschland hat sich 1933 herausgestellt, dass die Indifferenz gegen-
uber der Staatsform trog. Sie wahrte die Illusion, die Kirche konne auch im
totalitaren Staatswesen Grundwerte, fiir die das Christentum steht, ver-
wirklichen.

Zuruck zur Schweiz. Hier vollzog sich im 19.Jahrhundert eine Beein-
flussung im umgekehrten Sinne. Die Kirche sollte, wenn notig mit Gewalt,
auf demokratischen Kurs gebracht werden. Zu Anfang des Jahrhunderts
wurde das liberal-radikale Freiheitspathos von einem Teil der Kleriker
geteilt, im Tessin, Aargau, in St. Gallen, in Luzern. Hier ware zu erinnern an
die in einem umfanglichen Briefwechsel bezeugte Freundschaft zwischen
dem Zurcher Paul Usteri, dem eifrigen Verfechter der Pressefreiheit, und
dem Abate dAlberti,dem Chef der ersten Tessiner Regierung. Bischof Salz-
mann von Basel konsultierte regelmassig vor wichtigen kirchlichen Ent-
scheidungen seinen liberal-staatskirchlich orientierten Schulkollegen, den
Luzerner Schultheiss Amrhyn. Er ging Konflikten mit dem Staat angstlich
aus dem Wege. Es gab eine zahlenmassig nicht unbedeutende Richtung im
Klerus, vor allem in Luzern und im Aargau, die Stellung fiir die liberal-
demokratische Richtung bezog. Die Gegenbewegung, der freilich der
demokratische Charakter nicht abgesprochen werden kann, sondern die
die direkten Volksrechte unmittelbar zur Geltung brachte, ging eher von
Laien bauerlicher Herkunft, weniger vom Klerus aus. Es gibt in der
Schweiz keine abbés démocrates wie in Frankreich um die Jahrhundert-
wende und keine politischen Priilaten wie in Deutschland, Osterreich und
Holland. Der sogenannte «politische Katholizismus» erhielt sich hierzu-
lande entgegen einer weitverbreiteten Auffassung aufs Ganze gesehen eine
bemerkenswerte Freiheit gegeniiber kirchlichen Autorititen und Kleri-
kern.

Vergessen ist heute — es sei gerade angesichts gewisser Argumentatio-
nen im Zusammenhang mit der Churer Nachfolge in Erinnerung gerufen —,
dass ein Weg innerhalb des Schweizer Katholizismus in eine Sackgasse
gefiihrt hat, der Versuch, auf staatskirchlichem Wege kirchliche Reformen
im Sinne grosserer Partizipation und Demokratisierung zu erzwingen.
Aktiv waren hier vor allem katholische Laien aus dem aufsteigenden Bur-
gertum, die ihr Konzept einer katholischen Kirchenreform, notfalls gegen
die Bischofe, durchsetzen wollten. Mitunter liess sich die liberal-radikale
Richtung fiir diese Postulate ins Schlepptau nehmen. Festzuhalten bleibt
jedoch, dass die eigentlichen Promotoren dieser Postulate keine Refor-



308 EIN DAUERKONFLIKT?

mierten, sondern Manner katholischer Herkunft waren. Der Christkatholi-
zismus, der aus dieser Bewegung hervorging, ist deshalb nie zu einer echten
Alternative fur den romischen Katholizismus geworden.

Demokratie in der Kirche

Das Neue Testament — durchdrungen vom Gedanken der baldigen Wie-
derkunft Christi — macht keine Aussagen uber Staatsformen. Staatliche
Machtverwaltung wird dahin bestimmt, dass sie dem Wohle des Menschen
zu dienen hat (Rom 13, 4). Und: Man muss Gott mehr gehorchen als den
Menschen (Apg 5, 29). Weil der christliche Glaube aber keine Abstraktion
ist, sondern sich im Leben im Dienst am Nachsten bewahrt, hat er tatsach-
lich zur Ausbildung demokratischen Gedankengutes beigetragen. Die For-
derungen der Franzosischen Revolution von Freiheit, Gleichheit, Bruder-
lichkeit sind zwar von ihren christlichen Beziigen gelost, konnen jedoch
durchaus mit diesen in Verbindung gebracht werden.

Genausowenig aber ist im Neuen Testament die Rede von Demokratie in
der Kirche oder von einer Berufung auf Menschenrechte in der Kirche. Die
Kirche ist keine Demokratie. Uber Wahrheiten des Glaubens lisst sich
nicht abstimmen; wohl aber uiber ihre zeitbedingten Formulierungen. Die
Kirche ist allerdings auch keine Monarchie, wie ein extremer Papalismus es
wollte. Von ihrem Wesen her ist sie eine Gemeinschaft, die vom einigenden
Band der Liebe zusammengehalten wird. Ihr entsprechen der Communio-
Gedanke, eine synodale Verfassung und eine kollegiale Ausiibung des
Amtes. Es hat nun wenig Sinn, diese synodal-kollegiale Grundstruktur der
fruhen Kirche gegentiber der zentralistischen Papstkirche der Neuzeit,
deren Anfange jedoch bis ins 4./ 5. Jahrhundert nachweisbar sind, auszu-
spielen. Die Entwicklung auf ein monarchisches Papsttum hin ist nicht ein-
fach umzustossen oder in einem Gewaltakt umzukrempeln, obwohl sie
durchaus korrigiert werden kann, ja der Korrektur unbedingt bediirftig ist.
Fiinfzehn Jahrhunderte Kirchengeschichte konnen nicht in abstrakter
Weise durch die Setzung eines neuen Kirchenbildes riickgangig gemacht
werden, auch wenn das 2. Vatikanische Konzil hier eine begriissenswerte
Kurskorrektur angebahnt hat. Gerne wird die heutige Krise der katholi-
schen Kirche darauf zuruckgefuhrt, dass in die Texte des 2. Vatikanischen
Konzils zwei verschiedene Kirchenbilder eingeflossen sind: das starker
papalistisch-hierarchische des 1.Vatikanums und das am Communio-
Gedanken der frithen Kirche orientierte des 2. Vatikanums. Wie wenig aber
der Communio-Gedanke vor dem Konzil im Bewusstsein der Lokalkir-
chen war, ist aus den Eingaben der Bischofe zum Konzil ersichtlich. Er hat
sich erst im konziliaren Prozess selber durchgesetzt. Progressive und Kon-



EIN DAUERKONFLIKT ? 309

servative konnen sich deshalb je nach Bedarf mit passenden Zitaten von
Konzilstexten als Wurfgeschossen eindecken und einen dialogue des sourds
fithren.

Die Feststellung hinsichtlich der Verschiedenheit der Ekklesiologien
trifft zu. Aber Verschiedenheit der Kirchenbilder briauchte nicht zu gegen-
seitiger Verketzerung und Gesprachsverweigerung zu fiihren. Es kann ja
nicht darum gehen, das eine oder das andere Kirchenbild radikal auszu-
merzen. Damit die Kurskorrektur gelingt, braucht es Einiibung und Kriti-
sche Reflexion uber diesen Prozess, statt Lamentieren tiber die Langsam-
keit der Erneuerung oder Wehklagen tiber die vom Evangelium her durch-
aus legitimierte Setzung neuer Akzente.

Die Churer Nachfolgefrage: Ein Demokratieproblem?

Zurzeit scheint es jedoch, dass das synodale Defizit der romisch- katho-
lischen Kirche wenig Aussicht hat, in nachster Zeit durch eine grossere Par-
tizipation der Glaubigen an innerkirchlichen Entscheidungsprozessen
behoben zu werden. Ansatze, strukturelle Voraussetzungen hierfiir zu
schaffen, sind in den Pastoralsynoden Pauls VI. und Johannes PaulsII.
unstreitig vorhanden. Sie werden jedoch zur Zeit am auffalligsten von
Bischofsernennungen neutralisiert, die auf Ablehnung durch einen weiten
Teil des aktiven Kirchenvolkes stossen®. Diese Ernennungen haben den
osterreichischen Episkopat am starksten betroffen. Aber auch in anderen
Landern der Weltkirche, z.B. in Kolumbien und Brasilien, tiberwiegt die
Tendenz, weniger experimentierfreudige und starker dem Bewahren ver-
haftete Geistliche in diozesane Leitungsfunktionen zu berufen. Doch ist
gleich anzufugen, dass dieser sich in den letzten Jahren abzeichnende
Trend keineswegs allgemein ist. Es gibt auch heute durchaus Bischofs-
ernennungen, welche die Zustimmung des Kirchenvolkes finden, auch
wenn sie in den herkommlichen Formen zustandegekommen sind.

Wenn heute ein restaurativer Kurs sich in der katholischen Kirche durch-
setzen sollte, so geschieht das nicht aufgrund blosser Willkiir eines polni-
schen Papstes, sondern weil die Kirche den allgemeinen gesellschaftlichen
Stromungen ihrer Zeit ausgesetzt bleibt. Der quer durch die Religionen
gehende Fundamentalismus und die Verschiedenheit der Beurteilung
nachkonziliarer Entwicklungen in der katholischen Kirche bilden den Hin-
tergrund der kontroversen Bischofsernennungen.

Es gab im konziliaren Prozess nicht nur Aufbriiche, wie eine selbstgefal-
lige Sprachregelung das haben will, sondern mancherorts auch Zusammen-
briiche, Verlust an gewachsener Tradition, fiir die nicht immer gentigend
Ersatz gesucht und gefunden wurde. Eine Kirchenleitung, die tiberreichlich



310 EIN DAUERKONFLIKT ?

mit Klagen aus dieser Richtung eingedeckt wird — nicht nur Nuntien
berichten nach Rom —, ist geneigt, diesen Klagen eher Gehor zu schenken,
als dem unsicheren aber notwendigen und keineswegs irrwegfreien Tasten
nach Neuem.

In diesem Kontext ist auch die Ernennung des bischoflichen Kanzlers
Wolfgang Haas zum Weihbischof von Chur mit Nachfolgerecht im April
1988 zu sehen?. Die formalen Einspriiche, die gegen seine Wahl erhoben
wurden — angeblich verletztes Wahlrecht von zwei Schwyzer Domherren
—, vermogen nicht recht zu uberzeugen. Teilweise wurden sie von einer
basiskirchlichen Richtung hochgespielt, die fiir das Rechtswesen der Kir-
che nur Hohn und Verachtung tbrig hat. Der Rekurs auf staatliche und
staatskirchliche Instanzen wirkt zudem anachronistisch und konnte eigent-
lich nur als Notrecht gelten. Viel zutreffender ware es gewesen herauszu-
stellen, dass der Ernannte selber wegen der Voraussetzungen, die er mit-
brachte, bzw. die thm abgingen, beim grosseren Teil des Kirchenvolkes auf
Ablehnung stiess. Dazu gehoren: die Hypothek der letzten Amtsjahre von
Bischof Vonderach, die durch zunehmenden Realitatsverlust gekennzeich-
net waren, die ungenugende seelsorgerliche Erfahrung des aus der Kir-
chenverwaltung kommenden, von Vonderach aufgebauten Kandidaten, die
ersten Amtshandlungen des neuen Bischofs (Amtsubernahme 22. Mai
1990), der — wie Hanno Helbling in der «NZZ» schrieb — wie der Mann
mit der Axt im Walde umhergeht. Es darf die Behauptung aufgestellt wer-
den, dass eine moderate Personlichkeit, ins Bischofsamt berufen, keine sol-
che Polarisation hervorgerufen hatte. Kaum jemand hatte in diesem Fall die
juristischen Defizienzen und Schonheitsfehler hervorgekehrt, die heute
gegen den neuen Bischof ins Feld gefithrt werden.

Somit ist die Churer Bischofsernennung zunachst und vor allem eine
Angelegenheit der Person. Bischof Wolfgang Haas traut sich zu, in der Dio-
zese Chur — mit einem Seitenblick auf die fiir ihn daniederliegende katho-
lische Schweiz — nach dem Rechten zu schauen, auch wenn er dafur nicht
nur den Widerspruch «progressiver» Kreise, sondern die Reserve eines
Teils der Schweizerischen Bischofskonferenz findet. Ob dieser Wagemut
aufgeht, ist trotz des vermessenen Masses an Gottvertrauen, auf das der
neue Bischof sich beruft, fraglich. Zusammenfassend: Mit unserer Demo-
kratiethematik hat die Bischofsernennung in Chur nur am Rande zu tun;
sie lasst jedoch das Fehlen einer innerkirchlichen Beschwerde- und
Versohnungsinstanz und damit auch das Defizit der Einubung in synodale
Strukturen erkennen.

! Fir diesen Aufsatz wurden die neueste Auflage des Staatslexikons der Gorresgesell-
schaft sowie das Evangelische Staatslexikon benutzt; ferner: Hans Maier: Katholizismus und
Demokratie (Schriften zu Kirche und Gesellschaft, Bd. 1), Freiburg 1983; ders.: Revolution



EIN DAUERKONFLIKT ? 311

und Kirche. Zur Friihgeschichte der christlichen Demokratie. 5. Auflage, Freiburg 1988;
ders.: Die Kirche und die Menschenrechte — eine Leidensgeschichte? In: Internationale
kirchliche Zeitschrift 10 (1981) 501 ff.; Ernst Wolfgang Bockenforde: Der deutsche Katholi-
zismus im Jahre 1933 (Schriften zu Staat — Gesellschaft — Kirche, 2 Bde., Freiburg i.Br.
1989); ders. in Bd. 15 der Enzyklopadie «Christlicher Glaube in moderner Gesellschaft»,
hrsg. von F. Bockle u.a., Freiburg i.Br. 1982; gewichtige Aufsitze zur uiberkonfessionellen
Problematik enthalt der Sammelband von Theodor Strohm und Heinz-Dietrich Wendland
(Hrsg.): Kirche und moderne Demokratie, Darmstadt 1973. — * Vgl. dazu Klaus Schatz:
Bischofswahlen. Geschichtliches und Theologisches. In: Stimmen der Zeit 114 (1989)
S.291—307; Gerhard Hartmann: Der Bischof. Seine Wahl und Ernennung. Geschichte und
Aktualitat. Graz/Wien/Koln 1990; Gisbert Greshake (Hrsg.): Zur Frage der Bischofser-
nennungen in der romisch-katholischen Kirche (Schriftenreihe der Katholischen Akademie
der Erzdiozese Freiburg), Freiburg i. Br. 1991. — 3 Vgl. Walter Gut: Politische Kultur in der
Kirche, Freiburg i. U. 1990. Besprechung von Alfred Wyser in diesem Heft. Den bisher aus-
fihrlichsten Bericht zur Churer Affare bietet Georg Rimann-Thommen: Bischof ohne Volk
— Kann Kirche auf Dauer so wirklich leben? In: Anzeiger fir die Seelsorge 99 (1990)
S.459—466.

\.__ Parodeplaz - Hauptbahntof Zirich - Bahnhofst. 67 - Shop

~ Ville - Lowenplatz - Stadelhoferplatz - Bahnhof Stadelhofen -
~ Glawzentrum - SC-Spreitenbach - Airport-Shopping Kloten
AN Az




Robert\ Leuenberger

Demokratie und reformierte Kirche

1.

Das Problem des Verhaltnisses zwischen Demokratie und Kirche bietet
zwei Aspekte, den der Haltung der Kirche gegenuber der staatlichen
Demokratie (und umgekehrt), sowie den der Demokratie innerhalb der
kirchlichen Institution. Zwischen den beiden Aspekten besteht indessen
ein enger geschichtlicher Zusammenhang.

In der Spatzeit des romischen Kaiserreichs entwickelte sich nicht zufallig
die hierarchische Struktur vor allem der romischen Kirche. Aus ihr sollte
die mittelalterliche Polaritat zwischen Kaisertum und Papsttum erwachsen,
wobei sowohl der Papst wie der Kaiser ithre Macht christlich legitimiert
wussten. — In der Reformationszeit hat Luther die Kirche im Schutz des
Landesfiirsten, Zwingli und Calvin haben sie unter dem der aristokrati-
schen Stadtrepubliken Zirich und Genf aus den Machtbefugnissen des
Papstes herausgelost und dem Summepiskopat der jeweiligen christlichen
Obrigkeit unterstellt. Einzig im franzosischen Protestantismus konnte und
musste es zu einer autonomen, namlich synodal-republikanischen Kirchen-
verfassung kommen, fiir Jahrhunderte ein argwohnisch beobachteter und
hart bedrangter Fremdkorper im monarchischen Frankreich. Ob von der
calvinistischen Kirche Anstosse zur Auslosung der Franzosischen Revolu-
tion und damit zur Demokratisierung Europas ausgegangen sind, ist eine
bis heute umstrittene Frage, die doch wohl eher verneint werden muss.
Dagegen hat Calvin fur die Genfer Kirche ein aristokratisch-demokrati-
sches Leitungsmuster geschaffen, das zweifellos Auswirkungen auf die Bil-
dung der Demokratie in Nordamerika hatte.

Im Laufe des 19. Jahrhunderts hat sich — um die Aufmerksamkeit vor
allem auf unser Land zu lenken — die Schweiz demokratisiert und auf-
grund der staatskirchenrechtlichen Voraussetzungen auch die reformierte
Kirche in diesen Prozess hineingezogen. Dadurch ist den reformierten
Kantonen die Kulturkampfkrise erspart geblieben, weil, wie Peter Stadler
bemerkt, «diese Kirche genuin . . . auf den Staat zugeschnitten war und des-
sen Wandlungen mitmachte, ohne grosse Schwierigkeiten, wenn auch nicht
immer ganz reibungslos» '. Konkret bedeutet dies, dass die reformierten
Schweizer Kirchen vom Staat die parlamentarisch(-synodale) Struktur
iibernommen haben und damit auch deren Parteiensystem, wobei sich zwi-
schen den parlamentarischen Parteien und den synodalen Fraktionen von



AUS DER SICHT DER REFORMIERTEN KIRCHE 313

Anfang an bestimmte Affinitaten zeigten, wie, um ein Beispiel zu nennen,
Jene zwischen dem politischen Freisinn und dem kirchlichen (bzw. theolo-
gischen) Liberalismus. Es war (und ist) denn auch keine Ausnahme, wenn
kirchliche Wahlen etwa dazu neigen, den Charakter politischen Neben-
kriegsschauplatze anzunehmen.

Daraus ergibt sich, dass hierzulande die staatskirchlichen Traditionen
partiell weiterbestehen, wenn auch zwischen den einzelnen Kantonen
erhebliche, ja grundsatzliche Unterschiede bestehen: das Gefille Ziirich/
Bern/Waadt — Baselstadt — Genf/Neuenburg diene zur Illustration. Noch
fallen dem Staat in den meisten Kantonen reformierter Herkunft kirchliche
Funktionen zu, wie die des Religionsunterrichts an den Volksschulen, die
theologische Ausbildung der Pfarrer an den Universitaten, aber auch die
Erhebung kirchlicher Steuergelder. Somit bildet die reformierte Kirche
zwar eine eigene Institution neben der des Staates, jedoch mit durchlissi-
gen Grenzen und vielfachen Uberschneidungen. Zweifellos entspricht die-
ser Zustand nicht nur den genannten historischen, sondern auch vorlaufig
noch bestehenden sozialen, psychologischen und kulturellen Vorausset-
zungen. Womit gesagt ist, dass die reformierte Kirche weniger eine «Alter-
native» als das Spiegelbild der sakularen Gesellschaft und damit der
Schweizer Demokratie darstellt.

2

Damit ist die Kernfrage beriihrt, die nach der christlichen Legitimitat
einer demokratisch verfassten und geleiteten Kirche. Dass die Frage nicht
nur von seiten Roms immer kategorisch verneint wurde, sondern auch
innerhalb der nichtromischen Okumene umstritten ist, darf als bekannt
vorausgesetzt werden.

Alle christlichen Kirchen diirften sich indessen darin einig sein, dass
Kirche und Staat zwar notwendig zueinander in Beziehung stehen, jedoch
nicht dasselbe, sondern zweierlei sind: «Gebt dem Kaiser, was des Kaisers
und Gott, was Gottes ist.» Der Blick auf den Islam — und nicht nur auf ihn —
lehrt, wie wenig selbstverstandlich es ist, dass die religiose und die staatliche
Gemeinschaft grundsatzlich voneinander unterschieden sind, und in der
Tat handelt es sich hier um ein Proprium des Christentums. Der Grund der
Verschiedenheit jedoch liegt in der je andersartigen Legitimation der bei-
den Institutionen. Das Volk («Demos») einer Demokratie ist nicht einfach
das Volk («Laos») einer von den «Laien» her demokratisch aufgebauten
Kirche. Bezeichnet jenes eine nationale oder durch bestimmte geschicht-
liche Entwicklungen zusammengefiigte Gemeinschaft, so ist die der Kirche
einzig im Glauben verbunden: eine geistliche Gemeinschaft. In der Sprache
des Neuen Testaments: «Haupt» der Kirche ist allein Christus, das «Volk
Gottes» besteht aus den Gliedern seines «Leibes». Weder ist das



314 AUS DER SICHT DER REFORMIERTEN KIRCHE

Gottesvolk als solches autonom, noch steht ein Glied in hGherem Rang als
ein anderes, denn alle Glieder sind gleichermassen eingeordnet in diesen
einen «Leib Christi»: «Da ist nicht Jude noch Grieche, da ist nicht Sklave
noch Freier, da ist nicht Mann und Weib, denn ihr alle seid eins in Christus
Jesus» (Gal 3,28). Das «Haupt» aber, Christus, ist allein gegenwartig im
Heiligen Geist, in Wort und Sakrament, in der gelebten Liebe, in der Verge-
bung, zum Lobe Gottes.

3.

Und doch muss die Kirche sich organisieren, das heisst als die geschicht-
liche und soziale Grosse, die sie ist, eine sichtbare Gestalt finden, sowohl,
um ihre Dienste in Ordnung zu halten, als auch, ihre materiellen Mittel in
christlicher Verantwortung und mit Verstand zu verwalten. Dabei weist
bereits die Kirche der neutestamentlichen Friihzeit eine bemerkenswerte
Pluralitat von Moglichkeiten auf. Exisitiert die sogenannte Urkirche noch
durchaus charismatisch, das heisst ohne institutionell geregelte Ordnun-
gen, so kennt Paulus bereits die Ausgrenzung verschiedener, untereinander
gleichwertiger Amter, und die spiteren Schriften geben Zeugnis fiir eine
sich verstarkende Tendenz in Richtung hierarchisch-episkopaler Struktu-
ren, jedoch bei fortdauernder Vielfalt der Entwicklungen. Das Neue Testa-
ment bietet somit kein normatives Ordnungsmuster fur den institutionellen
Aufbau und die Leitung der Kirche, sondern den weiten Spielraum fiir vie-
lerlei Ordnungen, je nach der besondern Tradition der Gemeinden und
den geschichtlichen Erfordernissen. Es gibt denn auch keine der in der
Fruhzeit der Kirche verwirklichten oder sich anbahnenden Ordnungen, die
im Laufe der Kirchengeschichte nicht Gestalt gefunden hatte, von der
papstlichen Hierarchie bis zu dem konsequent durchgebildeten Laien-
priestertum mancher Tauferkirchen.

Zwischen dem geistlichen Charakter der Kirche und ihrer institutionel-
len Ordnung besteht somit eine in deren Geschichtlichkeit tief angelegte
Spannung. Anders gesagt: Die Kirche tragt die Polaritat von Reich Gottes
und Welt in sich selbst. Sie ist «Leib Christi», und sie ist eine weltliche Insti-
tution. Gewiss ist das Wort «Spannung» hier missverstandlich, da es sich
nicht um zwei gleichberechtigte Pole handelt, sondern die Kirche einzig um
ihres Gottesdienstes willen da ist, das Wort in einem weiten, nicht nur kulti-
schen Sinne verstanden. Dies heisst, dass der geistliche Charakter der
Kirche in allem sichtbar werden musste, auch in ihren aussern Ordnungen
und weltlichen Geschaften. Es gibt kein Amt in ihr, das seinem Wesen nach
nicht geistlich ware. Dies gilt besonders von der — wie immer organisierten
— Kirchenleitung, welche nach innen und aussen Verantwortung dafiir
tragt, dass die Kirche auch als die soziale differenzierte Institution, die sie
ist, Kirche bleibt und nichts anderes. Eine Kirchenleitung ist ein geistliches



AUS DER SICHT DER REFORMIERTEN KIRCHE 315

und ein administratives Organ zugleich und steht damit im Schnittpunkt
der Krafte, welche die genannte Spannung bilden. Diese darf weder
dadurch aufgehoben werden, dass sich eine Kirchenleitung aus ihrer geistli-
chen Verantwortung zurtickzieht auf rein administrative Verpflichtungen,
noch indem sie in der Berufung auf eine geistliche Vollmacht ihren mensch-
lichen Charakter negiert. Die Erfahrung lehrt, dass eine ausschliessliche
Berufung auf ihre geistliche Legitimation eine Kirchenleitung nicht davor
schutzt, geistliche Autoritat in weltliche Macht zu verwandeln.

Hier liegt denn auch das innere Recht einer nach demokratischen Spiel-
regeln aufgebauten Kirche. Es besteht darin, dass die Leitungsorgane der
offentlichen Kontrolle unterstehen, womit deren weltlicher Charakter
offen und durchsichtig zugegeben wird. Mit den Gefahren allerdings, die
auf diesem Weg unvermeidlich sind! Die grosste besteht darin, dass Ent-
scheidungen in der Kirche nach Mehrheitsverhaltnissen erfolgen, welche
im Medienzeitalter nicht weniger den herrschenden Stromungen ausge-
setzt sind, als dies innerhalb der politischen Demokratie der Fall ist. Die
Gefahr scheint besonders gross zu sein in einer Kirche, welche weder tiber
eine straffe Leitung verfugt noch auf ein festes Bekenntnis verpflichtet ist.
Doch lehrt die Geschichte, dass beides sie nicht davor schiitzt, geistlich
oder weltlich missbraucht zu werden, wie die Situation der Kirchen im Drit-
ten Reich, aber auch in den ostlichen Diktaturen, beweist. Im Glauben
gesprochen, hangt die Christlichkeit der Kirche vom Heiligen Geist ab,
geschichtlich gesehen von den vielleicht immer nur wenigen Menschen, die
in kritischen Situationen nach ihrem christlichen Gewissen handeln und
nach nichts sonst. Es verhalt sich im Bereich der politischen Ordnung nicht
anders. Wo das staatsburgerliche Gewissen versagt, muss, trotz institutio-
neller Sicherung, auch eine Demokratie degenerieren.

4.

Damit stellt sich noch einmal die Frage nach dem Verhaltnis der kirchli-
chen Demokratie zu der des Staates. Man wird sagen durfen, dass, je demo-
kratischer eine Kirche aufgebaut ist, sie sich desto gewissenhafter ihrer
andersartigen Legitimitat gegenuber der des Staates bewusst werden muss
— was etwas anderes ist als das Postulat einer Trennung der beiden Institu-
tionen. Anders gesagt: In einer Kirche, deren Glieder zugleich stimmbe-
rechtigte Burger des Staates sind, ist diesen die grundlegende Unterschei-
dung von Glauben und Politik zugemutet. Dies aber ist schwerer, als
Glaube und Politik entweder voneinander zu trennen, was ja einer Schi-
zophrenie des Gewissens gleichkommen muisste, oder aber beides einan-
der gleichzusetzen. Dies letztere geschieht heute in hohem Masse, und zwar
durch die Verwechslung des Evangeliums mit einer «Realutopie» des Rei-
ches Gottes, die zu verwirklichen ethische Pflicht der Christen sei. Die



316 AUS DER SICHT DER REFORMIERTEN KIRCHE

Folge ist die heute verbreitete Desolidarisierung mit der bestehenden
Staatsordnung und ihrer Tradition, was in einer Welt, die sich nicht so leicht
auf ein Gottesreich hin verandern lasst, zu fortwahrend neuen Enttau-
schungen und neuen emotionalen Widerstanden fiihren muss.

An Beispielen hierfiir fehlt es nicht, und sie alle zeigen, dass das rechte
Verhaltnis zwischen kirchlicher und staatlicher Demokratie weniger von
staatskirchenrechtlichen Regelungen abhangt als davon, wie die Kirche ihre
eigene Sache versteht und wie sie diese nach aussen und nach innen
bezeugt. Gewiss wird sie sich dabei immer wieder den Schicksalsfragen
zuwenden mussen, welche auch die der politischen Demokratie sind. Der
Staat darf der Kirche sowenig indifferent sein wie die Religion diesem. Sie
kann nicht schweigen, sondern muss reden, wenn im Staat Unrecht
geschieht, wie auch dann, wenn in ihm alle politische Autoritat zu verkom-
men droht. Aber die moralische Lehrmeisterin des Staates ist die Kirche
nicht, und noch weniger ist sie dazu befugt, als eine Instanz von vermeint-
lich hoherer Ordnung tiber ihn Gericht zu halten. IThre Aufgabe allen Men-
schen gegeniiber, und somit auch denen, die im Staat eine besondere Ver-
antwortung tragen, ist vielmehr priesterlicher und seelsorgerlicher Natur,
begriindet im Leiden Jesu fiir die «Siinder», das heisst im Amt der Versoh-
nung: der Fiirbitte fiir die Menschen, die in einer schuldbesetzten Welt,
sicherlich nicht ohne eigenen Irrtum und eigene Schuld, ihre politische
Pflicht erfiillen. Dies schliesst das sogenannte «prophetische Amt», das der
offentlichen Ermahnung, nicht aus, doch ist dieses dem andern eingeord-
net, eine Folge, nicht eine Voraussetzung des priesterlichen Amtes der Ver-
sohnung.

Nun ist es offenkundig, dass zwar die Kirche heute mehr als je zuvor
Raum bietet fiir eine umfassende Gewissensbildung auf samtlichen Gebie-
ten, fiir theologische und politische Diskussion, fur Manfestationen und
Experimente. Dabei lasst sich nicht ubersehen, dass dies weitgehend am
Rande oder jenseits der institutionellen Wege geschieht, ohne dass immer
deutlich wiirde, wie beide aufeinander bezogen sind: «Institution» und
«Ereignis». Womit sich die Frage stellt nach der Verbindlichkeit, bzw. der
Repriasentativitat solcher Ereignisse. Wer ist es, der — oder die — im
Namen einer Kirche spricht und handelt, in welcher die geistlichen Befug-
nisse der Leitungsorgane sehr eingeschrankt sind und ein Lehramt — bei
den Reformatoren noch von massgebendem Gewicht — seit Aufklarung
und Demokratisierung nicht mehr neu definiert worden ist?

Die Frage muss vorlaufig nicht nur offen bleiben, sondern stosst auf
Widerstande, welche ihrerseits mit der Demokratisierung der Kirche viel
zu tun haben. Mit ihr und den Stromungen, welche zur Zeit die Demokra-



AUS DER SICHT DER REFORMIERTEN KIRCHE 317

tien namentlich des deutschen Sprachgebiets bewegen, hangt eine tiefes
Misstrauen zusammen gegen alle («méannliche») Autoritat, damit auch
gegen die einer abendlandisch-christlichen Theologie. Das Fazit ist, dass
die evangelischen Kirchen, nicht nur die der Schweiz, auch weiterhin vor-
wiegend ein Spiegelbild der politischen Demokratie ihrer Zeit darstellen —
und deren Krise! Demokratie aber lasst sich ohne schwere Schaden nicht
rickgangig machen, sondern muss gelebt werden, und dies auch in der Kir-
che. In ihr jedoch darf dies nicht anders geschehen als in der fortwahrenden
Besinnung auf die Quellen, aus denen sie lebt und damit im verantwor-
tungsvollen Leben in einem Geist, den die Kirche sich nicht selbst zu geben
vermag.

I Peter Stadler, Der Kulturkampf in der Schweiz — Versuch einer Bilanz. In: Zwischen
Machten, Machtigen und Ideologien. Aufsitze zur europaischen Geschichte, 106—112, 110.
Verlag «NZZ», Ziirich 1990.

«Vom Moment an, da sich die Kirche herausbildete, entwickelten die Theologie und das
Dogma Kompromisse zwischen den Intentionen der Frohen Botschaft und dem menschli-
chen Denken, das heisst menschlichen Ideologien. Es wiirde viel zu weit fiihren, den Gang
dieser Entwicklung anhand markanter Etappen jetzt naher zu verfolgen. Erwdhnt sei etwa
der grosse Komplex der Kreuzziige und der Auseinandersetzungen mit dem Islam. Oder
denken wir an die Herausbildung des Papsttums von der geistlichen zur menschlichen
Macht. Wir sind mit solchen Beispielen dem auf der Spur, was ich unter ldeologisierung
des Christentums verstehe; es sind Beispiele der Verwechslung zwischen Macht und
Gnade.»

Aus: Peter Diirrenmatt, Ich glaube also bin ich. Eine laientheologische
Zeitbetrachtung. Verlag Peter Lang, Bern 1990.




	Demokratie und Kirche
	Drei Diskussionsbeiträge
	Staatsverständnis und Kirchenverständnis aus staatsrechtlicher Sicht
	Katholische Kirche und Demokratie
	Demokratie und reformierte Kirche


