
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 71 (1991)

Heft: 3

Buchbesprechung: Das Buch

Autor: [s.n.]

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DasBuch

Wessenberg an Zschokke

Anmerkungen zu einem Briefwechsel

«Der grösste Unstern unserer Zeiten liegt gerade darin, dass man
wähnt, mehr auf die Künste schlauer Politik als auf edle und
grossartige Gesinnungen vertrauen zu dürfen»

(Wessenberg an Zschokke 1834)

Der dies im Jahre 1834 schrieb, hatte
zu jenem Zeitpunkt keine Möglichkeit
des praktischen Wirkens in Kirche oder
Staat mehr: Ignaz Heinrich von Wessenberg

(1774—1860), ehemaUger
Konstanzer Generalvikar und Bistumsverweser,

in Abwesenheit des
Fürstbischofs Dalberg Leiter der gesamten
administrativen und spirituellen
Bistumsverwaltung und durch seine

Leistungen eine hervorragende Gestalt
der deutschen Kirchengeschichte. Nun
lebte der einst führende Kirchenmann,
Verfechter eines josephinisch getönten
liberalen Katholizismus, im Denken
aber einem gläubigen christlichen
Humanismus verpflichtet, bis zum Tod
in seinem Domherrenhaus beim Münster

in Konstanz ein strenges Leben des
Geistes. Die Schachzüge der römischen
Kurie und die labile weltliche PoUtik
verwiesen den ideenreichen, geborenen
Reformer und Pädagogen auf das

Nebengeleise historischer Forschung
und dichterischer Versuche.

An den er seine Worte richtete, das

war einer der führenden liberalen
Kulturpolitiker der nachrevolutionären
Schweiz und einer der meistgelesenen
populärphilosophisch-religiösen und
volkserzieherischen Schriftsteller:

Heinrich Zschokke (1771—1848) in
Aarau.

Vor uns stehen also zwei Männer, die
nach Herkommen und geistigem Habitus

recht verschieden geartet waren.
Aber der Wesenszug, der den gebildeten

römisch-katholischen Prälaten von
Adel mit dem bürgerlich-republikanischen

Politiker und aufklärerischen
Philantropen verband, das war doch
wohl ihr in echter Toleranz gründendes
volkserzieherisch-gemeinnütziges Tun
und Trachten. Diese Voraussetzung
ermöglichte einen lebendigen brieflichen

und persönlichen Dialog über
manche ihre Zeit, aber auch ihr persönliches

Leben bewegenden Probleme,
ein Gespräch, das schliesslich auch zum
Versuch einer gegenseitigen Klärung
letzter Fragen vorstiess. Mit einem
Wort: wir haben es bei dieser
Briefsammlung mit einer geistesgeschichtlichen

Dokumentation von hohem Rang
zu tun. Die Lektüre des gediegen und
sachkundig gestalteten Bandes wird
zudem erleichtert durch die
ausgezeichnete editorische Arbeit zweier
Bearbeiter, Rudolf Herzogs und
Othmar Pfyl1.

Aus einer kurzen redaktionellen
Mitteilung Zschokkes an Wessenberg



232 WESSENBERG AN ZSCHOKKE

zu einer Einsendung an das von jenem
betreute fortschrittliche Zeitblatt «Der
aufrichtige und wohlerfahrene
Schweizer-Bote» im Aarauer Verlag Sauerländer

entwickelte sich der immer dichter
und auch persönlicher werdende
Gedankenaustausch, der seismogra-
phisch über vier Jahrzehnte hin die
wesentlichen Zeiterscheinungen
registrierte, von Napoleon und dem Wiener
Kongress an, bis die Revolution von
1848 Europa erschütterte. Da Wessenberg

in seiner Stellung als Generalvikar
und Bistumsverweser von Konstanz,
bis zur Auflösung des vom Gotthard bis
zum Neckar und vom Lech bis Oberrhein

reichenden grössten deutschen
Bistums im Jahr 1827, auch für einen
grossen TeU der Deutschschweiz
zuständig war, wird verständlich, dass

er sich nicht bloss bis zur Neustruktu-
rierung der diözesanen Verhältnisse —

mit allen Folgerungen für den
schweizerischen Raum —, sondern auch
danach an den unser Land bewegenden
Fragen aufmerksamen Anteil nahm,
mit geschärftem Blick nach seinen
amtlichen und persönlichen Auseinandersetzungen

mit dem römischen Kurialis-
mus. Als Verfechter eines toleranten
christlichen Humanismus wurde er für
den liberalen Bildungspolitiker
Zschokke ein idealer Gesprächspartner.

So äusserte einmal der Protestant
und Freimaurer offen seinen zu seinem
Leidwesen nie verwirklichten
«Herzenswunsch», den aufgeschlossenen
befreundeten Reformprälaten als

Haupt eines zu schaffenden schweizerischen

Metropolitanverbandes zu
sehen, zum Schutz vor ultramontaner
und jesuitischer Intransigenz. In Brief
und Gegenbrief reflektieren sich die
meisten, unsere nationale Geschichte
bewegenden Ereignisse zwischen
Restauration und Sonderbundskrise,

voran natürlich bildungs- und
kirchenpolitische, etwa der Straussenhandel in
Zürich oder die Jesuitenfrage in
Luzern. Bei Wessenberg klingt beim
Blick auf die Lage seiner Kirche in
Deutschland auch etwa eine besorgte
Vorahnung des Kulturkampfes an.
Angesichts seiner dezidierten Ablehnung

der klerikalen PoUtik des Vororts
Luzern unter der Führung Konstantin
Siegwarts mag man sich hypothetisch
gar die Vermeidung des Sonderbundskrieges

unter dem Einfluss eines
Wessenberg als schweizerischen Nationalbischofs

vorsteUen, sofern natürlich auf
der andern Seite der Radikalismus etwa
auf der mittleren Linie des Liberalismus

eines Zschokke zu massigen gewesen

wäre. Im vorangehenden aargauischen

Klosterstreit lautete dessen
harsches Urteil angesichts der angeblichen
klerikalen Umtriebe noch in radikal-
staatskirchUchem Geist, wenn er
Anfang Januar 1841 nach Konstanz
schrieb: «Rom hat aus der ganzen
Weltgeschichte noch nicht gelernt, dass
seine politisch-geistliche Macht, im
Kampfmit der geistigen Macht der
Civilisation, natumothwendig immer weiter
zurückgedrängt werden muss; dass es

schon izt, in unserm Jahrhundert, wie
ein fremdes Jahrhundert dasteht...»
Wessenberg beurteilte nach geschehener

Aufhebung der Konvente die Lage
unter einem aUgemeineren und
versöhnlicheren Gesichtspunkt, wenn er
am 8. Februar jenes Jahres antwortete:
«Es schmerzt mich, zu sehen, wie die
Confessionsunterschiede immer einen
stärkern, herbern Einfluss aufdie politischen

Dinge in der Schweiz gewinnen.
Unter allen Übeln ist vielleicht der
Fanatismus das verderblichste.» — Und geradezu

josephinisch postuliert er für den
Aargau die Errichtung von Bildungsanstalten

aus dem säkularisierten Kir-



WESSENBERG AN ZSCHOKKE 233

chengut, fügt aUerdings vorsichtig
hinzu: «Dass ich Ihnen, theurer Freund,
meine Ideen nur im Vertrauen mittheile,
versteht sich von selbst. Denn, da die
Leidenschaften in Gährung sind,
macht' ich keineswegs ins Gerede kommen

.«Aber er lässt die Entwicklung
der Lage nicht mehr aus den Augen,
und es ist wie eine Vorahnung der bald
darauf den Bestand der Schweiz
gefährdenden Krise, wenn er 1842
warnte: «Sehen die guten Schweizer
denn noch nicht ein, dass Curialismus
und Katholizismus zwei verschiedene

Dinge sind und dass weder die Freiheit
noch die Eintracht der Eidgenossenschaft

dadurch gewinnen können, dass

Jesuiten und Nuntien regieren?» Und
das Jahr darauf noch expliziter anti-
sonderbündisch: «... wenn wir nur von
den geistigen Nebeln verschont bleiben,
womit Sigwartischer Jesuitismus uns so
griesgrämisch bedroht!» Wie spricht
sich aber schliesslich eine Leitidee dieses

dem kurz zuvor verstorbenen
helvetischen Kulturminister Philipp Albert
Stapfer geistesverwandten Irenikers
Wessenberg aus? «Von innerer Verbesserung

unsers edeln Geschlechts muss
jede andere ausgehen, wenn sie dauerhaft

gedeihen soll.» Heinrich Zschokke
hielt allerdings der wachsenden Sorge
Wessenbergs über das wüste Parteitreiben

in seinem fortschrittsgläubigen
Optimismus entgegen: «Rom wird
zuletzt mehr von seinem Machtkreis
verlieren als gewinnen; das weissagt die
Weltgeschichte, das der Fortschritt aller
Wissenschaft, das die immer zunehmende

Helligkeit des Völksverstandes.»
Erstaunhch, dass der hochgemute
politische Veteran, anders als der krisen-
bewusste tiefblickende Phüosoph
I. P. V. Troxler, über die Zuspitzung der
Lage noch Ende Juli 1847 nach
Konstanz schrieb: «An Bürgerkrieg glaub'

ich nie Vielleicht giebts ein
Versöhnungsfest.» Nach dem kurzen harten
Stoss bangt Wessenberg nun vor fremder

Einmischung. Er verfasst auf General

Dufour ein Lobgedicht und mahnt
zur Versöhnung: es möge der Geist
besonnener Mässigung an der Tagsatzung

die Interessen des Ganzen und
der Teile in Einklang bringen und eine
dauerhafte Vereinigung begründen.
Schon aber überstürzten sich nun die
revolutionären Ereignisse in Frankreich

und Deutschland in den ersten
Monaten des Jahres 1848. Unter
diesem Eindruck stehen im letzten Brief
an Zschokke die ahnungsvollen Worte:
«Aber was wird nun aus alle dem werden

Wir scheinen am Vorabend einer
allgemeinen europäischen Weltumwälzung

zu stehen. Gott allein kann jetzt
Alles zu einem guten Ziel hinführen.» In
Zschokkes Anwort von Ende März
1848, seinem letzten Schreiben ein
Vierteljahr vor seinem Tod, tönt es wie
ein Echo auf den Anruf des Freundes,
aber auch als eine zornige Schelte auf
die Anmassungen geistlicher und
weltlicher Reaktion in Europa, auf den
«Wahnwitz» der Fürsten und ihrer
Minister vor ihrem gerechten Sturz «die

göttliche Weltordnung korrigieren zu
wollen». Seine Prophétie: «Durch den
Weltsturm klang mir's immer, wie die
Stimme Jehova's vom Sinai, zu den
Völkern, ihren Erdengötzen und goldnen
Kälbern: <Ihr sollt keine andren Götter
haben neben mirb Im chaotischen Spiel
der Ereignisse waltet eine höhere Macht.
Wir beide werden den Schlussakt des

ungeheuren Drama's wohl nicht
erleben.»

Es wurde hier eine besondere Linie
etwas ausführlicher nachgezeichnet.
Das soll nicht den Eindruck erwecken,
das Briefgespräch habe sich nicht ebenfalls

noch auf verschiedene weitere



234 WESSENBERG AN ZSCHOKKE

Zeitfragen und gesellschaftlich-politische
und kulturelle Verhältnisse bezogen,

ganz zu schweigen von einer Fülle
wertvoller Hinweise auf bedeutende
Zeitgenossen aus beider Lebenskreise.
Weiter fällt Licht auf der beiden fruchtbares

und uneigennütziges soziales
Wirken. Es würde den Rezensenten
auch zu weit führen, das gesamte breite
Spektrum ihrer geistigen Interessen
und deren literarischen Niederschlag
zu charakterisieren. Den eigentlichen
Gewinn bringt die Lektüre. Auch
unbeschwerte Stücke stehen in der Sammlung,

poetisch verklärte Reisebilder,
Zeugnisse heitern Lebensgenusses aus
einer entschwundenen Zeit, in den
späteren Jahren mit einem Anhauch von
leiser Melancholie der Alternden.
Heinrich Zschokke wird man die leise
durchschimmernde Eitelkeit bei der
Schilderung seiner gesellschaftlichen
Erfolge in deutschen Bildungskreisen
nachsehen. Bei dem zum bedeutenden
Kirchenführer prädestinierten Wessenberg

deutet sich bisweilen die persönliche

Tragik an, wenn er, zwar vornehm
zurückhaltend, schreibt, die römische
Kurie habe ihn an seiner eigentlichen
Berufung gehindert und ins Abseits,
eben auf seine SchriftsteUerei
abgedrängt: «Diese war nicht mein Beruf.
Meine Kräfte, meine Neigung und Thä-
tigkeit war ganz dem Eingreifen ins
Leben zugewendet; ich kannte keinen
Ehrgeiz als den, etwas Rein-Gutes zu
wirken. Aber in der Laufbahn wurden
mir die Fersen durchschnitten. Aber die
Baumeister haben mich als einen
ungefügigen Stein weggeworfen». Er hatte
sich gefügt. «Mein Geist blieb frei, und
diess ist nichts Kleines. Das Bewusstsein,

nur Gottes Diener zu seyn, wird mich an
die Grenze des Diesseits geleiten.» An
solche persönliche Bekenntnisse
knüpfte sich dann auch das eindring¬

liche Gespräch mit Zschokke über dessen

bekannte «Selbstschau», mit Fragen
über Welt, Gott, Zeit und Ewigkeit. Als
Gegenstück gedachte Wessenberg eine
eigene Glaubensschrift gewissermassen
erst als Testament zu hinterlassen,
denn: «Ich bin es zwar seit langer Zeit
gewöhnt, in der Wüste zu predigen. Jetzt
ist es aber vielleicht angemessener, in der
Wüste zu schweigen und die Felsen und
Ströme und Stürme reden zu lassen.»

Vorläufig blieb ihm aber das offene
Gespräch mit dem Freund in der
«Blumenhalde» zu Aarau, der ihm einmal
den Sinn dieses Korrespondierens
folgendermassen umschrieb: «Ein Brief ist
im Grunde nichts Anderes als ein
halblautes Selbstgespräch, das ein Anderer
mit anhört, seine Glossen dazu macht,
oder schweigt.»

Was haben nun am Ende die Fragen
und Ideen geistiger Wortführer einer
versunkenen Generation für unsere auf
Sozialhistorie getrimmte Sicht und
unser einzig auf die Zukunft auszurichtendes,

Sinnen zu bieten? Man übersehe

nicht, was beispielsweise Wessenberg

kirchenpolitisch anstrebte, dies
etwa angesichts der gegenwärtigen
Wirrnisse in der römisch-katholischen
Gemeinschaft unseres Landes. Und ist
vielleicht Zschokkes unerschütterlicher
Glaube an den Sinn einer echten Volks-
büdung — «Volksbildung ist
Volksbefreiung!» — so ganz überholt, heutzutage

gar überflüssig, weil eine längst
erfüllte Forderung? — Wer am Graben
zu Aarau am Standbild des Präzeptors
Argoviae vorübergeht, mag sich dessen
forschendem Blick steUen und sich
bewusst machen, was der heutigen
Generation angesichts einer ungewissen

Zukunft von der Geistergemeinschaft

der Gründerväter unserer im
Jahrhundert nach 1798 und 1848



WESSENBERG AN ZSCHOKKE 235

erneuerten Schweiz zur Bewahrung
und Bewährung aufgegeben ist.

AdolfRohr

1 Der Briefwechsel 1806—1848
zwischen Ignaz Heinrich von Wessenberg und
Heinrich Zschokke. Bearbeitet von Rudolf
Herzog t und Othmar Pfyl. Herausgegeben

von der Allgemeinen Geschichtsforschen-
den Gesellschaft der Schweiz, Basel 1990.
Der sogfältig gestaltete Band ist mit ausführlichem

wissenschaftlichem Apparat
(Bibliographie, Personen-, Sach- und Ortsregister)
ausgestattet und bietet in der Einleitung alle
nötigen biographischen und editionstechnischen

Angaben.

Vom Weinen in der Welt

Jüdische Identität im Schatten der
Diaspora, der Pogrome, des
Holocausts. Versunkene Welt der Schtetl. Im
Tagebuch Isaak Babels, bei Joseph
Roth oder in den Miniaturen Bella
Chagalls tauchen sie wieder auf. Diese
Welt erinnernd, schrieb sie im französischen

Saint-Dié im Jahre 1939 im
Vorwort zu ihrer Sammlung Brennende
Lichter: «Aus jedem Winkel kommt ein
Schatten auf mich zu, berührt mich,
zieht mich in einen Reigen mit anderen
Schatten. Sie umringen mich, streifen
meine Schultern, fassen meine Hände,
meine Füsse, fallen über mich her wie
ein summender Fliegenschwarm an
einem heissen Sommertag.»

Identität als Feier: Ob Laubhüttenfest

oder Purim, ob Rosch-Haschana
oder Jörn Kippur, im Schein der Kerzen,

beim Lesen der Haggada und
Berühren der Mesusa, des
Glaubensbekenntnisses aus dem fünften Buch
Mose, und beim Verzehr der Mazze, im
Einswerden mit dem Ritual, weiss sich
der Jude durchdrungen vom geheimnisvoll

Besonderen, das seine Religion
stiftet.

Andersgläubige, Christen zumal,
denunzierten dieses Besondere als
etwas Absonderliches. Die Intensität

der jüdischen Glaubenserfahrung
wirkte befremdend auf sie, insgeheim
auch beschämend, weil sie selbst diese
religiöse Inbrunst verloren hatten. Von
den Juden forderten sie, dass sie sich
assimiheren sollten. Gerade in
Deutschland beugten sich die Juden
dieser Forderung allzu willig.

Das führte so weit, dass sogar die
westeuropäischen Juden auf ihre
osteuropäischen Brüder und Schwestern
herabblickten, weil diese weniger bereit
waren, sich zu assimilieren. Einzig der
in der altjüdischen Tradition Lembergs
aufgewachsene Martin Buber besass
Weitblick genug, um zwischen diesen
Fraktionen zu vermitteln: «Jene (Juden,
die sich (heimisch machen) versichern
etwa den Deutschen, sie seien nicht
anders als sie, um nicht als fremd zu
gelten», schrieb er im Jahre 1916. «Wir
aber sagen aus, dass wir anders sind,
und dürfen als eine Wahrheit unserer
Seele, die niemand verkennen kann,
hinzufügen, dass wir nicht fremd
sind. Wir sehen die uns wesensverschiedene,

aber nicht wesensfremde, die
vertraute Wirklichkeit und gestehen,
dass wir sie lieben: die Sprache, die uns
zum Denken, die Landschaft, die uns
zum Schauen erzog, die schaffende Tiefe



236 VOM WEINEN IN DER WELT

eines grossen Volkstums, der wir für
beglückendes Geschenk zu danken
haben. Wir hängen uns nicht bei den
andern ein, aber wir grüssen sie

Freunde, wir sind unterwegs, um unse-
retwillen, um euretwillen — um des

Heils willen» '.
Niemand hat dieses Bekenntnis

treffender interpretiert als H. G. Adler in
seiner Studie Die Juden in Deutschland.
Er sagte über diese Sätze: «Hier erblik-
ken wir. ein Judentum, das sich nicht
verleugnet, weder haltlos noch unwürdig
preisgibt, sondern im eigenen Grunde
geborgen und doch weltoffen ist, dem
Deutschtum zugetan, von seinem Geiste
getränkt und beides einer höheren
Gemeinschaft unterzuordnen trachtet:
der Menschheit, worunter hier kein
verschwommener Kosmopolitismus,
sondern eine anzustrebende Heilsgemeinschaft

verstanden wird»2.
In die Enge getrieben, beleidigt,

tätlich angegriffen und schliesslich von
Staatsbediensteten Mördern verfolgt,
entdeckten die meisten «assimilierten»
Juden ihr Judentum neu; manche
entwickelten sich zu religiösen Fanatikern,
sogar zu zionistischen Nationaüsten,
die an Theodor Herzls 1897 veröffentlichte

Schrift über den zu errichtenden
Judenstaat glaubten wie an eine neue
Thora.

Fünf Jahrzehnte nach dem Holocaust

melden sich nun einige Nachfahren

der Opfer zu Wort und fordern,
dass die Juden ihre «Opferrolle» aufgeben

müssten und versuchen sollten, ein
positives Selbstverständnis zu entwik-
keln3.

Zur gleichen Zeit aber zeigt sich,
dass der allenthalben wieder aufflak-
kernde Antisemitismus in Europa aus
Juden wieder Opfer macht. Ein im
Dezember 1990 in London abgehaltener

Kongress über Antisemitismus

wurde dabei zu einem wichtigen Forum
der Klage. So berichtete eine Londoner
Lehrerin über den Terror, dem ihre
jüdischen Schüler und Schülerinnen
ausgesetzt sind. Berichte aus Frankreich,

und Polen ergänzten die alarmierenden

Befunde über antisemitische
Tendenzen, die sich bislang eher in
einer betont kritischen bis aggressiven
Kommentierung der israelischen Politik,

zumal in der britischen Presse, Luft
verschafften4.

Man beruhigte seine Gewissensbisse

wegen des Holocausts, wenn man auf
dem Bildschirm die verstümmelten und
verbrannten Kinder von Westbeirut zu
sehen bekam. Bewiesen sie nicht
hinreichend, dass Juden ebenso brutal sein
konnten wie einst ihre Verfolger? Stefan

Heym befand über diese verquere
Art der Gewissenserleichterung: «Jede

von Juden begangene Sünde wiegt
schwerer in der Waagschale als die gleiche

Sünde, begangen von anderen Leuten»

5.

Vor diesem leidvoUen Hintergrund
sehen wir die Skulpturen, die
jüdischdeutsche Künstler, Denker und
Wissenschaftler unauslöschlich hinterlassen

haben; lesen sie, sinnvoll angeleitet,
durch bewegende essayistische
Danksagungen, die allesamt bestätigen, was
der Herausgeber, Hans Jürgen Schultz,
in seinem Vorwort mit wünschenswerter

Entschiedenheit uns ins Bewusstsein

ruft: «Mit den Juden haben wir
(Deutschen) Teile von uns selbst getötet.
Wir haben uns eine Wunde beigebracht,
eine Amputation, von der wir uns lange
nicht oder nie mehr erholen. Die Zeit
der Fulminanz und der Weitläufigkeit
der deutschen Kultur ist mit der
Ausschaltung der Juden abgelaufen.6»

Dieses Buch gehört in jedes Haus, in
dem man deutsch spricht. Mit seiner
HUfe können wir uns ein bedrückendes,



VOM WEINEN IN DER WELT 237

aber notwendiges Bild von jenen
Hetzkampagnen machen, die gegen Freud,
Mahler, Rathenau und Landauer im
Gange waren. Für alle Porträtierten galt
jedoch, dass erst ihre existentielle
Gefährdung ihnen ihr Judentum
bewusst machte und in vielen FäUen
eine letzte Zuflucht bot. Die Dichter
unter ihnen, Kafka zum Beispiel oder
Lasker-Schüler, hatten sich jedoch
immer schon an der mündlichen
Überlieferung orientiert, freilich eher, wie
könnte es anders sein, an den chassidi-
schen Geschichten und nicht an der
Thora oder dem Talmud (Walter Jens).

Wer die Kulturleistungen der
deutschen Juden bewerten will, befindet
sich in einem Dilemma: Soll er sich
darum bemühen, das «spezifisch
Jüdische» an ihnen herauszuarbeiten? Oder
muss es ihm darauf ankommen, ihre
eigentliche geistige Leistung zu würdigen,

unabhängig von ihren (vermeint-
üchen) religionspsychologischen
Voraussetzungen?

Es kann eine reizvoUe und verdienstvolle,

weil verdeckte Zusammenhänge
und Motivationen erhellende Aufgabe
sein, dem Jüdischen im Werk Manès
Sperbers, Erich Fromms oder Ernst
Blochs nachzugehen. Im Falle von Martin

Buber ergibt sich dieser Ansatz von
selbst. Verdächtig würde dieses Vorgehen

jedoch, wenn man es auf das Werk
Gustav Mahlers oder Albert Einsteins
anwendete; denn unwillentlich rückten
wir dadurch in die Nähe jener, die «das
Jüdische» als denunzierenden
Propagandabegriff (zum Beispiel gegen
Einsteins Relativitätstheorie oder gegen
Mahlers Musik) einsetzten. Andererseits

wäre es fahrlässig und anmassend,
den Einfluss der jüdischen Kultur auf
das Denken Landauers und Horkhei-
mers zu übergehen; dann stünden wir
im Verdacht, es einfach «germanisie¬

rend» vereinnahmen zu wollen.
Folglich bedarf es vorab immer der
Klärung der denk- und werkspezifischen
Eigenheiten sowie der biographischen
Umstände, die gegebenenfalls ein Werk
bedingt haben, bevor wir ein Urteil
über das genuin Jüdische in ihm wagen
können. Sprache und Methode offenbaren

auch hier die Wahrheit über
unsere Gesinnung.

Die vorliegenden Untersuchungen
über Leben und Werk bedeutender
Vertreter der jüdisch-deutschen Kultur
haben diese Vorgehensweise durchgängig

befolgt. In seinem Versuch über
Freud konzentrierte sich Johannes
Cremerius auf die psychoanalytische
Sicht des Schuldgefühls und betont
Freuds Einsicht, dass das Schuldgefühl
«nicht die Folge der Tat, sondern ihr
Motiv» sei; es wäre lohnend, diesen
Befund für die Analyse des Antisemitismus

zu nutzen.
Hans Mayer deutet in seinem leider

zu parlandohaften Beitrag (wie sehnt
man sich nach seinen tiefen im «Shy-
/ocÄ>-TeU seines Buches Aussenseiter
vorgetragenen Einsichten über die
literarische Auseinandersetzung mit
jüdischer Kultur!) über Mahler die Entäus-
serung der «angestrebten Spiritualität»
in seiner Musik. Schade, dass Mayer
nicht auf Bruno Walters und Leonard
Bernsteins meisterhafte Mahler-Essays
zurückgegriffen und die darin vorgetragenen

Gedanken weiterentwickelt hat;
zum Beispiel die Bedeutung der von
Bernstein vertretenen These, dass jede
Mahler-Symphonie einen Trauermarsch

enthält — als Antizipation der
Shoah? Als Äquivalent zum Angstgefühls

Kafkas?
Auf Mahler folgt Rathenau. Ernst

Schulin liefert eine exakte Studie jener
Rathenau zu eigen gewesenen
Mischung von politisch-religiöser Pro-



238 VOM WEINEN IN DER WELT

phetie und ökonomischem Pragmatismus,

von alttestamentarischer Weisheit
und preussischem Pflichtdenken.

Darauf Käte Hamburger über Else
Lasker-Schüler. Sollen wir dem
Herausgeber vorwerfen, dass er nicht
kapitelweise unterschieden hat zwischen
Dichtern, Politikern und Ideologen,
Philosophen und Tonkünstlern?
Keineswegs. Denn diese bunte Zusammenstellung

(einzige Unterlassungssünde:
die bildenden Künstler!) verdeutlicht
weitaus anschaulicher als jede thematische

Rubrizierung, welche leidvollen
Identitäts- und Existenzprobleme diese
Persönlichkeiten gemein hatten.

Lasker-Schüler also. Gottfried Benn,
für Jahre ihr «Seelengefährte», wies
daraufhin, dass ihr «exhibitionistischer
Zug», ihre «schrankenlose Leidenschaftlichkeit»

von ihren Glaubensgenossen
abgelehnt wurde. Deswegen konnte
eme Gedicht wie Mein Volk aus den
Hebräischen Balladen nicht in der von
ihr gewünschten Weise wirken; hatte sie

doch, laut Benn, die «völlige Verschmelzung

des Jüdischen und des Deutschen,
den Ausdruck einer wirklichen
Seinsgemeinschaft auf höchster Stufe»
beabsichtigt. Darüber hinaus weist Käte
Hamburger in ihrem Essay über die
Dichterin auf ein wichtiges Phänomen:
Die betonte Ichaussage dieser Lyrik
wollte Lasker-Schüler als eine «Aussage
von Liebe» verstanden wissen; entsprechend

«ist dieses Ich in demselben
Masse wie auf sich selbst und sein Fühlen

aufein Du gerichtet».

Wenn es ein Lebensmotiv gibt, das
alle in diesem Band Porträtierten
geprägt hatte, dann war es das Gefühl
der Ruhelosigkeit, der inneren und
durch die bedrohlicher werdenden
äusseren Umstände aufgezwungenen.
Willy Brandt betont dies in seinem Ver¬

such über Rosa Luxemburg, wobei er
bemüht ist, die wechselseitige
Durchdringung der pohtischen und privaten
Biographie zu umreissen7.

Harry Pross untersucht, was Gustav
Landauer unter dem Schlagwort
«Durch Absonderung zur Gemeinschaft»

verstand, und findet zu einer
treffenden Charakterisierung dieses
radikalen Pazifisten. Er nennt ihn einen
«Be-sonderling».

Den tiefschürfendsten Beitrag leistet
Rudolf Stephan mit seinem Essay über
Arnold Schönberg, der auf die Deutung
des Hauptmotivkreises in Schönbergs
Spätwerk zuläuft: Auf den des Überlebens

(expliziert am Beispiel seiner Kantate

Ein Überlebender aus Warschau).

Einen persönlicheren Ton schlagen
Albrecht Goes und Jürgen Moltmann
in ihren Skizzen Martin Bubers und
Ernst Blochs an. Goes unterstreicht
Bubers Hauptanliegen: Dem Menschen
das «Gedächtnis für das Gute» zu erhalten.

Moltmann geht in seiner Analyse
der Utopie im Werk Blochs von dessen

Charakterisierung des Prinzips Hoffnung

aus: «Ein Optimismus mit Trauerflor».

Iring Fetscher untersucht Benjamins
Kritik an der Ästhetisierung der Politik;
und Alfred Schmidt verweist auf die
vermeintliche «religiöse Umkehr» des

späten Horkheimer, stellt jedoch
unmissverständlich fest, dass Horkheimer

die ReUgion heute nur noch als
«Ausdruck unstillbarer Sehnsucht»
fortbestehen sah, «nicht aber als Dogma».

Erich Fromms existentialistische
Psychologie, seinen Humanismus und
dessen pädagogischen Gehalt stellt der
Herausgeber dieses Bandes, Hans Jürgen

Schultz, in den Mittelpunkt seiner
Betrachtungen, wobei er Fromms
aufklärerisches Interesse eigens betont.



VOM WEINEN IN DER WELT 239

Schultz zeigt, dass Fromm Öffentlichkeit

durch die Bereitschaft zur Offenheit

konstituieren wollte. Seine These:
«Es geht (bei Fromm, R. G.) um die res

publica, nicht um public relations.» Um
die Sache selbst also, nicht um ihren
Anschein.

Wer dieses «Weinen in der Welt»

(Lasker-Schüler) offenen Sinnes
wahrzunehmen bereit ist und sich mit diesen

Beiträgen auseinandersetzt, dem
dürfte es schwerfallen, den Antisemitismus

nur als einen «kulturellen Code
derpolitischen Rechten» anzusehen, wie
dies jüngste Forschungen zum
Antisemitismus nahelegen8. Verstehen wir
diese Hommage als ein vielstimmiges
Lamento, als Texte, die zur Besinnung
mahnen und auch dazu, Sartres Wort
ernst zunehmen, dass das Schicksal der

Juden immer auch unser aller Schicksal
ist.

Rüdiger Görner

1 Zit. nach: H. G. Adler, Die Juden in
Deutschland. München 19612 (Neudruck
München 1989), S. 159. - 2 Ebd., S. 160 -3 Richard Chaim Schneider: In der Haut der
Eltern. Deutsche Vereinigung — Verlust der
jüdischen Identität?. In: Die Zeit Nr. 50/
1990. —4 Vgl. Pressemitteilung des Institute
of Jewish Affairs London vom 10. Dezember

1990. -5 Stefan Heym: Über Juden und
Christen (1982). In: S. H., Einmischung.
Gütersloh 1990, S. 24. - 6 Hans Jürgen
Schultz (Hg.): Es ist ein Weinen in der Welt.
Hommage für deutsche Juden. Quell Verlag.
Stuttgart 1990, S. 8. - 7 Vgl. auch Elzbieta
Ettinger: Rosa Luxemburg. Bonn 1990. —
8 Vor allem: Shulamit Volkov: Jüdisches
Leben und Antisemitismus im 19. und 20.
Jahrhundert. München 1990.

Übersetzen

Zehn Essays

Vielleicht an einem Morgen, unterwegs
in einer Luft aus Glas, erblicke ich das Wunder,
wend ich mich um: das Nichts in meinem Rücken,
die Leere hinter mir, erschrocken wie ein Trunkener.

Dann schieben sich aufeinmal, wie im Film,
die Bäume, Häuser, Höhn zur üblichen Kulisse
und kommen doch zu spät; ich gehe still
durch unbewegtes Volk und hüte mein Geheimnis.

Vor mehr als einem Jahrzehnt hat
Hanno Helbling das Gedicht von Eugenio

Montale übertragen. Wir erkennen
in diesen Versen beide, den Autor und
den Übersetzer. «Andando compirsi

il miracolo — unterwegs erblicke
ich das Wunder». Im Gehen — eine

Methapher für Lesen, für Schreiben —

unterwegs fällt dem schöpferischen und
dem nachschöpferischen Geist das

genaue Wort, die einzig richtige Wendung

zu. Geglückte Formulierungen
sind nicht eigentlich erarbeitet, aber sie

glücken nur während des Arbeitens.



240 ÜBERSETZEN

Autor und Übersetzer bedürfen des

schöpferischen Einfalls — darüber sind
sich die neun Literaturwissenschaftler
und Schriftsteller einig, deren Aufsätze
Martin Meyer zu Ehren des sechzigjährigen

Hanno Helbling herausgegeben
hat.

«Weiss der Dichter jedesmal genau,
was er sagen wird? Überlässt er sich
nicht, vertrauensvoll, einer Führung?»
Friedhelm Kemp stellt diese Frage und
erweitert sie, indem er überlegt,
welcher Art Führung sich der Übersetzer
anvertrauen könne. — Wenn Übersetzung

als Selbstfindung gemeint ist,
dann offenbart sich der neue Text als

Nachgesang oder Gegengesang. Bernhard

Böschenstein deutet Paul Celans
deutsche Fassung von Paul Valérys «La
jeune Parque» als Gegengesang, der
stellenweise die Parodie streift.

Hans-Jost Frey setzt über seinen
Aufsatz das Motto: «Ein jedes Buch sei
lediglich trübe Ähnlichkeit mit dem
verlorenen Buch.» Am «verlorenen Buch»
— die Chiffre für einen unendlichen
Text oder für die Leere — müssten
Original und Übersetzung gemessen werden.

Die Hierarchie zwischen den beiden

könnte sich dann aufheben. Die
Übersetzung erschiene nicht mehr nur
als Wiedergabe eines vorhandenen
Textes in einer andern Sprache,
sondern als die VerwirkUchung einer im
Text selbst angelegten Möglichkeit.

Der Schriftsteller und Dichter
Philippe Jaccottet spricht von der
Verzweiflung vor dem Original. Er zitiert
« Wanderers Nachtlied» von Goethe. Als
Lyriker ist er betroffen vom Klang und
Rhythmus, von der «scheinbaren
Natürlichkeit». In immer neuen französischen
Varianten umkreist er das rätselhaft
einfache Gebilde. Keine Version befriedigt

ihn ganz; die «scheinbare Natürlichkeit»

lässt sich nicht direkt transponie¬

ren. Da ist der schlichte Satz: «Über
allen Gipfeln/ist Ruh». Und die
Übersetzung: «Au-dessus des montagnes/Le
repos». Die zwei Einsilber «ist Ruh»
sind nur dreisilbig und rhythmisch
verändert wiederzugeben. Jaccottet
erkennt, dass «die die Zeit aufhebende
Vollkommenheit des kurzen Goethegedichts

weniger in seiner Substanz liegt
als in der Form». Der Gehalt liegt in der
Form; äquivalent kann nur eine totale
Neuschöpfung sein. Das ist die
Verzweiflung jedes Übersetzers.

Lea Ritter-Santini entwickelt in
ihrem Beitrag mit dem Titel «Ver-

Kleidung» den Gedanken, die Vermittlung,

das Ziel jeder Übersetzung, sei
die Kunst, sich den Formen der Fremdheit

zu nähern, sie mit den eigenen zu
interpretieren. Die List des Übersetzers
erobert den fremden Text und zieht ihm
gleichsam ein neues Kleid über.

Die Struktur der Original- und der
Zielsprache sollte stets als etwas
Lebendiges, Wandlungsfähiges gesehen

werden. Wie oft gegen diese
Selbstverständlichkeit Verstössen wird, legt
Werner von Koppenfels dar in seinem
Aufsatz: «Von den Ungereimtheiten
metrischer Übersetzung.» Seine Überlegungen

folgen dem Diktum von Fénelon:

«En relâchent und peu sur la rime,
on rendrait la raison plus parfaite.» —

Freiheit, Eigenwilligkeit gegenüber der
Vorlage ist heute oft das Grundprinzip
der Übersetzer. Jean Starobinski diskutiert

an einem von Pierre Jean Jouve ins
Französische übertragenen liturgischen
Text die extreme dichterische Selbständigkeit.

P Jean Jouve erweitert ein vier-
zeiliges lateinisches Gebet zu einem
französischen Vierzigzeiler. Es ergibt
sich keine Sinnerweiterung, wohl aber
eine Ästhetisierung. Der Originaltext
ist ausschliesslich Inspirationsquelle
der eigenen schöpferischen Phantasie.



ÜBERSETZEN 241

Im Bereich der Religion dominieren
nicht künstlerische, sondern ethische
Absichten. Eberhard Jüngel betitelt
seinen Beitrag mit «Das Wunder der
Übersetzung/Gedanken eines Theologen».
Die Worte der Bibel müssen in unablässig

sich verändernde Lebenswelten
integriert werden; denn sie sollen dort
weiterwirken. Diese sogenannte Auslegung

ist darum etwas Besonderes, weil
der Übersetzer einen Text in seiner
Sprache wiedergibt und ausserdem
weiss, dass der Text wahr ist. Der Theologe

übersetzt das Wort Gottes.
Sinn und Ziel des theologischen

«Übersetzens» und des schlicht literarischen

scheinen sich in Felix Philipp
Ingolds allgemeinen Betrachtungen zu
nähern; er versammelt sie unter der
Überschrift «Üb er's: Übersetzen (Der
Übersetzer; die Übersetzung)». In einer
seiner aphoristischen Bemerkungen
gesteht er: «Ich übersetze nicht, nie, nur
weil ich einen Text verstanden habe und
ihn, wozu denn auch, verständlich

machen möchte; ich übersetze um zu
verstehen.» Und an anderer Stelle: «Das
Übersetzen ist Sache des Übersetzers;
Wille und Weg. — Anderseits ist

Übersetzung das, was der Übersetzer, ob er's
will oder nicht, geschehen lässt; das, was
zwischen den Texten, unausgesprochen,
zum Ereignis wird.»

Die unterschiedlichen Perspektiven
und Methoden der einzelnen Autoren
veranlassen uns, die seit den fünfziger
Jahren veröffentlichten Lyrik- und
Prosa-Übertragungen aus dem Französischen,

Italienischen und Englischen
zur Hand zu nehmen. Beim
vergleichenden zweisprachigen Lesen erfahren

wir, dass solches Übersetzen eine
existenzielle Regung und nicht bloss
eine erlernte Fertigkeit ist.

Elise Guignard

' Vom Übersetzen/Zehn Essays.
Herausgegeben von Martin Meyer. — Edition
Akzente; hrsg. Michael Krüger. Carl Hanser
Verlag, München/Wien 1990.

Participant Observer

Über den seltenen Fall eines Sinologen, der China nicht missversteht '

Es ist nicht leicht, ein Buch rezensieren

zu wollen, das so sehr für sich selbst
spricht wie Tilman Spenglers
Geistermauern. Man ist geneigt, es jedem mit
dem einzig angebrachten Satz «Lesen
Sie es — Sie werden alles über China
erfahren, was Sie schon immer wissen
wollten, aber nie zu fragen wagten, und
ausserdem ist es köstlich», in die Hand
zu drücken, und damit hätte sich der
Fall. Wem das jedoch nicht reicht, dem
mögen die folgenden Zeilen weiterhel¬

fen, obwohl, wie gesagt, das Buch selbst
seine eigene beste Visitenkarte
schreibt.

Geistermauern ist eine Sammlung
von Essays, die Spengler in den letzten
zehn Jahren (meist in gekürzter
Fassung) im «Kursbuch», in «Geo» und
anderswo pubüzierte. Sie enthält
darüber hinaus einige noch nicht veröffentlichte

Texte. Inhalt aller Aufsätze sind
die verschiedenen Aspekte des modernen

chinesischen Lebens. Erzählungen



242 CHINA

aus dem Alltagsleben der Chinesen,
das — und hierin besteht schon unsere
erste Lektion — sich nie ganz von politischen

Ereignissen, philosophischen
Betrachtungen und Rückgriffen auf die
eigene jahrtausendealte Geschichte
trennen lässt. Ein genauso wichtiger
Teil dieser «chinesischen Piktogramme»
ist aber auch die Konfrontation mit
China, das Aufeinanderprallen des
Berichterstatters mit einem Land, das
einem immer wieder neue Rätsel
aufgibt. Das ist gleichzeitig verwirrend und
beruhigend. Schliesslich gehört Tilman
Spengler seit zwanzig Jahren zu den
wenigen Sinologen, die nicht nur die
chinesische Sprache beherrschen,
sondern auch kenntnisreich genug sind, die
vielen Merkwürdigkeiten, die sich zum
Phänomen «fernöstliche Fremdheit»
zusammenballen, richtig einzuordnen
und zu hinterfragen. Wenn sogar er
zuweüen scheitern muss, dann ist das
verwirrend — und beruhigend, dass es
auch ihm passiert. So verstärkt sich im
Verlauf der Lektüre mehrerer Essays
der Verdacht, der Autor habe es eigens
darauf angelegt, uns vor Augen zu führen,

dass ein beharrliches Bohren und
der westliche Hang, alles immer ganz
genau wissen zu wollen, in China völlig
unangebracht ist. Es beschleicht uns
auch nach längerem Lesen das Gefühl,
selbst ihm sei die exakte Antwort relativ

egal. Ob Tilman Spengler vielleicht
schon selbst ins Lager der Unerforsch-
lichen übergewechselt ist? Er lässt das

offen, wie es sich in diesem Fall gehört.
Die Art, wie Spengler den westlichen

Beobachter im aUgemeinen, sich
selbst im speziellen und seinen chinesischen

Interviewpartner sowie zahlreiche

ahnungslose Informanten gnadenlos

in Frage stellt, wäre eine separate
Betrachtung wert. Entscheidend ist
jedoch das Resultat. Und was bei all

diesen Essays herauskommt, ist ein
sehr tiefer Einblick in die vielen
gesellschafthchen und Denkstrukturen Chinas

und der Chinesen zum einen und
ein kritischer Kommentar des politischen

Umbruchs in der Volksrepublik
der achtziger Jahre zum anderen.
Wobei wohl kaum noch darauf
hingewiesen werden muss, dass hier keine
trockene Analyse ausgebreitet wird,
sondern eine höchst amüsante
Mischung aus rasender Reportage,
genauer Beobachtung menschlicher
Gewohnheiten und Schwächen, ein
ausgeprägter Sinn für Situationskomik,
und all das auf der Basis fundierter
historischer, soziologischer und
ethnographischer Kentnisse des Landes.

WahUos sei ein Beispiel herausgegriffen:

In dem 1986 entstandenen
Essay «Wenn Götter speisen», der die
moderne religiöse Szene des (hier
ausnahmsweise taiwanesischen) China
behandelt, beschreibt der Autor eine
Reihe von religiösen Festen und
Zeremonien, die er erleben konnte. Es handelt

sich dabei hauptsächlich um
Manifestationen des Taoismus, dessen lange
Geschichte, religiöser Kodex, Tempel
und (Geheim-)Sekten, zahlreiche
Organisationsformen in unserer Zeit und
wiederum deren Finanzpolitik Spengler

en passant beschreibt, während er
als Reisender ein Blick auf die
Opferschweine wirft. «Die meisten Schweine

tragen eine leuchtende Orange in der
Schnauze undführen ihre Innereien mit:
die Organe, die sie zu den begehrenswerten

Wesen gemacht haben, die jetzt den
Göttern und Geistern angeboten werden,

Därme, Lungen, Herz, Magen und
Nieren liegen sorgfältig verschnürt
neben ihnen — wie leichtes Marschgepäck»

(S. 137).
Bei diesen immer wiederkehrenden

akribisch genauen Aufzählungen alles



CHINA 243

Materiellen, das die spirituellen
Handlungen begleitet, begreift auch der
sinologisch Unvorbelastete langsam,
warum es den Chinesen in der Religion
nicht in erster Linie auf die Lehre
(buddhistisch, konfuzianisch, taoi-
stisch), sondern auf die Effektivität im
einzelnen ankommt, und warum sie
sich aus jeder Glaubensrichtung jenen
Aspekt heraussuchen, der ihnen am
meisten Profit im Diesseits wie im
Jenseits verspricht. Und während wir diese
grundchinesische Eigenschaft gerade
zu unserem Bildungsvorteil verinner-
licht haben und uns schwören, nie wieder

einem Chinesen die belanglose
Frage zu stellen, ob er Taoist, Konfuzia-
nist oder Buddhist sei, geht im Text die
aktuelle Beschreibung der Zeremonie
weiter, und es heisst: «<Seit 400 Jahren
hat es ein solches Fest nicht mehr gegeben»,

sagt uns ein alter Fischer auf dem
Tempelvorplatz, und er fügt, wie um
unsere Zweifel zu zerstreuen, hinzu:
<Selbst alte Leute können sich nicht
erinnern, je daran teilgenommen zu habew»
(S. 138). Es folgen einige Begegnungen
mit taoistischen Vertretern, dem
Vorsitzenden der Taoistenvereinigung der
Stadt Tainan «Herr Guo begrüsst uns
strahlend wie lang ersehnte Gäste. Von
weitem sieht es so aus, als mache er im
Knopfloch, aufder Krawatte und aufder
Krawattennadel Werbung für Tennisbälle,

doch es sind natürlich Embleme,
die das Symbol für Yin und Yang, die
beiden kosmischen Urkräfte tragen»,
(S.147), einem professionellen Medium
und zweier ebenso professioneller
Wahrsager. Und während wir schon
altklug den ganzen religiösen Rummel
(«Aufder Opernbühne, unweit des

Tempelvorhofs, spielen die Darsteller einen
traditionellen Stoff in traditionellen
Kostümen, sieht man einmal davon ab,
dass eine Sängerin eine Sonnenbrille

trägt und eine andere über dem grünen
Seidenkleid einen Hut wie Bogie in
(Casablanca). In Abständen von zehn
Minuten erklingt ein jaulendes Hupsignal,

als ginge eine Geisterbahn los, dann
steigt dichter weisser Rauch auf der
Bühne hoch, und zwei Frauen singen
einen sinnlichen Schlager, der keine
erkennbare Verbindung mit der Oper
oder gar dem Tempelfest hat. .», S.

145) als eine einzige Ausquetschung
der treuglaubenden Bevölkerung
verstanden haben, an der alle, nur nicht sie

verdienen, weist der chinesische Wahrsager

mit einer verblüffenden Enthüllung

seiner Meisterschaft unsere Arroganz

in die Schranken. Die Wahrheit
liegt also irgendwo in der Mitte — und
so haben wir wieder etwas gelernt —
diesmal den Grundgedanken der
taoistischen Philosophie.

Die Beispiele liessen sich aus den
andern Texten beliebig fortsetzen. Sie
handeln von Besuchen unterschiedlicher

Orte und unterschiedlicher
Institutionen, von Begegnungen mit den
unterschiedlichsten Menschen in
China. Warum die chinesischen Kinder,
die dem ausländischen Freund vorgeführt

werden, ihn regelmässig zu Tränen

rühren; Pekinger Stadtgeschichte,
das Porträt einer Stalinistin (einer
freiwillig in China lebenden Ausländerin),
ein Abstecher zum Grab des Konfuzius
und der Höhepunkt: Besuch bei einem
chinesischen Würdenträger — noch nie
habe ich bei einem Text über China so
herzlich lachen können! — und viele
andere Reportagen mehr, die zu einer
einzigartigen Definition des chinesischen

Völkscharakters verschmelzen.
Jedenfalls hat Tilman Spengler das

Bild, das einst Karl May über «den
Chinesen vom Strand des Jangtse Kiang» im
Winnetou III entwarf f. «überall sieht
man in den unbeweglichen, nichtssagen-



244 CHINA

den Zügen den Ausdruck, den man mit
dem Wort üeer> bezeichnen möchte und
der infolgedessen nicht einmal ein
Ausdruck wäre, wenn nicht aus zusammengekniffenen

Augen ein Etwas blickte,
das sie alle kennzeichnet: Die Verschlagenheit

.» [Bamberger Ausgabe, S.

266—7]) doch um einiges zurechtgerückt.

Mein Lieblingsessay ist «Im Zug
nach Osten» — für jeden, der noch nie
in China war, eine Vorgeschmack auf
die Qualen, die da harren, für jeden der
es schon mal erlebt hat, eine
psychoanalytische Nachbereitung. Gemeint
sind natürlich die endlosen
Lautsprecheransagen, denen sich auch der
genervteste Reisende nicht entziehen
kann, es sei denn, «erführe einen schwe¬

ren Hammer mit sich». Als Spenglers
Eisenbahn mitten auf der Strecke in der
Gobi halten muss, weil ein schlafender
alter Bauer mit seinem Büffel die
Schienen blockiert, lautet die Trompeten-

(chinesisch: «Lautsprecher»)-
Durchsage: «Ladies and gentlemen, this
train has stopped for no reason.» Dem
kann ich nur noch eine eigene Erfahrung

aus dem Jahre 1988 hinzufügen,
eine Lautsprecheransage auf der langen
Bahnfahrt Kanton-Peking: «Genossen,
übt Hygiene! Werft euren Abfall aus dem
Fenster!»

Ruth Keen

1 Tilman Spengler, Geistermauern.
Chinesische Piktogramme. Kursbuch Verlag,
Berlin 1989.

Japans literarische Software

Sieht man sich im Stadtteil Kanda in
Tokyo entlang der Yimbocho-Strasse
um, so glaubt man, sich auf einer
deutschen Dauer-Buchmesse zu befinden:
deutschsprachige Literatur und
Philosophie in einer Vollständigkeit, wie man
sie hierzulande suchen muss —
Ausdruck der intensiven Aufmerksamkeit,
der sich deutsche Kultur traditionellerweise

in Japan erfreut.

Aber auch auf deutscher Seite
scheint inzwischen einiges getan zu
werden.

In Tokyo fand vor kurzem unter dem
programmatischen Titel «Begegnung
mit dem (Fremdem» der achte Weltkon-
gress der Germanisten statt. Und die
letztjährige Frankfurter Buchmesse
stand unter dem Schwerpunktthema

«Japan». Gute Zeiten also für den
japanischen Kulturaustausch? Indessen:
Die wirklichen Verhältnisse — die sind
nicht so; hier herrscht immer noch eine
befremdliche Einseitigkeit. Einer
immensen Lernfähigkeit auf japanischer

Seite steht nach wie vor auf der
deutschen Seite fast ebenso grosse
Unwissenheit gegenüber.

Historisch gesehen, ist das gewiss
eine Folge ehemaliger Prioritäten:
Zunächst die wissenschaftlichen,
technischen, administrativen und militärischen

Exporte des Wilhelminischen
Deutschland, als Japan nach der
erzwungenen Öffnung durch den US-
Commodore Perry im 19. Jahrhundert
im Zeitraffertempo seine Modernisierung

begann; dann die allgemeine
Verwestlichung des Landes nach 1945 —



JAPANISCHE GEGENWARTSLITERATUR 245

das alles hat allzulange bewusstseins-
prägend gewirkt, und zwar so sehr, dass
sich die Legende vom bloss
nachahmenden Genie Japans konkurrenzloser
Beliebtheit erfreuen konnte. Aber auch
heute noch, wo die computerisierte
Weltmacht Japan auch beim schlechtesten

Willen nicht mehr zu übersehen ist,
beschränkt sich die Rezeption weitgehend

auf die Spannweite zwischen Chip
und Zen: Über die High-Tech-Importe,
die die obligatorische Hardware liefern,
breitet die kulturelle Software von
Ikebana und Aikido, Chado-Zeremonie,
Haiku-Lyrik und Tuschmalerei den
schönen Schein. Aus einem hochindu-
striaUsierten Osten leuchtet dank einer
reduzierten Wahrnehmung die Illusion
ästhetischen und meditativen Heils.

Einige rohe Zahlen zur Illustration
des durchaus ungleichgewichtigen Kul-
turaustauschs. Während 3000 japanische

Studenten Germanistik derzeit als

Hauptfach belegt haben und allein
2500 Sprachlehrer Deutsch unterrichten

— unter dem Eindruck der
deutschen Wiedervereinigung steigen die
Zahlen weiter an! —, ist die Japanologie
mit gerade sieben Lehrstühlen bei uns
nach wie vor ein Orchideenfach. In
Tokyo und Osaka gibt es zwei Goethe-
Gesellschaften mit jeweils eigenen
Jahrbüchern, in Tokyo dazu ein
privates Goethe-Museum, das allein über
220000 Buchtitel umfasst. Fünf
Goethe-Ausgaben sind erschienen; den
«Werther» zum Beispiel haben nicht
weniger als 27 Übersetzer in 62 Auflagen

herausgebracht. Insgesamt kommt
in Japan pro Jahr ein Vielfaches an
Übersetzungen von dem auf den
Markt, was die Bundesrepublik, nach
Unesco-Angaben das grösste
Übersetzer-Land der Welt, hier produziert,
wobei sie zumeist noch nach englischen
Vorübersetzungen arbeitet.

Nun, das hat sich schon im Vorfeld
der letztjährigen Buchmesse geändert:
Zumindest das japanische Termingeschäft

läuft. Freilich wird einiges davon
abhängen, dass die nötige
Vermittlungsarbeit geleistet wird. Wie lange
dauert es, bis nur ein Name bei uns
eingeführt ist! Ein Mishima, ein Oe, ein
Abe, ein Inoue, ein Kawabata macht
noch keine japanische Literatur. Deren
fraglose Fremdheit wird ohnehin manchen

kommentierenden Umweg erfordern.

In dieser Perspektive ist die 1989 bei
Insel begonnene «Japanische Bibliothek»,

von der inzwischen acht Bände
vorliegen, ein ebenso ehrgeiziges wie
respektables Projekt. Literarische,
philosophische, ästhetische und
kulturhistorische Werke der japanischen
Moderne und Vormoderne, also aus
der Zeit nach und vor der sogenannten
Meiji-Restauration, die in Wahrheit
eine soziale, ökonomische und kulturelle

Revolution war, sollen hier
erscheinen. Die Übersetzungen gehen,
selbst bei den entlegeneren Texten,
prinzipiell auf die Originale zurück.
Ausführliche Kommentare bieten die
verständnisnotwendige biographische
und literaturgeschichtliche
Zusatzinformation. Authentizität ist die editorische

Absicht — schon bei der
Namensschreibung: Wie in Japan üblich, ist der
Famüienname vorangestellt; das Individuum

folgt erst an zweiter Stelle.
Ueda Akinaris (1734-1809)

«Erzählungen beim Frühlingsregen»,
erschienen 1808, bieten ein noch relativ

vertrautes Stück japanischer Literatur:

historische Erzählungen, in denen
Samurais und Räuber, Geishas und
Mönche ihr Wesen und Unwesen treiben

_ Trotzdem schreibt der Gelehrtenliterat

Ueda, der in einer Zeit nationaler

Rückbesinnung mit antichinesi-



246 JAPANISCHE GEGENWARTSLITERATUR

sehen, antibuddhistischen,
antikonfuzianischen Tendenzen seinen
kosmopolitischen Humanismus nicht preisgab,

eine zurückhaltende und eher leise
Prosa. Etliche lyrische Ingredienzien,
von Vergänglichkeitsmelancholie und
Naturinnigkeit erfüllt, beziehen sich auf
die älteste japanische Lyrik-Sammlung
aus dem 8. Jahrhundert, das Manyö-
shü, zurück.

Spezifischer ist das surrealistische
Element dieser Erzählungen; am
bemerkenswertesten diejenige Komponente

japanischer Literatur, die im
Westen zumeist nicht angemessen
wahrgenommen wird, weil Japan
bekanntlich immerwährend lächelt,
aber nicht lacht: ein Humor, der Sarkasmus

und Selbstironie einschliesst.
«Meine Feder sticht Menschen, und
diese wiederum stechen mich. Doch keiner

von uns hat je das Blut des anderen
gesehen.» Ein Pirat etwa, der sich als

ehemaliger Hofbeamter und
unverdrossener Poet entpuppt, überfällt das
Schiff eines Gouverneurs — nur um
ihm die poetischen Leviten zu lesen: die
Fortführung der Literaturkritik mit
anderen Mitteln. Oder ein buddhistischer

Mönch, der sich bei lebendigem
Leibe hat begraben lassen, um eine
besonderes günstige Wiedergeburt zu
erlangen, stellt nach seiner Ausgrabung
seine Lebendigkeit durch die gewissenhafte

Ausführung neuerworbener
ehelicher Pflichten unter Beweis. Das
hindert aber nicht, dass er als Lastenträger
ein Pferdeleben führt: der Gotteslohn
der Ewigkeit.

Der zweite Erzählungsband der
Sammlung bietet unter dem Titel «Im
Umbau» — Symbol der Umbruchssituation

seit der Meiji-Zeit — elf Texte
von Morì Ogai (1862-1922)2. Er ist
zweifellos eine Zentralfigur der japa¬

nisch-deutschen Begegnung um die
Jahrhundertwende.

Von 1884 bis 1888 hat er im
Wilhelminischen Deutschland Medizin und
Naturwissenschaften studiert. Danach
ist er bis zum Generalarzt der japanischen

Armee aufgestiegen. Doch diese
Karriere ging keineswegs mit soldatischen

Sensibüitätsverlusten einher.
Auch als Militär, selbst wo er in die
militante Samurai-Tradition zurückzu-
lenken schien, hat Mori Ogai etwas von
einem Querdenker und Querschreiber
behalten — unüberhörbar in der Erzählung

«Das letzte Wort» der bittere Satz:

«.. die Obrigkeit macht keine Fehler».
Autoren wie Wedekind und Schnitzler
hat Mori Ogai ebenso übersetzt wie
etwa Strindberg oder Wilde. Und auch
in der Philosophie — bei Schopenhauer
und Nietzsche, Eduard von Hartmann
und Philipp Mainländer — war er
durchaus nicht bei den Jasagern, den
Positiven zuhause.

Die oft ins Essayistische gehenden
Erzählungen zeigen einiges von der
erstaunlichen Belesenheit dieses
bedeutenden Intellektuellen der japanischen

Moderne. Trotzdem ist hier keine
nervtötende Bildungsdichtung zu
befürchten. Eher irritierend für den
heutigen Leser ist der melodramatische
Zug, der besonders die frühen Erzählungen

bestimmt, unter ihnen «Die
Tänzerin»: die erste Ich-Erzählung der
neueren japanischen Literatur. In der
obsessiven Variation von Mori Ogais
lebensgeschichtlichem Trauma, einer
scheiternden Liebesbeziehung zu einer
Deutschen, meldet sich so etwas wie ein
«japanischer Werther» zu Wort. Doch
es ist wohl die Frage, ob eine Personalunion

dieser Art mehr als eine Mesalliance

sein kann. Im übrigen sorgen
Mori Ogais stilistische Qualitäten — die
Verbindung von Spannungselementen



JAPANISCHE GEGENWARTSLITERATUR 247

mit nüchterner Beobachtung und der
traditionellen japanischen Kunst der
Verknappung, einer Ästhetik der Kargheit

— dafür, dass die Konturen nicht in
Tränenmeeren verschwinden. Der
umwerfende Witz respektlosester Zen-
Patriarchen wie in der späten Erzählung

«Hanshan und Shide» ist ohnehin
für das Gegenteil gut.

Um dieselbe Zeit, in der Mori Ogai,
kenntnisreich dilettierend, neuere
europäische Denkbewegungen in sein Werk
zu integrieren sucht, stellt Nishida
Kitaro (1870-1945) die Verbindung
zur professionellen westlichen, vor
allem zur deutschen Philosophie her.
Seine Abhandlung «Über das Gute» von
1911 — der erste und bisher einzige
philosophische Band der «Japanischen
Bibliothek» — bietet, gerade auf Grund
seiner unerschrockenen Eklektik,
wegweisende Lösungen, zum Beispiel in
der Fortführung der buddhistischen
und der Schopenhauerschen Mitleidsethik,

die Nishida, unbekümmert um alle
Vorurteile gegen sogenannte «Gefühlsethiken»,

als Einheit von Liebe und
Wissen begreift3. Und spätestens an
diesem Punkt weiss auch der Leser,
dass er keinen bloss gutgemeinten
morahstischen Traktat, sondern eine
«Philosophie der Reinen Erfahrung» vor
sich hat. Wer hier aus dem Osten das
Heil erwartet, wie es modisch sein mag,
stellt alsbald fest, dass ihm eben dort
niemand, kein erleuchteter Buddha
und kein rettender Gott, die Last der
Selbstbefreiung nimmt.

Etwas Verwandtes sagt in sozialkritischer

Wendung Shimazaki Tosons

(1872—1943) Roman «Ausgestossen»
von 19064. Dieses ausserordentlich
einflussreiche Werk ist für deutsche
Leser von besonderem Interesse; denn
Shimazaki setzt sich darin mit der
entwürdigenden Rolle auseinander, die

den sogenannten «Eta», den «Unreinen»,

den «Leuten aus dem Ghetto»,
euphemistisch gesagt: den «Neubürgern»

von der traditionsgeleiteten
japanischen Gesellschaft oktroyiert wurde
— gelegentlich ist das hinter der
Fassade der Gleichheit auch heute noch
der Fall. Der empörende Zynismus
sozialer Ausgrenzungen hat diese
japanischen Parias gar als «Hinin», als
«Nichtmenschen» klassifiziert, die
einem Gerichtsurteil von 1859 zufolge
gerade ein Siebtel eines «richtigen
Menschen» wert waren.

In der Form eines analytischen
Romans, der gleichwohl grösste
Spannungsgrade erreicht, lässt Shimazaki
seinen Helden zu seiner «£ta»-Identität
finden. Melodramatische Zuspitzungen
bleiben dabei nicht aus. Ein Ensemble
bösewichtiger Intriganten und vorbildlicher

Idealfiguren sorgt für schönste
Schwarz-Weiss-Verhältnisse. Ausserdem

ist die Verbindung naturalistischer
Stilformen in der Tradition von
Dostojewskijs «Schuld und Sühne» mit rous-
seauistisch gefärbten Konfessionen
nicht eben leicht zu rezipieren. Trotzdem

ist diese Art von sozial engagierter
Gebrauchsliteratur ganz und gar
unverächtlich. Und vieUeicht kann dieses

Exempel des japanischen Naturalismus
bei uns sogar dafür sorgen, dass die
liebgewordene Gleichsetzung von
Japonismus und Ästhetizismus, zu dem
in der Regel noch ein Narzissmus à la
Mishima assoziiert wird, sich wenigstens

ansatzweise auflöst.
Nagai Kafrts (1879-1959)

«Romanze östlich des Sumidagawa»
scheint demgegenüber wieder auf die
japanische Variante des l'art pour l'art
zurückzuführen5. Die melancholische
Liebesgeschichte zwischen einem
alternden Schriftsteller und einer
ungewöhnlichen Geisha — das ist auf den



248 JAPANISCHE GEGENWARTSLITERATUR

ersten Bück kaum mehr als eines der
«Bilder derfliessenden Welt», wie wir sie

aus der japanischen Malerei und
Farbholzschnittkunst reichlich kennen. Und
auch die reflexive Einbeziehung des
dichterischen Prozesses scheint den
Verdacht des ArtifizieUen nur zu erhärten.

Der satirische Witz indessen ist
diesem Ästheten darob keineswegs
abhandengekommen, zumal im
Umgang mit der müitanten Staatsgewalt
und der schönen neuen Welt der
Konkurrenz nicht, in der das Hässliche
allein das Realitätsprivileg hat.

Eine Art von Romanze verspricht
auch Ibuse Masujis Erzählungsband
«Pflaumenblüten in der Nacht»6. Doch
Ibuse (geboren 1898), einer der Grossen

der japanischen Gegenwartsliteratur,
bei uns bekannt geworden mit

seinem Hiroshima-Roman «Schwarzer
Regen», zerpflückt hier die Blüten des
Ästhetizismus so, dass ein durchaus
realistischer Nightmare stattdessen
zum Vorschein kommt. Im übrigen
zeigt Ibuse den Witz des lachenden,
nicht lächelnden Japans in schönstem
Masse.

«Opa Stiertiger», geradezu ein Lesefest,

erzählt von der Odyssee eines
beruflich erfolgreichen, familiär
strapazierten Bullenzüchters, der mit seinem

potenten Tierpark über Land zieht und
als «Bullenzuhälter» und viehischer
«Heiratsvermittler» zum bevorzugten
Projektionsanlass seiner sexualneurotischen

Umgebung wird.
Die unfreiwillige Komik mihtärischer

Poesie kommt dazu. «Ehrerbietung

aus der Ferne» bietet einen im
Krieg verrückt gewordenen «Blick-
nach-Osten-Kommandeur» auf, der in
Richtung des Kaisers salutiert, wo
immer er geht und steht. Die wahnhafte
kaisertreue Militanz mit ihren obsessiven

Wiederholungszwängen ist indes¬

sen nichts anderes als der «normale»
militärische Alltag. Wenn ein untergebener

Soldat den Krieg Verschwendung

nennt, so ist eroffenbar ein Idiot.
Noch witziger «Das Soldatenlied

(Alte Kameraden»», das die Restauration

der Kriegsromantik aufs Korn
nimmt. Das bei einem Firmenausflug in
vierzehn getragene Strophen mit
halbstündiger Dauer vorgetragene Lied hat
just die nötige Länge, dass die
sentimentale Sangesbrüderschaft ausgiebig
bestohlen werden kann. Gesang dieser
Art macht Diebe, wie die zugezogene
Polizei als wahrer Musikkenner sofort
weiss.

Einiges trister demgegenüber die
Sammlung japanischer Nachkriegslyrik,

die der erste Gedichtband der
Bibliothek unter dem Titel «Mensch auf
der Brücke» bietet7. An die von der
Zen-Tradition inspirierte Haiku- und
Tanka-Poesie erinnert hier fast nichts
mehr — eher fast alles an die Erfahrungen,

die Günther Anders in seinem
titelgleichen Tagebuch aus Hiroshima
und Nagasaki beschrieben hat.

Vierzehn Autoren der beiden
wichtigsten Dichterzirkel der Nachkriegszeit

sind hier in durchweg bemerkenswerten

Übertragungen vertreten —
bemerkenswert auch deswegen, weil
die deutschen Versionen über Jahre
hinweg in Lehrveranstaltungen der
Universität Zürich gemeinsam von
Studenten und Dozenten erarbeitet wurden.

Die Dichter des Arechi-Kreises,
nach T. S. Eliots «Waste Land» so
benannt, haben versucht, die existentielle

Wüste ihres Landes nach der
Zerstörung von 1945 lyrisch zu vergegenwärtigen

— und zu überwinden. Die
später gegründete Retto-Gruppe
hingegen hat sich an einer politisch
engagierten Literatur orientiert. Wohlgemeinte

Plattheiten hier, existentialisti-



JAPANISCHE GEGENWARTSLITERATUR 249

sehe Lamenti dort, liegen den Retto-
und Arechi-Dichtern manchmal nicht
fern. Etüche geglückte Beispiele zeigen
aber, dass in beiden Fällen keine
konstitutiven Mängel zu diagnostizieren sind.
Aus Kuroda Saburos lakonischem Are-
chi-Gedicht « Warten»:/« Warten/warten
warten.//Warten auf was?/warten/bis
man nicht mehr weiss worauf//Aber
sonst/was gibt es sonst als warten./ ..»
Der «Guerilla in der Phantasie» des
Retto-Dichters Kuroda Kio wiederum
ist skeptisch und selbstironisch genug,
um kein politischer Missionar zu sein:
«Schon mehrere Tage bin ich nun
marschiert/mit dem Gewehr. Aber die
Waffe ist zu leicht/Ach ein Irrtum/Halte
ich nicht bloss einen drei Ellen langen
Stock in der Hand?/» Der Arechi-Dich-
ter Miyoshi Toyichiro schliesslich zeigt
mit seinem provokativ zynischen und
blasphemischen Hiroshima-Gedicht
«Himmel», dass existentialistische und
pohtisch engagierte Lyrik keine Gegensätze

sein müssen: «Für die Menschen/
durch die Menschen/mit den
Menschen/im Namen der Menschen/durchbohrte

der Lichtstrahl die Menschen.»
Erstaunhch für uns, dass auch diese

Dichtung, die der «gendaishi»-, der
westlich beinflussten, in freien Formen
gehaltenen Lyrik zuzurechnen ist, trotz
ihres prekären Verhältnisses zur japanischen

Tradition existieren kann. Während

im Land der Dichter und Sänger
Lyrik allemal ein Kamikaze-Unterneh-
men geworden ist und jeden Monat
eine weitere Literaturzeitschrift stirbt,
erscheinen im Land der Samurai und
der Hacker Gedichtbände in hohen
Auflagen. Reine Lyrikverlage, sogar
reine Lyrikzeitschriften sind keine
Abschreibungsgesellschaften. Das
Erbe der japanischen Form von
«Gelegenheitsdichtung», die jedem Gebüde-
ten aktive lyrische Fähigkeiten abver¬

langt, und zwar nicht erst in dem
Moment, wo er Seppuku begeht, sorgt
hier für grösste Resonanz.

Ein gutes Beispiel dafür ist der 1931
in Tokyo geborene Tanikawa Shuntaro.
Schon mit seiner ersten
Gedichtsammlung «Die Einsamkeit von zwei
Milliarden Lichtjahren» hat er einen
überwältigenden Erfolg gehabt — ein
japanischer Prévert, wie man ihn wegen
seiner unkonventionellen Formen, seines

Witzes und seiner Nähe zum AUtag
genannt hat: Unter dem kosmisch-exi-
stentiell anmutenden Titel findet ein
«Picknick aufder Erdkugel» statt8.

Ebenso nahe läge es freilich, Tanikawa

in gewissem Sinn einen japanischen

Hofmannsthal zu nennen, weil
sich bei ihm die Skepsis gegenüber der
Poesie ungeachtet des frühen Erfolges
zur melancholisch-prinzipiellen Wort-
und Sprachskepsis erweitert hat.
«Inmitten aller Dinge die nichts sagen/
ist nur der Mensch geschwätzig. .»

Gerade aus dieser Sprachskepsis
aber gewinnt Tanikawa die unverwechselbaren

Formen seiner Poesie, seine

Spiel- und Experimentierlust. Das hat
ihn mit Hans Carl Artmann und Oskar
Pastior, zuvor als Wortillustrator mit
Paul Klee zusammengebracht.

Die Piktogramme der japanischen
Schrift geben dabei Inspirationshilfe:
«Schriftzeichen zerlegt/kehren zurück zu
den Dingen/die sie bedeuteten.» Die
Wörter, die eigentlich durch Abgründe
von den Dingen getrennt sind, werden
zu Dingen eigener Art: «Mit allen
schweigenden Dingen zusammen/ihr
Wörter/seid einfach da /niemals/dürft
ihr schwatzen.» Gleichwohl entfalten sie
einen Witz, in den «Coca-Cola-
Lessons» von Tanikawa auch einen
satirischen Humor auf das «Warenhaus

Nippon», der die Wortabgründe in
schönste Heiterkeit transformiert und



250 JAPANISCHE GEGENWARTSLITERATUR

der grösste Vorzug dieser vielfältigen
Lyrik ist: «Stopft man Bedeutung in eine
Worthautlund hängt sie als Wurst
zubereitet/vor dem Laden auf/kommen die
hungrigen Hunde gelaufen/. schon
sind sie erregt vom Geruch der Bedeutung

...»

Nach der Lektüre dieser ersten acht
Bände der «Japanischen Bibliothek»
wird man auch in die Worthaut «Japan»
andere Bedeutungen stopfen müssen.
Wem das aber nicht gefällt, weil er sich
lieber an die bewährte Mond- und
Kirschblütenpoesie hält, der folge der

Empfehlung, die Hagiwara Sakutaro zu
Beginnn der modernen japanischen
Lyrik gegeben hat: «Tsuki ni hoeru» —

«Man belle den Mond an!»

Ludger Lütkehaus

1 Ueda Akinari: Erzählungen beim
Frühlingsregen. — 2 Mori Ogai: Im Umbau. —
3 Nishida Kitaro: Über das Gute. — 4

Shimazaki Toson: Ausgestossen. — 5 Nagai
Kafu: Romanze östlich des Sumidagawa. —
6 Ibuse Masuji: Pflaumenblüten in der
Nacht. — 7 Mensch auf der Brücke. —
8 Tanikawa Shuntaro: Picknick auf der
Erdkugel. — Alle Titel im Insel Verlag, Frankfurt

am Main.

Das Zürcher Konzertleben

Zu einem Buch von Margaret Engeler

Das Buch von Margaret Engeler
führt unter seinem Haupttitel «Das
Zürcher Musikleben» zwei wichtige
Untertitel: erstens die drei aUiterieren-
den Begriffe «Meinungen — Moden —
Medien» und zweitens «Volkskundliche
Aspekte der städtisch-bürgerlichen Kultur»

'. Diese Beititel sind deshalb wichtig,

weil sie falsche Erwartungen zu
verhindern helfen. Die Autorin, welche
mit einer musikalisch-volkskundlichen
Arbeit promoviert hat, geht weniger
evaluierend als mit dem Ziel einer
Bestandesaufnahme an diese neue Aufgabe

heran. Sie hat ein ansehnliches
Material gesammelt und füllt zwei der
drei Begriffe, nämlich «Meinungen»,
und «Medien», mit genügenden Belegen

aus. Was genuin künstlerische
Erscheinungen, inner- und ausserhalb
von Zürich, sind, und was blosse
«Moden», vermag die Autorin ver¬

ständlicherweise nicht zu klären.
Ansätze zu solchen qualifizierenden
Unterscheidungen hätte man allerdings
begrüsst.

Kennzeichnend für den Ausgangspunkt

von Margaret Engeler ist ihr
Vorwort. In ihm nennt sie als jene Personen,

«welche heute und hier das Musikleben

prägen», die Musiker, die
Musikförderer und «das Publikum». «Es handelt

sich also um eine volkskundlich-
musikkulturelle Fallstudie», schreibt sie.
Sie hofft, und sie ist zu dieser Hoffnung
teilweise berechtigt, dass sie, diese
Fallstudie, «durchaus auch als
Entscheidungshilfe für musikalische Aktivitäten,
etwa für die Programmgestaltung und
für die materielle und soziale Kulturförderung

durch Individuen, Sponsoren
und die öffentliche Kulturförderung»
dienen könne. Auch hier wird die
Ausklammerung der ebenso wichtigen Fra-



ZÜRCHER KONZERTLEBEN 251

gen der Qualitäten von Ensembles,
Sohsten und vor allem von heute
arbeitenden Komponisten deutlich. Diese
«Fallstudie» folgt der heute in der
Soziologie vorherrschenden Neigung,
das kulturelle Leben als ein Resultat
von Wechselwirkungen unter an sich
feststehenden Faktoren zu begreifen
und darzustellen. Gewiss, dieser
Blickwinkel wirkt dem übertriebenen
Persönlichkeitskult entgegen, der heute
das Musikleben nicht nur geistig,
sondern, mittels übersetzter Gagen, auch
materiell schwer belastet.

Indessen gibt es in diesem Buch
Kapitel, die durch das Weglassen der
Qualitätskriterien ernstlich
eingeschränkt werden. Das trifft weniger auf
die auf die Einleitung folgenden Kapitel

«Das städtische Konzertpublikum»
und «Die E-Musikpflege in der Stadt
Zürich» als auf das zentrale Kapitel
«Die Entstehung neuer musikalischer
Zweckgemeinschaften» zu. Hier werden
zuerst «Musikgemeinschaften, Subkulturen

und Teilkulturen», dann «die

Frauenmusik», ferner «die politische
Musik», «die Computermusik und ihre
musikgesellschaftliche Funktionalität»
und schliesslich «Die Funktion der
kunstmusikalischen Zweckgemeinschaften:

Gruppenidentität und persönliche

Identität» diskutiert.
Sowohl für private Musikförderer

wie für Subventionsgeber aus der
öffentlichen Hand wäre es unabdingbar
zu erfahren, welche dieser
«Zweckgemeinschaften» wegen mangelnder
Begabung ihr erstrebtes Ziel kaum oder
überhaupt nicht erreichen. Für die
beratende Funktion der dem Zürcher
Stadtpräsidenten zur Seite stehenden
Musikkommission, die seit kurzem
unter der Leitung des im Buch genannten

Pianisten und Komponisten Werner
Bärtschi steht, könnte eine Evaluierung

der verschiedenen Gruppen hilfreich
sein.

Über Gut und Schlecht, über die
Positionen einer kompositorischen
oder interpretatorischen Leistung auf
der qualitativen Grundskala, haben
natürlich Musikkritiker von Berufes

wegen zu entscheiden. Aber gerade sie

will Frau Engeler auf neutrale Rollen
zurückbinden. «Gemäss seinem Auftrag
ist der Kritiker verpflichtet, zwischen der
Musik, ihrer Produktion [meint sie

Reproduktion?] und Rezeption den
Vermittler zu spielen.» Sie billigt dem
Kritiker gegenüber Neuer Musik (die in
Grossschreibung fachlich auf die
Schönberg-Nachfolge bezogen werden
sollte) «Einstiegshilfe» zu. Aber gesamthaft

sieht Frau Engeler den Musikkritiker
erstaunlich negativ. Das geht so

weit, dass sie auf das alte Wort von der
«Clique» der Musikkritik anspielt, wenn
sie schreibt: «Die Professionalität des

Kritikers begünstigt unweigerlich eine

cliquenhafte Entfremdung und
Distanzierung vom Konzertpublikum.» Dazu
im Widerstreit steht in den Anmerkungen

ihre Fussnote 114, welche zugibt:
«Anhand von Gesprächen wurde es

deutlich, dass sich das Abonnementspublikum

der Donnerstags- und
Freitagskonzerte durch Rezensionen des

Dienstags-Abonnementskonzerts zum
Teil beeinflussen liess. »

Welche Angst vor Konfrontation
Margaret Engeler auch immer Wertfragen

an sich und Wertentscheidungen
umgehen lässt, in ihrem Buch liegt doch
eine Bestandesaufnahme vor, welche,
mit der nötigen Kritik gelesen, ihren
Dienst versehen kann.

Andres Briner

1

Margaret Engeler, Das Zürcher Musikleben.

Paul Rothenhäusler Verlag, Stäfa
1990.



252 NEUTRALITÄT IM WANDEL

Schweizer Neutralität im Wandel

Eine vor zwölf Jahren erschienene
Kurzfassung der schweizerischen
Neutralitätsgeschichte schliesst mit den
Worten: «In einem Zeitalter weltweiter
Verflechtung und völkerrechtlicher
Verantwortlichkeit können sich sowohl in
Behörden als auch im Volk verankerte
Wertvorstellungen verändern. Offenbar
verlieren Begriffe wie totale Souveränität
und totale Neutralität einiges von ihrem
ehemals fest umrissenen Inhalt und
Sinn.» Dieser Zeitpunkt ist nun
eingetreten. Angesichts der Herausforderungen,

die unsere Annäherung an den
Europäischen Wirtschaftsraum (EWR)
und an die Europäische Gemeinschaft
(EG) an uns steht, müssen wir unsere
überkommene Ansicht von Neutralität
neu überdenken.

Bekanntlich waren im Lauf der
Jahrhunderte Neutralitätsrecht — und vor
allem Neutralitätspolitik — stetem
Wandel unterworfen, veränderten sich
je nach den Veränderungen der
europäischen Umwelt. Diese Entwicklung
ist bis in die Mitte des 20. Jahrhunderts
erforscht und geschildert. Nun setzt der
Politikwissenschaftler Jürg Martin
Gabriel diese Darstellung mit seinem
neuesten Buch bis in unsere Tage fort '.

Es geht ihm nicht darum, neue Fakten
zu erschliessen. Sondern er wiU zeigen,
dass sich die Neutralität auch im
20. Jahrhundert und besonders in jüngster

Zeit gewandelt hat. Das ist sein
zentrales Thema. Zur Veranschaulichung

führt er Beispiele aus der Ära
des Ersten Weltkriegs, des Völkerbundes,

des Zweiten Weltkriegs, des Kalten
Krieges an; er bespricht die Guten
Dienste der Schweiz, den Geist von San

Francisco, die Einstellung gegenüber
der UNO, die Rhodesien-Sanktionen

bis hin zu den Massnahmen in der
gegenwärtigen Golf-Krise.

Gabriel beabsichtigt eine Auflistung
der wesenthchsten neutralitätsbezoge-
nen Probleme unseres Jahrhunderts,
«eine Aufzählung der wichtigsten
Einschränkungen und Verletzungen unserer
Neutralität in jüngster Zeit». Das ist dem
Autor in grossen Zügen eindrücklich
gelungen, wenn wir auch einige
überspitzte Formulierungen, plakative
Äusserungen, nicht übernehmen möchten.
Wir erkennen, was man schon aus der
älteren Neutralitätsgeschichte weiss,
dass nicht nur das Übergewicht einer
einzelnen Macht — Napoleon,
Bismarck, Hitler — unsere Neutralität
bedroht, sondern dass dies auch durch
das harmonische Konzert der
Grossmächte — Heüige Allianz, Völkerbund
— geschieht.

Während die Neutralität der Alten
Eidgenossenschaft eine elastische Formel

blieb, in der viel Verschiedenartiges

Platz hatte, verengte sie sich seit
ihrer völkerrechtlichen Fixierung 1815.
Aber auch nachher wurde die Neutralität

recht liberal interpretiert. So hat
z. B. der Völkerrechtler Carl Hilty noch

gegen Ende des 19. Jahrhunderts
Bündnisse mit dem Ausland als mit der
Neutralität vereinbar erklärt, falls solche

Pakte von der Schweiz nach Verletzung

ihrer Gebietshoheit zum Schutz
der Neutralität abgeschlossen würden.
Bis zum Ersten Weltkrieg konnte eine
Politik der absoluten Neutralität
durchgeführt werden, nicht aber im Lauf des

Krieges, wo sie besonders im
wirtschaftlichen Bereich starke Einbussen
erlitt. Nach dem Eintritt in den Völkerbund

verabschiedete die Schweiz die
absolute Neutralität und ging offiziell



NEUTRALITÄT IM WANDEL 253

zur differentiellen Neutralität über,
kehrte aber vor Ausbruch des Zweiten
Weltkrieges offiziell wieder zur absoluten,

integralen Neutralität zurück. Wie
sehr sich die Neutralität verengte, zeigt
z. B. die Tatsache, dass unser
Aussenminister Motta, ein gläubiger Katholik,
sich bei Ausbruch des Krieges weigerte,
einen Friedensappell des Papstes zu
unterzeichnen, mit der Begründung,
dass sich ein solcher Schritt mit der
absoluten Neutralität nicht vertrage.
Aber während des Krieges konnte
diese unbedingte NeutraUtät,
wiederum auf wirtschaftlichem Gebiet, nur
noch theoretisch, nicht wirklich,
eingehalten werden. Wo und wann in der
Folgezeit bis heute solche Einschränkungen

freiwiUig — und besonders
unfreiwillig — erfolgten, weist Gabriel
überzeugend nach. Er billigt dem
Bundesrat zu, mit seiner «politique
vigilante» das schweizerische Staatsschiff
gut durch die Klippen der internationalen

Politik geführt zu haben.

Aber, so meint Gabriel, ein Wandel
habe nicht nur in der Neutralitätspolitik,

sondern auch im Neutralitätsrecht
stattgefunden; es befinde sich seit
Jahrzehnten in der Krise. Unsere Neutralität

beruhe nicht mehr auf einem festen,
rechtlichen Fundament. Sie sei immer

mehr eine pohtische Konzeption
geworden. Ihr unveränderter Kern sei

die militärische Neutralität, das Recht,
«im konventionellen Bereich unsere
neutralitätsrechtlichen Pflichten
wahrzunehmen und selbst darüber hinaus
einem Angreifer einen erheblichen
Widerstand leisten zu können». Im übrigen

aber sei unsere Neutralität eine
eingeschränkte geworden, was zwar
offiziell noch nicht eingestanden werde
und weite Volksschichten immer noch
an der überkommenen anspruchsvollen

Idee der absoluten Neutralität
festhielten.

Die anregenden Überlegungen und
Folgerungen des engagierten Politologen

Gabriel sind geeignet, die
weitverbreiteten, unreflektierten und nebulo-
sen Vorstellungen von der schweizerischen

Neutralität zu klären. Der Autor
blickt der veränderten Wirklichkeit
scharf ins Auge und scheut sich nicht,
daraus realistische Konsequenzen zu
ziehen. Sein Buch ist ein verdienstvoller
Beitrag zur gegenwärtig laufenden
Diskussion über schweizerische Neutralitäts-

und Integrationspolitik.
Edgar Bonjour

1

Jürg Martin Gabriel: Schweizer Neutralität
im Wandel. Hin zur EG. Verlag Huber,

Frauenfeld 1990.

Hinweise

Meditationen in Wort und Bild

Vor rund dreissig Jahren schuf die
Bündner Malerin Georgette Boner
neununddreissig symbolträchtige Farb¬

bilder (Wasser, Licht, Baum, Manda-
las), Zeichen fürs innerste Selbst und
fürs grundlegend Gültige unserer
äusseren Wirklichkeit. Diese Meditations-
büder bieten eine mystische Interpreta-



254 HINWEISE

tion des Prologs im Johannes-Evangelium

(Kapitel 1, Verse 1—14). Zu diesen

Bildern hat nun kürzlich Georg
Schmid, Dozent an der theologischen
Fakultät der Universität Zürich und
Pfarrer in Greifensee, in kongenialer
Weise meditative Texte geschrieben, in
denen man Angelus Silesius zu hören
glaubt. Dieses in äusserer Gestaltung
und innerem Gehalt wertvolle
Meditationsbuch — seine Auflage ist auf 500
Exemplare beschränkt! — strahlt eine
zentrale biblische Botschaft weltoffen
und seelennah zugleich aus (Johannes-
Evangelium, Werner Classen Verlag,
Zürich 1990).

Politische Porträts
von Marion Gräfin Dönhoff

Gestalten unserer Zeit ist der Titel
des Bandes, in welchem Marion Gräfin
Dönhoff politische Porträts vereinigt
hat, die zum Teil schon — in kürzerer
Form — als Aufsätze in Zeitschriften
oder in der Wochenzeitung «Die Zeit»
erschienen sind. Die Reihe wird eröffnet

mit einem einfühlsamen, von
Bewunderung und Verehrung geprägten

Bild des Bundespräsidenten
Richard von Weizsäcker. Aber nicht
nur Figuren, denen «Macht und
Verantwortung» übertragen ist (George F.

Kennan, Helmut Schmidt, Anwar el-
Sadat, Henry Kissinger, um nur einige
dieser Abteilung des Buches zu
nennen), auch «Partisanen der Freiheit»
werden porträtiert: Helen Suzman, die
im südafrikanischen Parlament von
1953 bis 1983 für die Menschenrechte
gekämpft hat, Andrej Sacharow, Nelson

Mandela, Robert Havemann und —
neben andern Männern des Widerstandes

gegen Hitler — Peter Graf Yorck
von Wartenburg. «Preussens letztes

Kapitel» ist die Würdigung überschrieben,

die sachlich, abgewogen, die
Hochachtung niemals verfehlend und
dennoch fast trocken in der Beschreibung

der scharfrichterlichen Praxis, der
die Verschworenen des 20. Juli ausgeliefert

waren, als besonders eindrückliches

Zeugnis journalistischer Kunst
erwähnt sei. Die dritte grosse Abteilung
des Buches gilt den «Mittlern in feindlicher

Welt» und vereinigt die Porträts
von so unterschiedlichen Persönlichkeiten

wie Karl Dedecius, Ernst
Fischer, Theodor Eschenburg oder
Carl J.Burckhardt. Die Lektüre ist
nicht nur informativ, sondern zugleich
ein Genuss, weil die Verfasserin die
grosse Gabe lebendiger Darstellung
besitzt, weil sie charakteristische
Einzelheiten, Fragmente eines Gesprächs,
auch Anekdotisches in ihre Porträts
einzuweben versteht (Deutsche Verlags-
Anstalt, Stuttgart 1990).

o£/w /

THOMY
Aus Liebe zum Besseren


	Das Buch

