
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 70 (1990)

Heft: 12

Buchbesprechung: Das Buch

Autor: [s.n.]

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DasBuch

Peter Utz

Abwesend — anwesend
Ein fiktives Gespräch mit George Steiner über seinen Essay
«Von realer Gegenwart»

George Steiner, Sie haben mit dem grossen Essay «Ofrealpresence» — nun
unter dem Titel «Von realer Gegenwart» in deutscher Übersetzung erschienen1

— ein ästhetisches Manifest vorgelegt, das sich gegen Moderne und
Postmoderne stellt. Gelegentlich scheint es, als wollten Sie aus dem 20.
Jahrhundert auswandern, zurück in eine klassische Utopie. Gälte es nicht, um
Brecht zu zitieren, eher anzuknüpfen an das schlechte Neue statt an das gute
Alte?

Ich tue beides. Mein Ausgangspunkt ist das schlechte Neue, eine Epoche
des «Epilogs», des Nach-Sprechens, des Sekundären. Das Künstlerische
erstickt unter einem sekundären Diskurs, der es zudeckt, statt es aufzu-
schliessen. Stellen Sie sich eine Stadt vor, aus der nicht, wie bei Plato, die
Dichter, wohl aber die Kritiker und sogenannten Wissenschaftler des Schönen

verbannt wären — ein Traum von Unmittelbarkeit. Unsere Realität
aber sieht anders aus: Allein zu Shakespeares «Hamlet» existieren rund
fünfundzwanzigtausend Bücher, Essays und Artikel — ein grauenhafter
Morast. Kaum ist es möglich, durch ihn zum Text vorzudringen. Und dieser
selbst wird durch den sekundären Diskurs abgetötet. Der Baum stirbt unter
dem Gewicht der Kletterpflanzen.

Siegreifen im ersten Teil ihres Essays immer wieder zu solchen Bildern, Sie
schreiben ein Dschungelbuch des Sekundären. Dabei beginnt ihre eigene
Bildlichkeit anzuschwellen wie jene «Flutwelle», die Sie zu beschreiben
versuchen. In solchen Bildern gehen die möglichen Differenzierungen unter.
Gibt es denn nicht auch einen rationaleren Zugang zu jenem Phänomen, das
Sie zu Recht kritisieren

Ich benenne seinen Ursprung sehr präzise: Das Zeitalter des «Epilogs»
beginnt im späten 19. Jahrhundert, wenn die Kunst dem reich gewordenen,
aber immobilisierten Bürgertum zum blossen Mittel der Selbstdarstellung
wird. Dann entsteht eine Distanz zwischen Werk und Rezipient, die durch
die Vermittlungsinstanzen besetzt wird. Die Eunuchen des Kunstbetriebs



1040 ZU GEORGE STEINER

ergreifen die Macht. Der Journalismus ist ihr Sprachrohr, und die Akademien,

die auch das ephemerste Kunstprodukt noch würdigen, geben dem
sekundären Diskurs die Aura der Wissenschaftlichkeit. Ich könnte hierzu
Karl Kraus zitieren, mit dem ich das fundamentale Misstrauen in den
Journalismus und das kulturpessimistische Weltbild teile: «Am Anfang war das

Wort, am Ende die Phrase.»

Wie bei KarlKraus muss man aber auch bei Ihnen nachfragen, ob sich dieser

historische Einschnitt zwischen dem «Wort», dem «Logos», und der
«Phrase», dem «Epilog», so scharf bezeichnen lasse. War denn nicht immer
schon das «Wort» auf den kommentierenden, explizierenden Satz angewiesen

Und lässt sich nicht umgekehrt in jeder «Phrase», wenn auch entstellt,
das «Wort» noch hören — Ihre ganze Kulturkritik, selbst wo sie kulturhistorisch

und sozialgeschichtlich ansetzt, mündet immer wieder in einen ontolo-
gisierenden Sprachbegriff.

Sie muss es. Denn Sprache, auch wenn sie sich beliebig missbrauchen
lässt, ist das eigentlich Humane. Darum bilden die Sprachreflexionen das
Mittelstück meines Buchs, das Zentralfeld meines Triptychons. Und am
dichterischen Wort lässt sich am präzisesten der Bruch zwischen «Logos»
und «Epilog» ablesen. Es ist der Moment, in dem Mallarmé konstatiert, das
Wort «rose» bedeute «l'absence de toute rose»*. Und in dem Rimbaud, parallel

dazu, den entscheidenden Vertrag des Autor-Ichs mit dem Anspruch
auf «auctoritas», auf Urheberschaft, bricht: «Je est un autre». Damit ist ein
für allemal festgehalten: Im Wort ist die Bedeutung ebenso abwesend wie
das Subjekt. Diese Abwesenheit prägt die Moderne. Der Sinn ist ein
schwarzes Loch, nicht einholbar durch Sprache. Es ist bezeichnend, dass
sich in der philosophischen Sprachkritik der Jahrhundertwende ebenso
wie in der Entwicklung der Sprachwissenschaft die Reflexion der Sprache
immer mehr um sich selbst zu drehen beginnt, während der Sinn, die
Bedeutung, ausser Betracht fällt.

Diese letzte Behauptung wäre wohl, im Blick aufdie neuere Entwicklung
der Sprachwissenschaft und der Pragmatik, zu bestreiten. Auch berühren Sie

nur am Rand, dass durch den Bruch dieses «Vertrages» zwischen Wort, Autor
und Bedeutung ein ungeheures sprachspielerisches und damit auch potentiell
sprachkritisches Potentialfreigesetzt worden ist, ohne das es die Literatur des

zwanzigsten Jahrhunderts nichtgäbe — auch nicht die von Ihnen immer wieder

zitierten Autoren Joyce oder Beckett. — Sie holen sich statt dessen ein viel
stärkeres Argumentfür Ihre These bei derpostmodernen Theorie derDekon-
struktion. In Ihrer Beleuchtung erscheint sie als die blosse Radikalisierung
des «Epilogs», als das «Satyrspiel» der Moderne. In raffinierter, allerdings

*Bei Mallarmé: «l'absente de tous les bouquets.» (Red.)



ZU GEORGE STEINER 1041

auch etwas gefährlicher Weise machen Sie sich hier den Gegner zum
Kronzeugen. Obwohl sie die Dekonstruktion verwerfen, bauen Sie argumentativ
aufsie.

Dekonstruktion leugnet das «Im Anfang war das Wort». In der Sicht der
Dekonstruktion schiebt Sprache den Sinn auf, statt ihn auszusprechen —

Derrida nennt dies «Différence». Deshalb muss jede Deutung eines Textes
eine Fehldeutung bleiben. Sowenig wie einen eindeutigen Sinn gibt es ein
zuverlässiges Schöpfer-Subjekt. Der Autor-Gott ist tot. Ich verstehe die
Dekonstruktion als eine Gegentheologie der Abwesenheit; Derrida hat
nicht zufällig unterstrichen, dass das Axiom der Bedeutung, welches die
Dekonstruktion in Frage stellt, und der Gottesbegriff den gleichen
Ursprung haben — der «Logos», der auf die Gegenwart des Gemeinten im
Zeichen baut. So tanzt auch die Dekonstruktion noch vor der alten Bundeslade,

die sie allerdings für leer hält. Gerade das «schlechte Neue», die
Dekonstruktion, führt damit zum «guten Alten» des «Logos» zurück.

Ist also das, was Sie der Dekonstruktion entgegensetzen, nur eine
Dekonstruktion mitpositiv gewendetem Vorzeichen — Sie inszenieren ja selbst ein
höchst poststrukturalistisches Wortspiel, wenn Sie am Wendepunkt Ihrer
Argumentation, beim Übergang von der Kritik der Dekonstruktion zu ihrer
eigenen Position, einfach «Roland Barthes» durch «Karl Barth» ersetzen.
Tauschen Sie hier bloss die Köpfe auf ihrem Altarbild

In gewissem Sinne ja. Meine Grundthese ist ebensowenig beweisbar wie
das Axiom der Abwesenheit, auf das die Dekonstruktion baut. Ich setze ihr
das Axiom der Anwesenheit entgegen, der realen Gegenwart des Sinns im
ästhetischen Zeichen. Es ist ein theologisches Axiom, sowenig logisch zu
beweisen wie die Existenz Gottes, ein transzendentales Apriori im Sinne
Kants. Sinn ist nur evident zu machen durch die Formulierung persönlicher
Erfahrung. Gerade sie ist jedoch aus der aktuellen Theorie-Diskussion
verschwunden; ein allzu stark an den Naturwissenschaften orientierter Begriff
von Theorie hat das Primäre der Erfahrung verdrängt.

Davon handelt der dritte Teil Ihres Essays, überschrieben mit «reale

Gegenwart». Hier geben Sie Einblick in das Wesen ästhetischer Erfahrung,
gerade indem Sie deutlich machen, wie sehr sie sich begrifflicher Fixierung
entzieht. Ihr Paradigma dafür ist die Musik.

Musik ist der Grenzwert der Sprache. Sie widersteht dem formalisierba-
ren Ausdruck, dem «Epilog», und ist nur belegbar durch die trotzige
Selbstverständlichkeit menschlicher Erfahrung, auch wenn sich diese nie in Sprache

übersetzen lässt.

Hätten Sie also, statt dieses Buch zu schreiben, nicht besser — beispielsweise

— eine Beethoven-Sonate interpretiert?



1042 ZU GEORGE STEINER

Insofern Interpretation etwas zu tun hat mit der eigensten Leiblichkeit,
dem Einsatz der ganzen Person, ist die «Interpretation» von Musik tatsächlich

ein nicht-sprachliches Modell dafür, dass die beste Interpretation von
Kunst in der Kunst stattfindet. Eine tiefe Sympathie zwischen dem Werk
und dem Interpreten ist hier wie nirgends die Voraussetzung für die
Interpretation als Praxis.

Sie haben aber nun trotzdem den sprachlich-diskursiven Weg beschritten,
um sich überhaupt verständlich zu machen. Dabei sind Sie auf das alte
sprachkritische Paradox gestossen, dass man nur in der Sprache die Grenzen
der Sprache aufzeigen kann. Müsste man dieses Paradox nicht reflexiv zu
sprengen versuchen, um über die sprachkritischen Positionen der
Jahrhundertwende hinauszukommen

Ich sprenge das Paradox nicht reflexiv, sondern metaphorisch.
Metaphern, auch die meines Diskurses, greifen immer wieder aus auf das Unsagbare,

ohne dabei ins Leere zu fallen. Wittgenstein hatte Unrecht: Die Grenzen

unserer Sprache sind nicht die Grenzen unserer Welt.

Gerade der dritte Teil Ihres Essays ist tatsächlich von Metaphern geprägt.
Anders als in der Polemik gegen das Sekundäre vom ersten Teil gibt hier eine
freundliche Metapher den Ton an: Das Bild der «Gastfreundschaft». Das
Kunstwerk klopft als Fremder an meine Tür an, an mir sei es nun, den Fremden

zum Gast zu machen. So reich Sie dieses Bild auch in den differenzierten
Beispielen entfalten, so einleuchtend es Ihnen damit gelingt, die Präsenz des
«Anderen» im Kunstwerk sichtbar zu halten, so scheint es doch fast allzu
harmonisch, verteufelt human. Bricht die Kunst nicht gerade in jenen Werken
der Moderne, deren Erfahrung für Sie im Zentrum steht, äusserst verstörend
in mein Ich ein, durch Fenster und Wände, ohne freundlich anzuklopfen
Geht nicht in dieser Formulierung der «Hermeneutik», der noch «Hermes»
als Götterbote innewohnt, die Sprengkraft des Ästhetischen verloren, aus lauter

Liebe zum «Logos», aus lauter «Philologie»

Jede Metapher — und dies trifft gerade auch für die Metapher des
Gastes — schlägt eine Brücke zum noch nicht Benennbaren, zu dem, was
zwar anwesend ist, aber noch nicht «da». Die Metaphorik meines Diskurses
ist also Symptom seiner geschichtsphilosophischen Situation, wie ich sie

am Ende andeute: es ist eine «Samstagssituation», in der Erwartung auf
einen Sonntag der Erlösung. Die Erfahrung der Kunst kann sie nur
antizipieren. Dabei nimmt Kunst jedoch etwas von jener sonntäglichen Humanität

vorweg, auf die das Ästhetische abzielt. Dieses Sonntagskleid tragen
auch meine Metaphern — wenn mein Diskurs über das Ästhetische selbst
ein ästhetischer Diskurs ist. Und nur dies kann mich ja vor dem Vorwurf



ZU GEORGE STEINER 1043

retten, ich hätte mit meinem Buch den Berg des Sekundären bloss um einen
weiteren Stein erhöht.

So knüpfen Sie hier, ganz am Schluss, dann doch an das «gute Alte der
jüdisch-christlichen Geschichtstheologie an, an Walter Benjamin etwa oder
an Ernst Bloch. Sie ziehen aus ihr jedoch nur individualethische, keine
gesellschaftlichen Konsequenzen.

Ich habe den politisch-ethischen Aspekt des Ästhetischen ausgeklammert,

insofern er die Kunstproduktion betrifft — obwohl mich die Frage
irritiert, ob nicht der Schrei im tragischen Kunstwerk den Schrei auf der
Strasse dämpfen oder übertönen könnte. Dagegen ist für mich der Akt der
Kunstrezeption ein Akt der Verantwortung, welcher ein ethisch handelndes

Subjekt voraussetzt —jenes Subjekt, ohne das der Poststrukturalismus
auszukommen glaubt. Verantwortung heisst die Verpflichtung, Antwort zu
geben in dem ästhetischen Dialog der Kunst mit Gott. Dieses Verantwor-
tungsbewusstsein in der Kunst lässt sich exemplifizieren, aber nicht lehren.

Deshalb haben Sie sich in einem Lebenslaufzum Vortrag «le sens du sens»,
der Ihrem neuen Buch zugrunde liegt, auch als «maître de lecture» bezeichnet2.

Was exemplifizieren Sie denn letztlich durch Ihre Lektüre

Dass jede Deutung ihren Gegenstand verfehlen muss, aber nicht, wie die
Dekonstruktion behauptet, weil es keine Bedeutung gibt, sondern weil das
Verfehlen gerade ein Garant ist für die erlebte «Andersheit» der Kunst. Aus
der Differenz, aus der Abwesenheit lese ich die Anwesenheit, ich lese «als
ob».

George Steiner, dieses Gespräch war ein fiktives. Auch wenn Sie selbst auf
die Evidenz des «Gesprächs» im allgemeinen wenig geben, zeigt es doch
eines: Sie haben es verstanden, in ihrem eigenen Text als «auctor» so präsent
zu sein, dass diesesfiktive Gespräch real werden konnte. Wie immer man die
letztlich theologische Frage nach der «realen Gegenwart» beantwortet — in
Ihrem eigenen Text haben Sie Ihre «reale Gegenwart» jedenfalls glänzend
bewiesen.

1

George Steiner: Von realer Gegenwart. Hat unser Sprechen Inhalt? Mit einem Nachwort

von Botho Strauss. Aus dem Englischen von J. Trobitius. Carl Hanser Verlag, München
1990 — 2 George Steiner: Le sens du sens. Présences réelles. Real presences. Realpräsenz.
Préface de R. Polin, postface de A. Philonenko. Traduction française de M. Philonenko, traction

allemande de H. Wismann, Paris 1988.



1044 ZU GERHARD MEIER

Birken, Kesselschlachten und das Sternbild der Jagdhunde

Die Romanfolge «Baur und Bindschädler» wird zur Tetralogie

Es war ein Tag von geradezu entsetzlicher
Schönheit, ein Tag, wo die Dinge,
die Hügel, Berge, Bäume, Häuser,
die Leute sich leicht gaben,
so dass man den Eindruck hatte, der liebe Gott
habe sie für einmal, zumindestfür einen Tag,
dem Joseph Mallord William Turner überlassen,
dem Magier, der die Welt in Duft und Klang
zu verwandeln vermochte.

I.

Sind die Kesselschlachten des
Ostens (Stalingrad als das bekannteste
Beispiel) verwendbar, tragbar als poetisches

Motiv? Müsste das Wort, das an
sie erinnert, nicht alle Poesie zerstören,
so dass nur Fetzen und Spinnweben
bleiben? Die Frage bedrängt bis zum
Schluss.

Es ist Bindschädler, der Erzähler,
der das Wort an die Oberfläche bringt,
dazu die Vorstellung der Leichenfelder,
welche diese Kesselschlachten hinter-
liessen. Nur für Augenblicke, rasch

genannt, taucht das Motiv auf, dann
aber immer wieder, eine Obsession,
und zwar in einer so unerwartet-kühnen

wie gewagten Kombination: Am
Rande dieser Leichenfelder lässt er
(Bindschädler? der Autor?) Birken
wachsen, neben den Eichen seine
Lieblingsbäume. In einer von ihnen, mit ihr,
möchte er, der Kopflastige «die Nacht
bestehen», überleben am Rande eben
der Schlachtfelder. Und im Übermut
eines «Martinssömmerchentages»
ergreift ihn, den alternden Mann, die
kindliche Lust (wie gut kann man sie

nachfühlen!), Birken zählen zu gehen
bis weit nach Russland hinein.

Kesselschlachten und Birken; der
Krieg, dieses grösste Skandalon in der

Geschichte des homo sapiens, und der
Übermut eines geschenkten Tages: eine
unerhörte, eine grossartige und eine
aufstörende Motivkombination;
gefährlich nahe an jenem schmalen Grat,
da eine unerträgliche Spannung
zwischen dem Gegensätzlichen umschlägt
in unerträgliche Gelassenheit.
Bindschädler selbst, mit ihm ohne Zweifel
der Autor, hängt übrigens solchen
Bedenken ebenfalls nach. Unmittelbar
nach der Erwähnung kriegerischer
Ereignisse steht einmal der nachdenkliche

Satz: «In Tschechows <Onkel Wanja»
übrigens erfahre man etwas über die
Nichtigkeit der Kunst, über die Nichtigkeit

des Geredes über die Kunst.» Und
doch spielt Kunst und spielt das
Nachdenken über Kunst eine wichtige Rolle
in dem Roman, von dem hier die Rede
ist; er beginnt sogar mit einem Kapitel
Poetologie, das, ein Geniestreich, von
einem Toten gesprochen wird, d'outre
tombe; aber nicht mit Grabes- oder
Gespensterstimme, sondern aus einem
Strauss Winterastern heraus und als sei
es das Natürlichste der Welt.

II.

Die Rede ist hier von «Land der
Winde», dem überraschenden (und



ZU GERHARD MEIER 1045

überraschend in einem neuen Verlag
erschienenen) vierten Band der
Romanfolge «Baur und Bindschädler»
von Gerhard Meier1. Es scheint mir
nicht sinnlos, ein Buch, das in seiner
Textgestalt, um nicht zu sagen, Oberfläche

so betörend schön, harmonisch ist,
von einem untergründig dunklen Motiv
her anzugehen. Von Kesselschlachten
und Kriegen ist darin weniger die Rede
als von Birken, von Winterastern,
Schwalben oder vom durchsichtig hellen

Jurakalk. Und der Inhaltsfaden, der
durch die vier Bände führt, ist, man
erinnert sich, so fein gesponnen und so
farblos, dass er durch seine Unauffällig-
keit bereits wieder auffällt. Zwei Männer,

alte Dienstkameraden, eben Baur
und Bindschädler, gehen einen Tag lang
durch das novemberliche Ölten
{«Toteninsel» 1979); ein Freund
besucht den anderen in seinem Dorf
{«Borodino» 1982); Baur stirbt still, fast
festlich, während eines nächtlichen
Besuchs Bindschädlers {«Die Ballade
vom Schneien» 1985). Es wird geredet,
nachgedacht, beobachtet, geschwiegen,
sonst nichts. Auch nicht im neuen
Buch, dem «Land der Winde»: Nachdem

Bindschädler dem Grab des
Freundes einen Besuch abgestattet und
dort dessen Stimme gehört hat, geht er
durch das Dorf, sieht Gebäude und
Gelände mit den Augen des Freundes;
besucht Katharina, die Witwe, nicht um
sie zu trösten (sie braucht keinen Trost;
weiss sie doch ihren Mann in einer
jenseitigen Welt «wohlversorgt»), sondern
um mit ihr des Freundes zu gedenken
und sich der gemeinsamen geistigen
Welt zu vergewissern; heimgekehrt in
die eigene einsame Wohnung, liest er
einen Brief, in dem Baur über seine
Reise auf die Insel Rügen, die Heimat
der Mutter, berichtete und diesen
Herkunftsort zum «Land der Winde»

erklärte. Sonst nichts, und doch, wie
immer, alles.

Denn das Gesetz, nach dem dieser
Autor angetreten, heisst Erinnerung;
sie ist es, die zwischen den dünnen
Handlungsfäden eine Welt entstehen
lässt, eine Welt, die in ihren Grundzügen

immer schon da war. In «Land der
Winde» findet sogar eine Steigerung
und Erweiterung der Erinnerung statt,
ja fast deren Apotheose. Mit dem Tod,
der in vielen Symbolen evoziert wird,
beginnt das Buch; und über den Tod
hinaus, aber nicht gegen ihn, erheben
sich sieghaft die Stimmen der Erinnerung,

lassen die Welt des Poeten Baur
wiedererstehen, nuanciert und lebendig:

eine Auferstehung im Geiste des
Gedenkens.

III.
So ist eine Familiengeschichte, so ist

eine Dorfgeschichte noch nie erzählt
worden. Nicht entlang der Chronologie
(das versteht sich heute fast von selbst),
und auch nicht gegen sie: sondern als

gäbe es keine Zeit. Alles ist immer da,
aber nicht immer sichtbar. Wie von
einem Zauberstab berührt, treten die
Figuren für einen Augenblick ins
Gesichtsfeld {«man bekomme sie vor
Augen», heisst es in einer für Meier so
charakteristischen Wendung); die Kraft
der Erinnerung, vom Menschen nicht
zu steuern, zieht sie ans Licht, dann treten

sie ins Dunkel zurück, als wären sie

für immer vergessen; sie kommen
erneut, nur wenig verändert, immer
wieder. So, dass sich der Leser spätestens

in der «Ballade vom Schneien»,
aber um wie viel mehr noch in «Land
der Winde» unter lauter Bekannten, auf
vertrautem Gelände befindet. Nichts
Neues ereignet sich mehr unter der
poetischen Sonne dieser Familiengeschichte.



1046 ZU GERHARD MEIER

Und dennoch ist es nicht so, dass

man die Figuren von Buch zu Buch besser

kennt, oder auch nur genauer oder
neu sieht. All diese Geschwister und
Cousins, Jugendfreundinnen und
Eltern der Freundinnen, diese Kranzturner

und Chopinspieler im Dorf; die
Arbeiter, die mit einer Staublunge
leben oder in den Drähten des
Eisenwerkes verbrennen; die Schwestern
Gisela und Julia, die, Todesengeln
gleich, grosse Sträusse Winterastern
bringen, der Schwager Ferdinand, der
sich vornimmt, keinen Kirschbaum
mehr so hoch werden zu lassen — sie
alle werden im Verlauf der Romanfolge
nicht plastischer oder runder, sondern
zeichenhafter, durchsichtiger; von
Buch zu Buch vollzieht sich im Prozess
der motivischen Wiederholung eine
Spiritualisierung der Welt; man könnte
auch sagen: die Verwandlung der
Menschen in Musik. Der Autor, der sich so
heftig gegen die «Gängelung» des
Individuums auflehnt, am leidenschaftlichsten

da, wo diese Gängelung unter
kommunistischem Vorzeichen steht, er
zeichnet doch selber keine Individuen,
sondern eher Gesten, einzelne Sätze,

Augenblicke. So wenig die Wellen auf
den Meer-Gemälden William Turners
Individuen sind, so wenig sind es die
Menschen bei Meier. Doch liegt letztlich

diesem Verzicht auf scharfe Konturen,

abgerundete Gestalten ein tiefer
Respekt vor dem Individuellen
zugrunde: vor dem Inkommensurablen
der menschUchen Existenz.

IV.

Und die beiden Freunde Baur und
Bindschädler, dies merkwürdigste
Erzählerpaar/Doppelwesen der
Literatur? Es wird wohl jetzt noch deutlicher,

dass sie beide in ihrem monologischen

Zwiegespräch unabdingbar sind;

sie beide «machen» das Buch, ohne
dass einer von ihnen je am Schreibtisch
zu sehen wäre. Und noch immer ist es

Baur, der die Erinnerung, die poetische
Wahrnehmung beibringt; noch als
Toter dominiert er die Gedanken der
ihn Überlebenden, deren Stimmen der
seinen zum Verwechseln gleichen. Und
nicht zufällig wird der Besuch des
Freundes an seinem Grab als Pilgerfahrt

bezeichnet (mit zarter Ironie); es

findet unzweifelhaft etwas wie eine
Seligsprechung des franziskanischen
Poeten statt, der doch (man kann es

zwar immer weniger glauben), als
Schriftsteller so radikal scheiterte, dass

er seine Texte nicht niederschrieb,
sondern dem Wind überantwortete.

Was Bindschädler, den überlebenden

Freund, angeht: der mönchische
Grundzug seines Wesens wird wohl erst
jetzt sichtbar. Ohne Biographie und
ohne Familie ist er der Welt nur verbunden

durch ein Leben aus zweiter oder
dritter Hand. Heisst das, Erzählen —
oder vielmehr Zusammenfügen von
Erinnerungen zu einer musikalischen
Komposition — sei nur möglich aus
einer fast beängstigenden Distanz zum
Erzählten? Oder, andersherum gesagt,
sieht Meier den Schriftsteller (dessen
Rolle ja Bindschädler hat, auch wenn
man ihn nie am Schreibtisch sieht) als

einen, der über die Fähigkeit verfügt,
noch die Erinnerungen anderer zu
erinnern, sie zu seiner — und schliesslich
auch zu einer öffentlichen Sache zu
machen?

ÖffentUch? Das Wort befremdet bei
diesem Autor. Und doch spielten,
beispielsweise, öffentliche Feste (von jener
ein wenig unbeholfenen und ernsthaften

Art, wie sie auf dem Dorf üblich
waren), im Werk Gerhard Meiers stets
eine Rolle. Diese Tradition wird im
Kopfe Bindschädlers weitergeführt.



ZU GERHARD MEIER 1047

Erinnerungen Baurs präsentieren sich
ihm als ländliche Umzüge, als Paraden
gegensätzlichster Art, nicht in szenischer,

sondern in epischer Darstellung:
die Blasmusik marschiert auf, die
Jauchezüge des Eierhändlers und der
Leichenzug Napoleons geraten nebeneinander,

und an den bescheidenen
Kinderkarneval, dem die Freunde einmal
gemeinsam folgten, reiht sich jetzt das

imaginäre, und doch nicht weniger
wirkliche «Défilé der Selbstmörder».

Das Défilé der Selbstmörder! Ein
imposanter Einfall, der den dunklen
Grund der Schwermut an die Oberfläche

bringt. Der Freitod (seit den frühen
Gedichten Meiers ein wichtiges Motiv)
wird so gleichsam zu einer öffentlichen
Sache, festgeschrieben und akzeptiert
als Teil des Lebens. Das Motiv wird
noch unerhörter dadurch, dass an der
Spitze dieses feierlich-makabren Zuges
der Jüngste der Selbstmörder geht, ein
Jüngling, der sich am Abend vor dem
Einrücken umgebracht hat. Aber nicht
als eine dunkle, sondern als eine helle,
ja lichte Gestalt: umflattert von
Schmetterlingen (so hatte ihn sich schon Baur
im Leben vorgestellt), als würde ihm die
Verwandlung, die ihm im Leben
verwehrt blieb, im Tode versprochen. Eine
helle, gelassen-liebevoll wahrgenommene

Gestalt: verklärt.

Verklärung? Gelassenheit? Fast

gegen meinen Willen drängen sich die
Wörter auf, drängt sich die eingangs
gestellte Frage wieder vor. Wieviel
Dunkelheit, Leiden, Verzweiflung lassen

sich in Poesie verwandeln ohne
Ästhetisierung des Leidens?

Nicht etwa, dass man dem Autor
unterstellen dürfte, er verharmlose die
Welt! Eine Lichtgestalt wie den
Schmetterlingsmann erfindet nur, wer

die Verzweiflung kennt, die einen befallen

kann am Abend vor dem Einrük-
ken; dunkle Erfahrungen drängen da

zur Verwandlung in erlösende Helle.
Denn das Schöne ist für Meier nicht
«des Schrecklichen Anfang» (Rilke),
sondern umgekehrt: es wird als Widerstand

dagegen beschworen. Aber gerät
der dunkle Ursprung und Widerpart
gegen Schluss des Buches nicht in
Vergessenheit?

In einer so sachkundigen wie
begeisterten Besprechung ist mir die Bemerkung

aufgefallen, man könne in der
christlichen Weltsicht Meiers «Trost»
finden. Trost in der Literatur? Da
kommt mir das berühmte Diktum
Dürrenmatts in den Sinn; es wäre für ihn
entsetzlich, sollte er je eine Anthologie
entdecken mit dem Titel « Trost bei
Dürrenmatt» Und jetzt also «Trost bei
Gerhard Meier». Da hat offenbar eine
Tendenzwende stattgefunden, über die
man sich nicht recht freuen mag. Und,
weitergefragt: Ist es ein Zufall, dass ich
bisher in keiner Rezension das so
bedrängende und wichtige Motiv der
Kesselschlachten erwähnt fand? Und
liegt das an den Lesern oder auch am
Text?

Nie hat Meier hinreissender,
berauschender geschrieben {«eine Prosa zum
Süchtigwerden» schwärmt ein Kritiker),
am herrlichsten dort, wo er Erinnertes
noch einmal erinnert, den grossen
Gedankenstrom in musikalischer
Wiederholung der immergleichen Motive
weiterfliessen lässt. In diesem Sprachstrom

werden auch dunkle Motive
mitgetragen, so betörend harmonisch
vielleicht, dass der Leser sie nicht mehr
recht bemerkt. Oder ist es der «grosse
Klang» aus dem imaginär-geheimnisvollen

«Sternbild der Jagdhunde», was
nicht nur den Kosmos, sondern auch



1048 ZU GERHARD MEIER

die Sätze erfüllt, verzaubert, den Leser
betört?

Auch wenn sich der Autor mit sicherem

Gespür nicht der üblichen Symbole

christlicher Religiosität bedient,
sondern imaginär-mythische Zeichen
— eben das «Sternbild der Jagdhunde»
— einsetzt, besteht doch kein Zweifel,
dass hier ein tiefer christlicher Glaube
die Feder lenkt. Wie nur wenige unter
den heutigen Autoren hat Meier sich
stets rückhaltlos zum Christentum
bekannt. Seine Liebe zum «zerbrechlichen

Menschen», der noch im Scheitern
seine Würde bewahrt, war und ist ein
grossartiger Zug in seinem Werk — zu
begreifen als ein Akt des bewussten
Widerstands gegen eine durch Erfolgsund

Leistungsstreben bestimmte Zeit.
In «Land der Winde» ist allerdings ein
anderer Aspekt wichtiger geworden:
Jenseitshoffnung und Jenseitsglaube.
Daher auch der Eindruck, alles werde
verklärt und entschärft im «grossen
Klang», der den Kosmos erfüllt.

Desto auffälliger, dass am Rande dieser

harmonischen oder eher verklärten
Welt recht holzschnittartige Feindbilder

gezeichnet werden (sie sind Meier-
Lesern längst bekannt): es sind die
«Macher» unter den Schriftsteller-Kollegen,

dann die Aufklärung samt und
sonders — und schliesslich die
Weltverbesserer, die nach russischer Manier

«Eden auf Erden» herstellen wollen,
womöglich mit «Blut und Tränen». Da
staunt man als Zeit- und Miteidgenos-
sin schon ein wenig! Denn in unseren
pragmatischen Landstrichen habe ich
den Glauben, das Paradies lasse sich
hier und jetzt herstellen, kaum je gefunden;

dann schon häufiger die mühsamen

Versuche, die Welt in den bekannten

kleinen Schritten auch im öffentlichen

Bereich humaner zu machen.
Und es stört, nein, es tut weh, die mit
turnerscher Zartheit gemalte Welt so
hart und simpel an den Pappfiguren der
«Macher», der Weltverbesserer und der
Aufklärer enden zu sehen; man
wünschte sich mehr Übergängliches,
weichere Ränder. Oder habe ich diese
Übergänge übersehen? Am Ende des
Buches setzt sich der einsame
Bindschädler ausgerechnet in einen
«Voltairestuhl»! Ist das vielleicht ein
Zeichen, dass auch die verketzerte
Aufklärung zu diesem Buch gehört und
eingeschlossen wird in den von der
mütterlichen Insel aufsteigenden
Weltenwind

Elsbeth Pulver

1 Gerhard Meier, Land der Winde.
Roman. Suhrkamp, Frankfurt 1990. Das
bisherige Werk Meiers ist im Zytglogge Verlag

erschienen («Werke» in drei Bänden,
Zytglogge, Bern 1987).

Eine Bibliographie der berndeutschen Mundartliteratur

Wer sich wissenschaftlich mit Literatur

befasst, ist angewiesen auf Hilfsmittel
wie Literaturgeschichten, Handbücher

und Bibliographien, damit er bei
seiner Arbeit von verlässlichen Daten

ausgehen kann. Die umfangreiche
Mundartliteratur der deutschen
Schweiz ist wissenschaftlich nicht gut
erschlossen. Die erste und letzte
Geschichte, Otto von Greyerz' Die



MUNDARTLITERATUR 1049

Mundartdichtung der deutschen
Schweiz, stammt aus dem Jahr 1924.
Jüngere Handbücher oder Bibliographien

lagen bisher nur für die
luzerndeutsche, die innerschweizerische und
die zürichdeutsche Mundartliteratur
vor, im übrigen mussten sich Interessierte

auf verstreute Spezialpublika-
tionen, Bibliothekskarteien, private
Sammlungen und ihre eigene Nase
verlassen. Bei einer kleinen Literatur,
deren Werke zu einem nicht geringen
Teil in kleinen Verlagen und als
Privatdrucke erscheinen, ist der Mangel an
Hilfsmitteln sehr hinderlich. Und als
besonders störend musste empfunden
werden, dass für die bedeutendste
Mundartliteraturregion der deutschen
Schweiz, die berndeutsche, ein umfassendes

Hilfsmittel fehlte.
Mit der 1989 erschienenen

Bibliographie der berndeutschen Mundartliteratur

legt der Germanist Roland Ris mit
seinen Mitarbeitern und Mitarbeiterinnen

nun ein solches Hilfsmittel vor1.
Die Bibliographie umfasst 2036
selbständig erschienene, durchgehend oder
mehrheitlich in berndeutschem Dialekt
verfasste Publikationen von den Anfängen

(Ende 18. Jahrhundert) bis und mit
Erscheinungsjahr 1987. Nicht
aufgenommen sind also berndeutsche Texte
in unselbständigen Publikationen, z.B.
Zeitungs-, Zeitschriften- und
Kalenderbeiträge sowie Texte auf Tonträgerhüllen

und -beiblättern, Publikationen
mit weniger als 50 Prozent
Berndeutschanteil und sog. Musica practica,
d.h. Noten mit berndeutschen Texten.
«Berndeutsch» meint alle autochthonen

Dialekte des alten deutschsprachigen
Gebietes des Kantons Bern; also,

ausser der Mundart des Laufentals, alle
im heutigen Kanton Bern gesprochenen

Mundarten. Daneben aber auch
die Mundarten des freiburgischen Mur-

tenbiets, des solothurnischen Bucheggberges

und des Oberaargau.

Im bibliographischen Hauptteil des
Buches sind die durchnumerierten
Titeleintragungen acht Hauptsachgruppen

zugeordnet: Sammlung
(Werke verschiedener literarischer
Gattungen eines Autors), Sammelwerk
(Werke verschiedener literarischer
Gattungen mehrerer Autoren),
Volkstümliche Überlieferung, Werke in
gebundener Rede, Belletristische Prosa,
Sachprosa, Dramatik, Kinder- und
Jugendliteratur. Die meisten Sachgruppen

sind in genauer umschriebene
Untersachgruppen unterteilt, so z.B.
die Sachgruppe 4. Werke in gebundener
Rede in: 4.1 Versepik, Ballade, Lehrgedicht;

4.2 Gedicht; 4.3 Lied, Chanson.

Die einzelne Titeleintragung besteht
aus laufender Titelnummer bzw.
Referenznummer, formaler Titelbeschreibung

(alphabetische Katalogisierung
mit Ordnungswort und den 8 ISDB-
Zonen), Standortangabe (Signatur der
Schweizerischen Landesbibliothek)
und Formalschlagwort für Dialekt und
literarische Gattung; so z.B.:

183
Marti, Kurt. — Rosa Loui: vierzg Gedicht
ir Bärner Umgangsschprach / Kurt
Marti. — [4.Aufl.]. — Neuwied [etc.]:
H. Luchterhand, 1969. - 58 S.; 21cm
NGb 22992, Bern, Stadt Gedicht

Dem bibliographischen Hauptteil
vorangestellt sind eine Einleitung, welche
über die Geschichte des Projekts, die
Entscheidungsgrundlagen und die
Benützung der Bibliographie als

Forschungsinstrument informiert, sowie
Hinweise für die Benutzung. Ein sehr
ausführliches Kumulativregister
(gemischtes Autor(inn)en-, Titel-,
Stichwörter-, Reihen- und Dialektregister)
beschliesst das Buch. Wer also von



1050 MUNDARTLITERATUR

einer literarischen Gattung ausgeht, findet

sich direkt über den Hauptteil
zurecht, wer jedoch von einer Mundart,
einem Verfasser, einem Sachtitel, einem
Titelstichwort oder einer Reihenbezeichnung

ausgeht, muss das Register
zu Hilfe nehmen.

Roland Ris' Bibliographie der
berndeutschen Mundartliteratur ist ein nach
modernen bibliothekarischen Richtlinien

aufgebautes, wissenschaftlich
zuverlässiges Grundlagenwerk, das für
zukünftige Arbeiten im Bereich der
berndeutschen Mundartliteratur
unerlässlich sein wird. Das Buch soll, nach
den Worten des Autors,

«in erster Linie den praktischen
Bedürfnissen der Literaturfreunde,
der Leiter von Volkstheatergruppen,
der Kindergärtner(innen) und
Lehrerfinnen) und all der Menschen, die
sich die Zeit nehmen, andern vorzulesen,

dienen. Daneben möchte
(es) natürlich auch den Ansprüchen
von Forschern verschiedener
Fachrichtungen gerecht werden, für die
Mundarttexte wichtige neue Quellen
sein können.» (S. 18)

Bei diesen Forschern handelt es sich

vor allem um Dialektologen, Historiker,

Theologen, Religionspädagogen,
Literaturwissenschaftler und
Volkskundler.

Uns scheint, dass das Buch eher
wissenschaftlichen Bedürfnissen entgegenkommt

als den Bedürfnissen von Laien.
Viele Laien, welche wohl in erster Linie
inhaltliche Hinweise erwarten, dürften
über die nackte Präsentation von
bibliographischen Daten enttäuscht
sein. Auf inhaltliche Hinweise musste
aus Kostengründen verzichtet werden.
Auch die durch Neuauflagen und
Neubearbeitungen bedingte häufige Mehr¬

facherwähnung gleicher Titel und die
Tatsache, dass die Werke eines Autors
in einer Sachgruppe verstreut oder in
mehreren Sachgruppen auftreten,
dürfte Laienbenützer verwirren oder
überfordern. In dieser Hinsicht ist das
Buch ganz auf den wissenschaftlichen
Interessentenkreis ausgerichtet. Für
den Philologen ist es zum Beispiel
wichtig zu wissen, dass der Gedichtband

Mys Ämmitaw! von Carl Albert
Loosli 1911 bei Francke in Bern
erschien, 1928 in zweiter, vermehrter
Auflage bei Pestalozzi-Fellenberghaus
in Bern, 1957 in dritter Auflage als Mys
Ämmital bei Scherz in Bern und 1979
in unveränderter, vierter Auflage bei
Huber in Frauenfeld. Hinter dieser
Verlags-Odyssee verbirgt sich unter
anderem ein Streit um die Schreibung
und um die Anerkennung Looslis. Die
Bibliographie liefert so unverzichtbare
Daten für die Verlags- und Rezeptionsgeschichte.

Aus ihr lassen sich aber
auch Daten gewinnen für die
Mundartpublikationsdichte pro Jahr, was für
die «Mundartwellen»-Diskussion von
Belang ist, und Daten für den Beitrag
der einzelnen Regionen an die
berndeutsche Mundartliteratur. Letzteres
ist aber nicht ganz unproblematisch,
weil sich die Bestimmung des Dialekts,
in dem die einzelnen Werke geschrieben

sind, als sehr schwierig erwies.
Nicht ganz unproblematisch ist in
einzelnen Fällen auch die Entscheidung,
nur Bücher mit mehr als 50 Prozent
Berndeutschanteil aufzunehmen. So ist
Kurt Martis Gedichtband rosa loui
wohl in der ersten (1967) und vierten
(1969) Auflage aufgenommen, nicht
aber in der Lizenzausgabe des Buchclubs

Ex Libris Zürich, in der die
berndeutschen Gedichte neben den
Republikanischen Gedichten und den
Leichenreden, beide hochdeutsch ge-



MUNDARTLITERATUR 1051

schrieben, stehen. Auch die Angabe
der literarischen Gattung ist in einzelnen

Fällen nicht ganz zutreffend. Hans
Zulligers Gedichtband Bärner Marsch!
(1932) ist zum Beispiel mit dem
Gattungsstichwort «Ballade» in die
Untersachgruppe Versepik, Ballade, Lehrgedicht

eingeordnet. Das Büchlein enthält
aber im ganzen zweiten Teil, der
«Dusse u dinne» überschrieben ist, nur
lyrische Gedichte.

Dies sind aber nur einzelne korrigierende

Hinweise, welche nach der
Überprüfung von fünfzig Titeln die überzeugende

Verlässlichkeit und gute
wissenschaftliche Nutzbarkeit der Bibliographie

in keiner Weise schmälern können.
Zu hoffen ist, dass sich ein ergänzender

Band zu den unselbständigen Publikationen

realisiereri lässt. Denn für die
Erfassung des «modern mundart»-Auf-
bruchs der sechziger und siebziger
Jahre müssten Zeitungen, Zeitschriften
und Tonträger mit erfasst werden.

Christian Schmid-Cadalbert

1 Roland Ris, Bibliographie der
berndeutschen Mundartliteratur. Selbständig
erschienene, rein oder mehrheitlich
berndeutsche Publikationen von den Anfängen
bis und mit Erscheinungsjahr 1987, bearbeitet

von Christoph Vogel, Katrin Wegmüller-
Wyder, Elisabeth Jenny-Beyer, unter
Verwendung von Vorarbeiten von Rolf RöthUsberger.

Emmentaler Druck AG Verlag,
Langnau 1989.

Zeuge des anderen Europas

Ein Buch von 1989, «The uses of
adversity» (Der Nutzen der Widrigkeiten),

mit dem Untertitel «Essays über
das Schicksal Mitteleuropas» und ein
schmales Buch von 1990, «Wir, das
Volk», mit dem Untertitel «Erlebt in
Warschau, Budapest, Berlin und Prag»
sind in «Ein Jahrhundert wird
abgewählt» zusammengewachsen, weil sie

zusammengehörenl. Besagtes Jahrhundert

hat 1917 begonnen — allerdings
ein säkulares Ereignis.

Manche mögen schon dem Namen
des englischen Historikers begegnet
sein, der als Journalist für «The
Spectator» und die Tageszeitung «The
Independent» arbeitet, und auch die grösseren

Berichte, aus denen die Bücher
wurden, in «The New York Review of
Books» gelesen haben.

Timothy Garton Ash ist ein
engagierter Zeitzeuge, war Freund und
Diskussionspartner der verfolgten
Regimekritiker. Er hat fast Minute nach
Minute neben Vaclav Havel den
Zusammenbruch des kommunistischen
Regimes in Prag erlebt — es ist seine
erregendste Reportage. Er war mit
Janos Kis und Adam Michnik
Unterzeichner des Manifestes «Einige
Worte», das in den Ereignissen eine
Rolle gespielt hat. Inzwischen sind
seine Freunde Präsidenten, Minister,
Chefredaktoren. Eine Fortsetzung der
im Buch gesammelten Berichte, die in
«The New York Review» vom 16. August
erschien, war betitelt «Nach der Sintflut
Wir». Sie glorifizierte keineswegs die
Sieger, unterschied zwischen den
Tugenden, die zum Widerstand gehör-



1052 ZU TIMOTHY GARTON ASH

«Dem deutschen Adler wurden die Ketten

abgenommen. Er hat seine Flügel
ein wenig erhoben und ein paar freundliche

Schreie ausgestossen. Wird er
nunmehr die Flügel ausbreiten und emporsteigen

— diesmal um zu helfen, nicht
um anzugreifen ?» Oder wird er eher,
wie der von Bundeskanzler Helmut
Schmidt dem Washingtoner Zoo
geschenkte Adler, mürrisch auf seiner
Stange hocken, an seinem reichlichen
Futter knabbern und trostlos mit seinem
Riesenschnabel seine Brustfedern kratzen

?»

Timothy Garton Ash, «Germany
unbound», in: «New York Review
of Book», 25. Oktober 1990

ten, und den Fähigkeiten, die zum
Meistern der bedrängenden Probleme
nötig geworden sind.

Im Vorwort schreibt Garton Ash,
sein Interesse habe mehr den Ideen als
den Armeen, mehr den Kulturen als
den Wirtschaftssystemen, mehr den
Nationen als den politischen Regimes
gegolten. «Bei meinen Erforschungen
des einstigen und zukünftigen Mitteleuropas

habe ich nie die Augen vor den
harten Wirklichkeiten des real existierenden

Osteuropas verschlossen.»
Im ersten Buch finden wir mehr

eindringliche Analysen, im folgenden
mehr Berichte. Eine der Analysen steUt
das Mitteleuropa, über das Vaclav
Havel, Adam Michnik, György Konrad
— nicht zufällig kein Intellektueller der
DDR — nachdachten, kritisch dargestellt,

auch den Begriff des «Antipolitischen»,

der in der Opposition seinen
Stellenwert hatte — jetzt nicht mehr.

Was aus dem Vorwort zitiert wurde,
ist überpointiert, sofern es den
Eindruck vermittelt, dass der Beobachter
den wirtschaftlichen Problemen keine,
den Intellektuellen seine ganze Auf¬

merksamkeit gewidmet habe. Gewiss
war in diesem «Völkerfrühling» wie in
jenem von 1848 die Rolle der Schriftsteller,

Künstler, Professoren überragend.

Da mögen Intellektuelle die
«Stimme der Stummen» gewesen sein.
Doch die Basisbewegung Solidarnosc,
der Garton Ash ein Standardwerk
gewidmet hat, bewies, dass es ihm nicht
um einige besonders sprachmächtige
und charaktervolle Intellektuelle ging,
sondern um alle.

Sein erstes Buch hatte der
fünfundzwanzigjährige Student der Humboldt
Universität teils englisch, teils deutsch
geschrieben; es war unter dem Titel
«Und willst du nicht mein Bruder sein»
1981 zuerst als Serie in «Der Spiegel»
erschienen. Im Gegensatz zu Berichten
über die DDR, wie sie auch zwei
Staatssekretäre, die die Bundesrepublik in
Ostberlin vertraten, veröffentlicht
haben, könnte der Bericht Garton Ashs
ohne Verlegenheit für den Autor neu
aufgelegt werden.

Den deutschen und den polnischen
Vorgängern widmet der Engländer, der
in diesen beiden Sprachen zuhause ist,
sein Hauptinteresse. Einer der erwähnten

Staatssekretäre, der zum Journalismus

zurückgekehrt ist, hat selten über
Polen — mit Ausnahme einiger führender

Kommunisten — geschrieben, ohne
das Beiwort «wirklichkeitsfremd» zu
brauchen.

Gegenwärtig arbeitet Garton Ash an
einer Geschichte der deutschen Ostpolitik.

Die Sowjetunion sieht er vor allem
aus dem Blickwinkel des europäischen
Vorfeldes. Mit einigen Vorbehalten
geht er auf den Vergleich mit dem
Niedergang des ottomanischen Reiches
ein: Verfall im Zentrum, Vitalität, die
bis zur Ablösung geht, an den Rändern.

Das sechste Kapitel der deutschen
Ausgabe geht auf zwei Filmserien ein,



ZU TIMOTHY GARTON ASH 1053

die im Fernsehen ausserordentlich
intensiv aufgenommen wurden: Claude
Lanzmanns «Shoah» über die
Vernichtungslager und ihr Umfeld und «Heimat»

von Edgar Reitz. An «Shoah»
kritisiert der Autor den TeU, der die
Haltung der Polen zu den auf ihrem Boden
ohne ihr Zutun verübten Millionenmorden

handelt, doch hat er weit mehr
Vorbehalte gegenüber «Heimat». Dieser

Film vermittle ein abstossendes Bild
von Amerika und den Amerikanern.
Die Nachkriegsjahre hätten sich als

ungeeignet für die künstlerischen Mittel

des Regisseurs erwiesen. Der
versage «nicht, weil die Vorgänge zu weit
zurückliegen, sondern weil sie noch zu
nahe sind». Beiden Filmen sei gemeinsam,

dass sie unlösbar mit der Biographie

ihrer Regisseure verbunden seien.
Garton Ash ruft aus: «Gott sei Dank
gibt es Historiker. Nur sie machen es uns
möglich, den Dingen ins Auge zu sehen.

Nicht, dass Historiker unvoreingenom¬

mener wären als Filmer, aber der Historiker

ist für seine Thesen haftbar, er ist
der Kritik der Öffentlichkeit und seiner
Kollegen ausgesetzt. Jeder Filmregisseur
ist hingegen ein Diktator.»

In Lausanne erhielt Timothy Garton
Ash im Dezember 1989 den Charles
Veillon-Preis des europäischen Essays,
wobei auch die literarische Quahtät,
nicht nur die Zeugenschaft zählte.

«Ein Jahrhundert wird abgewählt» ist
zugleich ein Handbuch. Täglich begegnen

wir Namen, mit denen wir dank
diesem Buch vieles verbinden können.
Auch hat die englische Ausgabe ein
Namen- und Sachregister. Dem erweiterten

Buch hat der deutsche Verlag ein
solches nicht gegönnt.

François Bondy

1 Timothy Garton Ash: Ein Jahrhundert
wird abgewählt. Aus den Zentren
Mitteleuropas, übersetzt von Yvonne Badai, Carl
Hanser, München 1990.

Hinweise

Goethe in der Schweiz

Der Umschlag der Broschüre zeigt —

in einer Reproduktion, die sich über die
vordere und die hintere Umschlagseite
erstreckt — jene berühmte Zeichnung
Goethes, die als «Scheideblick nach
Italien vom Gotthard» bekannt ist und die
im Vordergrund als Staffage den jungen
Dichter und seinen Gefährten Passavant

zeigt, wie sie auf die Bergkette im
Süden mit ihren Schneefeldern und
schwärzlichen Felsen blicken. In «Dichtung

und Wahrheit», dem vierten TeU

der Autobiographie, hat Goethe diesen

Moment in jener Szene festgehalten, in
der er erzählt, wie er die nächsten
Gebirgskuppen, den herabschmelzenden

Schnee und die schwarzen Rücken
des Gesteins gezeichnet habe, als sein
Gefährte mit verführerischen Reden
ihn bewegen wollte, die Wanderung
nach Italien hinunter fortzusetzen.
Goethe zögert und widersetzt sich
dann, unter anderem auch, weil ein
«goldenes Herzchen» an einem Band
um seinen Hals hängt, ein Geschenk
Lilis. Die Weggefährten kehren nach
Norden zurück, der eine entschlossen,
der andere verstimmt und wortkarg.



1054 HINWEISE

Barbara Schnyder, der wir schon
verschiedene Publikationen zum Thema
Goethe in der Schweiz danken, hat in
dieser neusten Schrift verschiedene
Texte, die zum Teil schon in Zeitungen
und Zeitschriften erschienen sind, aber
auch neue Forschungen zum Thema
zusammengefasst. Es sind Kommentare

einer kenntnisreichen und
aufmerksamen Leserin, die es vor allem
auf die «Wahrheit in der Dichtung letztem

Teil» abgesehen hat. Sie vergleicht,
was in «Dichtung und Wahrheit»
erzählt wird, mit dem, was die Reiseberichte

Goethes, seine Briefe aus der
Schweiz, und was andere Quellen über
die drei Reisen von 75, 79 und 97
enthalten. Es gelingt ihr insbesondere, die
Zeichnungen des Wanderers neu zu
lokalisieren, entweder frühere Annahmen

zu bestätigen oder aber Irrtümer
zu korrigieren (Francke Verlag, Bern
1989).

Freiburg. Photodokumente einer
vergangenen Epoche

Zwischen 1870 und 1920 haben
zwei passionierte und begabte
Amateurphotographen, Léon de Weck und
Georges de Cottrau, die damalige, heute
teüs verschwundene, teils stark verwandelte

Wirklichkeit von Stadt und Land
Freiburg i.Ue. in Hunderten von
Aufnahmen nach den damals üblichen
Verfahren auf Glasplatten festzuhalten
versucht. Ein beträchtlicher Teil dieser
Dokumente hat sich trotz ungünstiger
Aufbewahrung soweit erhalten, dass sie
1987 nach sorgfältiger Restaurierung in
einer Ausstellung dem Freiburger
Publikum und nun in einem stattlichen
Bildband einem weiteren Kreis zugänglich

gemacht werden konnten. Die
Publikation stillt nicht nur die heute

wachsenden Sehnsüchte nach einer
scheinbar heüen Schweiz, die von
Autobahnen, Landschaftszersiedelung
und industrieller Hektik noch nichts
wusste. Sie ist von eminent kultur- und
kunsthistorischem Interesse, besonders
auch, weil der Fundus der Aufnahmen
nicht nur Stadtansichten, sondern in
breiter Streuung die ganze ländliche
Welt des Standes Freiburg zwischen
Jaunpass und Estavayer, Châtel-St-
Denis und Sensebezirk umfasst; einzig
der Mont Vully scheint von den
Photographen nicht einbezogen worden zu
sein. Der Verlag hat dem Band einen
informativen Aufsatz des Konservators
Christophe Brandt über den Zustand
der Sammlung und seine
Restaurierungsarbeiten, sowie einen Essay
Pierre-Philipp Bugnards zu der auf den
Bildern erscheinenden Epoche freiburgischer

Geschichte beigegeben. Eine
kurze Erzählung Otto Freis projiziert
die Situation des Betrachters solcher
Bilder mit der Darstellung der
problematischen Begegnung einer in anderen
Zeiten und Räumen heimisch gewordenen

Studentin aus altem Freiburger
Geschlecht mit ihren zu Hause gebliebenen

scheinbar lebensvollen, aber
vom Leben verletzten Onkel ins Fiktive
und Menschliche (Buchheim Editions,
Freiburg 1989; Titel der französischen
Aufgabe: Fribourg à l'aube du XX
siècle). Werner Stauffacher

«Leben und Sterben im Waadtland»

Als Neuausgabe ist in der ch-Reihe
der Band «Leben und Sterben im
Waadtland» von Jacques Chessex in der
Übersetzung von Marcel Schwander
erschienen. Das Buch hat, als es 1972
erstmals publiziert wurde, als dichterisches

Porträt eines Kantons und seiner



HINWEISE 1055

Menschen Aufsehen erregt. Marcel
Schwanders Übersetzung folgte 1974

(im Benziger Verlag und bei Ex Libris
als Gemeinschaftsausgabe, wie auch
nun die Neuausgabe von 1990). Wenn
es den typischen Waadtländer geben
sollte, so hat ihn Chessex beschrieben.
Und zugleich stellt sich in diesem Text
ein Autor und Mensch selbst dar, ein
begnadeter Erzähler und Schilderer. In
seinem für die Neuausgabe aktualisierten

Vorwort gibt der Übersetzer über
seine Arbeit Rechenschaft und erläutert

seine Methode an Beispielen. Das
Buch von Chessex, das zu den ersten
der in die ch-Reihe aufgenommenen
gehört, ist für die Waadt wie für die
Schweiz ein Glücksfall und ein Beispiel
dafür, dass kulturelle Eigenart und
Vielfalt nicht nur leere Worte sind.

Hamann und die Krise der Aufklärung

Johann Georg Hamann (1730—
1788), der Königsberger Philosoph,
Philologe und Theologe, hat ein
reiches, doch schwer zugängliches Œuvre
hinterlassen. Goethe hatte ihn zu den
hellsten Köpfen seines Jahrhunderts
gerechnet und war überzeugt, von ihm
am meisten gelernt zu haben. Die
Werke gab Josef Nadler 1949-1957
heraus; die Briefe edierten Walther
Ziesemer und Arthur Henkel von
1955-1979.

1976 schlössen Hamann-Kenner aus
vielen Ländern sich zusammen und
erforschen seither in interdisziplinären
Kolloquien das grosse Erbe des

«Magus in Norden».
Zum 200. Todestag trat das fünfte

Internationale Hamann-Kolloquium in
Münster i.W. zusammen; Hamann war
1788 im Kreis der Amalia von Galitzin
gestorben.

Das Thema dieses Kolloquiums lautet

«Hamann und die Krise der Aufklärung».

In den eben erschienenen Acta werden

Hamanns vielschichtige Äusserungen

zur Philosophie, Theologie,
Sprachtherorie und Erkenntnistherorie
seiner Zeit erläutert und die Anregungen

für die heutige Diskussion
herausgestellt. Dazu gehört die Auseinandersetzung

mit Voltaire, I. Kant und der
gesamten Naturwissenschaft des
18. Jahrhunderts. Die bisher wenig
beachteten Beiträge zu den «Königs-
berger Gelehrten und pohtischen
Zeitungen» sind hier zum ersten Mal
eingehend untersucht. Die Kontroverse
mit Moses Mendelssohn ergibt ein
Muster für das Verhältnis zwischen
Christen und Juden innerhalb der
Aufklärung.

Hamanns theologisches Denken
wüd am Fragmentenstreit und dem
Sündenverständnis im Hinblick auf die
gegenwärtige evangelische und katholische

Theologie dargestellt.
Die rege und fachlich hochstehende

Hamann-Forschung in Japan tritt in
einem Forschungsüberblick und drei
Untersuchungen der Schwierigkeiten
japanischer Leser und Übersetzer hervor.

Der Band führt die Diskussion der
vorausgehenden vier Hamann-Kolloquien

(1976, 1980, 1982, 1985) fort
und gibt den neuesten Stand der
internationalen Hamann-Forschung wieder.

Hamann und die Krise der Aufklärung.

Acta des fünften Internationalen
Hamann-Kolloquiums in Münster i. W.

1988. Hrsg. von Bernhard Gajek und
Albert Meier. Verlag Peter Lang AG,
Frankfurt/M., Bern, New York, Paris
1990, 600S. Regensburger Beiträge zur
deutschen Sprach- und Literaturwissenschaft.

Reihe B: Untersuchungen, Bd. 46.


	Das Buch

