
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 70 (1990)

Heft: 11

Buchbesprechung: Das Buch

Autor: [s.n.]

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DasBuch

«Ich habe mein Land verloren»

Beobachtungen an deutschen Gedichten 1990

Von Uwe Kolbe, der an Franz
Frühmanns Grab im Namen der jungen
Autoren in der DDR seiner Dankbarkeit

und zugleich seiner Angst
Ausdruck gab, wie er ohne Zuspruch und
Schutz des Verstorbenen die Zukunft
bestehen werde, sind neue Gedichte
erschienen, die nach dem Fall der
Mauer entstanden sind, aber auch
ältere, die seinerzeit der Zensur zum
Opfer fielen und jetzt nachgetragen
werden1. Unter diesen findet sich ein
«Gruss an Karl Mickel», der wie folgt
lautet:

Zugeb ich, dass ich ganz privat
so reflektiere nah am Hochverrat,
und meine Gerade nenn ich Grat:
Am einen Fuss die Schelle klirrt,
der andre nimmt ein Bad
in Eselsmilch.

Die sechs Zeilen enthalten eine
einfache und unverständliche Mitteilung
und wirken doch rätselhaft. Die
Anfangsverse bis zum Doppelpunkt,
das Geständnis des Verfassers, wirken
zudem abstrakt, und was das für eine
Gerade sei, die er Grat nennen will,
bleibt unklar, ein blasses Bild. Bezieht
es sich auf seine Denkbewegungen auf
dem Weg, den er von hier nach dort bei
seiner Reflexion zurücklegt und der ihn
nah am Hochverrat entlangführt? Ganz
anders der Schluss des kleinen
Gedichts. Die Schelle am Fuss und das
Bad in Eselsmilch wirken zwar fremdartig

und altertümlich. Die Gratwanderung,

von der im Geständnis die Rede

ist, wird mit einer bewährten Taktik
bestanden, die uralt oder zeitlos ist.

Nehmen wir «Hochverrat» als ein
starkes Wort für Abweichung von der
herrschenden Doktrin, so versetzt uns
der «Gruss an Karl Mickel» in eine
Phase der kulturpolitischen Praxis in
der DDR, die eine ganze Reihe von
Opfern forderte. Das kleine Gedicht ist
1979 in den Netzen der Zensur
hängengeblieben. Damals wurden neun
Autoren aus dem Schriftstellerverband
ausgeschlossen, weil sie ohne Genehmigung

in der Bundesrepublik publiziert

hatten. Angehende Schriftsteller,
die am Institut Johannes R. Becher in
Leipzig Literatur studierten, antworteten

auf eine Umfrage nach ihren Vorbildern

und Vorstellungen für ihre Arbeit
in den «Weimarer Beiträgen», Literatur
sei die Stütze des Individuums und
nicht der Gesellschaft. Die rigorosen
kulturpolitischen Lenkungsmassnah-
men waren angefochten, aber nach wie
vor in Kraft, und das Ministerium hatte
die Mittel, Widerspenstige zu domestizieren.

Damals wechselten bekannte
Autoren — weil sie für ihr Schaffen in
der DDR keine Zukunft sahen — auf
die andere Seite der Mauer, darunter
Günter Kunert, Rolf Schneider, Jurek
Becker, auch Klaus Schlesinger. Kolbes
Gratwanderung — das ist der Sinn der
Metaphern in seinem «Gruss an Karl
Mickel» — bestand darin, die literarischen

Büttel durch List zu täuschen.
Die «Schelle am Fuss» kennzeichnet
den Narren, und das «Bad in Esels-



954 ZU DEUTSCHEN GEDICHTEN

milch» soll nach alter Überlieferung
weisse Haut noch weisser machen. Als
Hofnarr mit blanker Unschuldsmiene
hoffte der Lyriker durchzukommen. In
seinem neuen Gedichtband stehen die
Texte, die trotzdem nicht durchkamen,
unter der Rubrik «Das Kabarett. Ein
Nachtrag».

Uwe Kolbe nennt seine neue
Gedichtsammlung ein Fahrtenbuch
und gibt ihr den Titel «Vaterlandkanal».
Was man sich darunter vorzustellen
hat, geht aus der Gesamtheit der hier
vereinigten Texte, darunter auch
Prosagedichte, deutlich genug hervor. «Ich
habe mein Land verloren», so lautet
schon die allererste Verszeile, und das
letzte Gedicht des Bändchens heisst
«Tübinger Spaziergang.» Zwischen
«märkischem Sand» und «Hamburger
Frischfisch», zwischen der grossen weiten

Welt, die sich ihm jetzt aufgetan hat,
und der Kindheit im Sauerampfer am
flachen See umgibt Niemandsland die
Einsamkeit des Dichters. Er treibt im
«Vaterlandkanal», dem öden Stück
dazwischen. «Wenn ich herkommen
könnte», so lautet ein anderes Gedicht,

und sagen:
Mein Boot ist leck. Gemischt sind die

Wasser

unter dem flachen Boden, und
ich fürchte mich. Ein dunkeler Grund
zu ahnen, ein aus dem Osten Europas
gewaschener Schlamm. Und ich sagte
es, dass die mir glaubten,
die schönen Fremden,
erinnerten sich ihrer Mütter.
Und wenn es nur sentimental war,

wenn ich kommen könnte, wo her.

Auch beim Lesen dieser Zeilen steht
man unter der Wirkung eines stechen¬

den Widerspruchs zwischen nüchterner,

sachlicher Sprechweise und Vokabeln,

die ans Volkslied, an Märchen
und Sage anklingen. Wir würden diesen
Versen nicht gerecht und blieben an der
Oberfläche, läsen wir sie lediglich als
Situationsbericht eines Reisenden
zwischen Ost und West. Hier spricht ein
Dichter «in dürftiger Zeit» — der Seitenblick

auf Hölderlin ergibt sich wie von
selbst, auch wenn ich den Vergleich
nicht überanstrengen möchte.

Kolbe hat Günter Kunert, der 1979
in den Westen ging, das Gedicht «Exil»
gewidmet, und für Nicolas Born
schrieb er Verse, in denen er seinen
Dichterberuf beschreibt:

Ich stehe aufSand
und mache in Luft wie du; heikles
Gewerbe, nichtsfür den grünen Klee.

Seine Gedichte sind wie Definitionen,
nüchtern, sachlich formuliert und exakt
kalkuliert, was vielleicht auch auf
Übungen zurückgeht, die ihm wie
seinen Kollegen der Zensor aufzwang.
Uwe Kolbe macht — wie einst Günter
Eich — Inventur. Er hat nicht Trümmer
um sich, er muss sich nicht das

Allernötigste zum Leben zusammensuchen

und es sorgsam hüten. Dennoch
aber, mitten im Anstrum des Neuen,
weiss er, dass etwas verloren ging.
Danach sucht er, und seine Sprache ist
— in der irritierenden Mischung von
kühler Sachlichkeit und Märchenton —

zugleich lustig und traurig, dem
Kalauer nahe und dem verbindlichen,
seinsstiftenden Wort, und zudem ist
dieser Lyriker kritisch und selbstkritisch.

Die «Schelle am Fuss» ist ihm
geblieben, so etwa in den volksliedhaften

Strophen eines fahrenden Deutschen

in Holland, von denen hier die
erste und die letzte stehen sollen:



ZU DEUTSCHEN GEDICHTEN 955

Ach sing uns ein kleines Liedchen,
du trauriger Mensch aus Berlin.
Ach sing unsern kleinen Kindern,
du kleiner Tichter, zur Nacht.

Und sind sie nicht lieb, unsre Kleinen,
nicht wert so ein Liedelein
Beim Spargel und beim Jenever
lasst uns bisschen traurig sein.

Für Kolbe gehören Günter Kunert
sowohl wie Karl Mickel der Generation
der Väter an. 1979, als er als junger
Poet seinen von der Zensur
unterdrückten Gruss an ihn richten wollte,
war Mickel schon ein bekannter Dichter,

Dramaturg am Berliner Ensemble,
Dozent an der Schauspielschule Berlin
und zusammen mit Paul Dessau und
Ruth Berghaus auch an der Deutschen
Staatsoper Berlin beschäftigt. Für sein
literarisches Werk war er 1978 soeben
mit dem Heinrich-Mann-Preis der
Akademie der Künste ausgezeichnet
worden. Ein Vorzeigekünstler also, ein
«Staatsdichter», wie man die Prominenten

und Privilegierten von drüben zu
bezeichnen liebte? Ein Band, betitelt
«Schriften I», mit Gedichten aus den
Jahren 1957 bis 1974 gibt Auskunft
über den Teil seines Werks, mit dem er
sich nicht nur in der DDR Ruhm und
Anerkennung erwarb2. Schon 1967
erkannte ihm die Jury des Hamburger
Lessing-Preises ein Stipendium zu, das

er allerdings mit der Begründung
zurückwies, er lehne die in der Bundesrepublik

herrschenden Machtverhältnisse

ab und übe im übrigen einen
ordentlichen Beruf aus, so dass er auf
Stipendien nicht angewiesen sei. Die
Literaturfunktionäre der DDR dürften
an dieser Antwort Freude gehabt

haben, — falls sie sie nicht selbst angeregt

haben.
Mickel, der Lyriker, kommt von

Brecht her. Er formuliert knapp und
direkt, er verspottet die Dichter, die von
Flugzeugen als von «silbernen Vögeln»
und von Lenin als vom «Pflüger der
Hirne» reden. Für Patrice Lumumba
schrieb er ein Requiem; zusammen mit
Adolf Endler gab er die Anthologie «In
diesem besseren Land» heraus. PoUtisch
nicht nur unbedenklich für die damalige

Staatsmacht, sondern eine Stütze,
sollte man denken, ein Marxist und
Klassenkämpfer und ein begabter Poet.
Aber selbst Karl Mickel bekam die
Nörgeleien offizieller Beckmesser zu
spüren. Erst warf man ihm
Schwerverständlichkeit vor und riet ihm,
einfacher zu schreiben. Und als er die von
Lebenslust und Sinnlichkeit erfüllten
Verse des Gedichts «Petzower Sommer»
darin ausmünden liess, dass ein
pfeifenrauchender Bauer das Kirschen
essende Liebespaar auffordert, so viel
Kirschen zu stehlen, wie es nur möge,
hielt man ihm vor, das sei Frevel am
sozialistischen Eigentum, und vom
Bauern sei es konterrevolutionäre
Gleichgültigkeit. Man sieht, schon Mik-
kel hatte seine liebe Not mit den
Aufpassern im Ministerium. Mochte er
auch ein zuverlässiges Mitglied der Partei

sein, die kleinkarierten Einwände
gegen seine Kunst lässt er nicht gelten,
und manchmal weicht er in die Ironie
aus, etwa wenn er — brav dem Parteigebot

gemäss — das «Alltägliche» preist in
einem Gedicht, das den Zensor freuen
musste und dennoch dem nagenden
Zweifel aussetzte, ob es am Ende nicht
höhnisch statt lobend gemeint sei. In
drei Strophen lobt Mickel darin
nacheinander den Arbeiter, der täglich seine
Pflicht erfüllt, die Hausfrau, die «sich

für Suppenfleisch anstellt und einsieht,



956 ZU DEUTSCHEN GEDICHTEN

warum es noch knapp ist», schliesslich
das Kind, das in der Schule fleissig ist
und morgens die Zähne putzt. Vor
ihnen allen, versichert der Dichter dreimal

in fast gleichen Worten am Stro-
phenschluss, zieht er den Hut.

*
Günter Kunert, in der DDR ebenfalls

längst zu Ehren gekommen, mit dem
Heinrich-Mann-Preis (1962) und dem
Johannes R. Becher-Preis (1973)
ausgezeichnet, gehörte zu denen, die 1979
auf die andere Seite der Mauer gingen.
Auch er tat es nicht ganz freiwillig; ihn
zwang die Unmöglichkeit, unter den
damaligen Bedingungen zu schreiben
und zu publizieren. Er ist heute einer
der bedeutendsten Lyriker der
deutschen Gegenwartsliteratur. Ist es Zufall,
dass der Titel seines neuen Gedichtbandes

der Thematik des Schaffens von
Uwe Kolbe nahesteht? «Fremd daheim»
heisst die Sammlung, und in der Tat
muss man sich fragen, wo die Poeten
daheim sind, die gebUeben sind und die
gingen3. Ein fremdes Ich «in fremder
Heimat», so steht es in Kunerts
Eröffnungsgedicht, und im zweiten, «Erwachen»,

konstatiert er, dass die Erde
vorm Fenster «fremd erdacht und fraglich»

ist. Man kann sich an die Natur
halten, aber besonders ermutigend ist
auch nicht, was der Dichter als Fazit
einer kurzgefassten «Naturgeschichte»
festhält:

Die Natur hat dem Homo sapiens
die Chance eingeräumt
Mensch zu werden
und Unmensch zu bleiben.

Düster und illusionslos auch die
Zukunft, wobei man im Sinne Kunerts
eher von Zukunftslosigkeit sprechen
müsste. Der Mensch wird nicht nur
Unmensch bleiben, er ist auch
«fleischgewordenes rastloses Restrisiko», er ist

«freudianisch schöner Götterfunken/am
planetaren Pulverfass» und neigt zu
«letalen Liederlichkeiten». Bittere
Reminiszenzen stehen da, «Ratschlag in
Heines Sinn» zum Beispiel, der
empfiehlt, die Augen zu schliessen und die
Ohren taub zu halten, dies alles vorgetragen

in wohlgeformten und gereimten
Versen und ausmündend in den
Zweizeiler:

Was kann man tun in solcher Zeit?
Erfolgreich nur: Sich selber leid.

*

Bei Kunert findet sich auch das
kleine Gedicht «Faust III: Schlussvorstellung»,

das Mephistos verführerische
Suada umbiegt zum Abgesang auf
jegUche Hoffnung:

Die Ideale abgetan:
Verdorrte Blätter

x unbeschreiblich
raschelnd in der Erinnerung:
Grau teurer Freund
ist alle Utopie.
Nie wieder grün
des Lebens abgeholzter
Baum.

Das Spiel mit Goethes Versen, die da —
«raschelnd in der Erinnerung» — ins
Ende vom Lied verwandelt werden, ist
virtuos gehandhabt. Die Zwiesprache
mit Dichtern der Vergangenheit, die
lebendige Gegenwart Uterarischer
Überlieferung sind charakteristisch
nicht nur für das lyrische Schaffen Günter

Kunerts, sondern auch der jungen
und jüngsten Lyriker, namentUch aus
der DDR. Bei Uwe Kolbe, auch etwa
bei Kerstin Hensel, scheint indessen
weniger die Auseinandersetzung, das

Spiel mit Bildern und Gegenbildern im
Vordergrund zu stehen, als vielmehr
der Versuch, versiegte Quellen wieder
zum Fliessen zu bringen. In «Tübinger



ZU DEUTSCHEN GEDICHTEN 957

Spaziergang» von Uwe Kolbe begegnet
— wie bei Kunert — das Bild vom
abgeholzten Baum:

Deutschland
alterApfelbaum
niedergeschnittenen Stammes,
einer deiner dürren Zweige
trägt den letzten, roten Apfel,
den ich pflück und esse,
meinen Hunger stille,
ob mir auch der Magen brennt.

Bei Kunert ist aUes verdorrt, was einst
Leben war, selbst Goethes Verse
«rascheln» papieren und täuschen nicht
darüber hinweg, dass niemals wieder
grünes Laub dem verdorrten Stamm
entspriessen wird. Aus Kolbes «Tübinger

Spaziergang» dagegen leuchtet ein
roter Apfel, der letzte zwar. Auch in
diesem kleinen Gedicht, das in seiner
Aussage illusionslos und sachlich
bleibt, entsteht aus Vokabeln wie
«Apfelbaum» und «roter Apfel» eine
andere Gegenwart, klingt in der knappen

Beschreibung des Vorgangs ein
Ton an, der aus tieferen Schichten
kommt, aus dem «Rest noch von Seele»

vieUeicht, wie Kolbe in einem andern
Gedicht einmal diesen Bereich
umschreibt.

*

Aus Chemnitz stammt Kerstin Hensel;

auch sie hat am Literaturinstitut
Johannes R. Becher studiert und 1988
einen ersten Gedichtband veröffent-
ücht. Im Jahr darauf erschienen die
Erzählungen «Hallimasch», und 1990
das Bändchen «Schlaraffenzucht» mit
neuen Gedichten4. Karl Mickel sagte
von der jungen Lyrikerin, hier komme
(seit Sarah Kirsch und Irmtraud Morgner)

«wieder eine Echte aus der Hexenzunft».

Man wird dergleichen Einordnungen

mit der gebotenen Vorsicht und
vieUeicht gar mit Skepsis zur Kenntnis

nehmen; aber wenn Mickel die Originalität

und die Naturkraft von Kerstin
Hensels lyrischer Sprache im Auge hat,
ihre Vertrautheit mit Pflanzen- und
Tierleben, so darf man den charakterisierenden

Vergleich wohl gelten, lassen.
Es gibt in «Schlaraffenzucht» Verse, die
unter dem Titel «Poetik» stehen und so
beginnen:

Ich wohne in der Rinde
Des Kastanienbaums vor meinem

Fenster.
Seine offenen Kerzen tropfen
Ihr Wachs in mein Haar: Wachse, Du!
Rapunzel, lass es herab! Die Männer,
Die mir Brüder sind, steigen herauf.

Was in Figuren und Bildern, in der
bildhaften Sprache des Märchens vorgetragen

wird, ist alles andere als ein
Märchen. Da geht es um Gegenwart, und es

geht auch um Schuld und Sühne. Die
Hitlerzeit und die Endphase der DDR
sind gleichermassen Hintergrund und
Thema dieser Gedichte, etwa der
«Fieberkurve», in der — unterlegt mit
Bildern und Wendungen aus dem
«Aschenbrödel» — die nachgeborene
Generation den Ruf der weissen Taube
vernimmt: «Ruckediguh, Blut ist im
Schuh.»

Drei oder vier Generationen von
Lyrikern umkreisen in ihren neuen
Veröffentlichungen nicht aUein das Thema
«Fremd daheim»; aber dass in einer
veränderten Umwelt, nach der Vereinigung

der beiden deutschen Staaten,
nicht einfach das alte Vaterland
auferstehen wird, empfinden die Dichter aus
der DDR wahrscheinlich stärker als die
Dichter in der Bundesrepublik.
Gemeinsam ist den Versen und
Gedichten, die wir herausgegriffen
haben, die nüchterne, reflektierende



958 ZU DEUTSCHEN GEDICHTEN

und skeptische Tonlage. Sie sind nicht
in erster Linie Ausdruck von Gefühl
und Stimmung. Sie bezeichnen,
diagnostizieren und ziehen Schlüsse. Bei Kerstin

Hensel und Uwe Kolbe ist die
Reflexion kombiniert mit einer
Wirkung, die dadurch zustandekommt,
dass das illusionslos konstatierte Faktum

in einer Sprache dingfest gemacht
wird, die aufs Märchen zurückgeht, auf
Hexen und Feen, Rapunzel und
Schneewittchen. Jenseits ideologischer
Parolen und jenseits der Wahlkämpfe
ist da eine Stimme zu hören, die zwar

nicht auch schon die Stimme des
vereinigten Deutschland ist, aber die Stimme
seiner Dichter. „ ..„,.Anton Krault

1 Uwe Kolbe, Vaterlandkanal. Ein
Fahrtenbuch. Suhrkamp Verlag. Frankfurt am
Main 1990. — 2 Karl Mickel, Schriften I.

Gedichte 1957—1974. Carl Hanser Verlag,
München 1990 (für die Bundesrepublik und

Berlin/West). Mitteldeutscher Verlag,
Halle, Leipzig 1990. — 3 Günter Kunert,
Fremd daheim. Gedichte. Carl Hanser Verlag,

München 1990. — 4 Kerstin Hensel,
Schlaraffenzucht. Gedichte. Luchterhand
Literaturverlag, Frankfurt am Main 1990.

Autorinnen und Kritiker — ein poetologischer Diskurs

Zwei germanistische Neuerscheinungen

Gelegentlich weht der Zufall
Ungleichartiges zusammen, legt
beispielsweise Bücher auf den Tisch des
Rezensenten, die nichts miteinander zu
tun haben und sich dann doch,
nebeneinander belassen, seltsam ergänzen,
wechselseitig beleuchten. So, für diese
Besprechung, zwei Werke der
Literaturwissenschaft: Christa Bürger, Leben
und Schreiben. Die Klassik, die Romantik

und der Ort der Frauen (1990) ', und
eine Zürcher Dissertation über einen
Mann, der in Zürich gewirkt und weit
über Zürich ausgestrahlt hat: Helen
Münch-Küng, Der Literaturkritiker
Eduard Korrodi (1989)2.

Zuerst also: Der Ort der Frauen —
der Ort, den sie während der Klassik
und Romantik nicht hatten und
schliesslich doch gewannen. Um mit
einer scheinbaren Nebensache zu

beginnen: das Buch von Christa Bürger
fällt schon auf durch das für eine
literaturkritische Arbeit ungewöhnlich
reichhaltige Bildmaterial, durch Bilder,
die nicht einfach Illustrationen sind,
sondern die Thesen des Buches auf
einer anderen Ebene, in einer anderen
Sprache wiederholen und variieren.
Ein Bild, das letzte, ist statt eines Mottos

dem zusammenfassenden Schluss-

kapitel vorangestellt: es zeigt markant
den Hintergrund, vor dem sich das
Leben und Schaffen der Hauptakteu-
rinnen des Bandes (Bettina von Arnim,
Charlotte von Kalb, Sophie Mereau,
Caroline Schlegel, Johanna Schopenhauer,

Rahel Varnhagen) entfaltet oder
eben nicht entfaltet. Es ist die berühmte
Statue Thorvaldsens: der Künstler, wie
er neben einem beinahe vollendeten
Bildwerk steht, in Herrscherpose,
kraftvoll — sich dennoch auf die von
ihm geschaffene Statue (die «Hoff-



AUTORINNEN UND KRITIKER 959

nung») leicht abstützt. Diese, kleiner als

er, duckt sich in seine Armbeuge; einmal

vollendet, wird sie sich von ihm
lösen, auf eigenen Füssen stehen, von
allen Seiten betrachtet werden können:
eine verselbständigte zweite Welt.

Ein Beispiel der männlichen Art des

Schaffens, der klassischen Kunstauffassung,

vorbildhaft; und doch konnte —

so, vereinfacht, die These Christa Bürgers

— ein Exempel wie dieses von den
schreibenden Frauen aus vielen Gründen

nicht nachgeahmt werden. Die
Situation der Frauen damals, sie
kommt uns ohne Worte aus anderen
Bildern entgegen: von männlichen
Malern mit weiblichem Modell,
aussagekräftig auf eine fast unheimliche Art,
als hätten die Maler, auf den Augenschein

angewiesen, die Frauen differenzierter

gesehen als die Schriftsteller, die
sie immer wieder ihren ästhetischen
Theorien unterordnen.

Eine Trouvaille ist schon das Bild
«Frauenhaube auf Ständer» von C. D.
Friedrich: der Frauenkopf, gesichtslos,
reduziert auf den Schmuck; dann eine
«Zeichnende junge Dame in einem
Torbogen» (von G. F. Kersting): Haltung
und Kleidung weisen auf liebenswürdigen

Dilettantismus hin — und, vom
gleichen Künstler, eine «Dame in einem
Biedermeierzimmer»: über den Tisch
geduckt, schreibend; und die Traulichkeit

des Zimmers hat etwas von einem
Totengemach.

Dazwischen jene Künstler, die die
Norm durchbrechen und also Frauen
zeigen, die ihrerseits die Norm
durchbrechen. Eine «Dame auf Sofa», ein
konventionelles Motiv, aus aller
Konvention gelöst durch den Meisterstrich
von Johann Heinrich Füssli. (Auf dem
Kopf trägt die Dame einen spitzen Hut,
ein Bein ist angewinkelt, die Haltung
frivol-dämonisch.) Und schliesslich ein

Bild von Schinkel, ein Porträt der Tochter

Marie: ein Kind mit keckem Blick,
nein, eine kleine Windsbraut, lieblich-
ungezähmt, mit Augen, denen man
zutraut, dass sie die Welt neu sehen.

Der Umweg über die Bilder (der
kein Umweg ist) illustriert die Intention
der Verfasserin, weibliches Schreiben
nicht nach den üblichen Methoden zu
verstehen, also nicht von oben oder
aussen, sondern von innen, neue Kriterien

zu gewinnen. Die Bildfolge ist
ausserdem eine Art Ausgleich zur
Abstraktion, der gelegentlich auch
Christa Bürger aUzu sehr verfällt. Doch
ist diese Gefahr dem Thema immanent.
Der zeitliche Rahmen ist schon im Titel
umrissen, die Methode klar. Ausgangspunkt

ist die Kunsttheorie der Klassik
und Romantik, wie sie von Männern
formuliert wurde; der «herrschende
Diskurs», der festsetzt, was Literatur ist
und was (wichtiges Thema bei Goethe
und Schiller) dem «Dilettantism»
zuzurechnen sei. In der reichen Literatur
über weibliches Schreiben ist dieser
Ansatz interessant; die Frauen werden
bei ihrem künstlerischen Vorsatz

genommen; ein Kapitel Literaturgeschichte

wird auf neue Art erhellt. Dies
letzte schon dadurch, dass die
Kunsttheorie der Klassik (Christa Bürger hat
ihr bereits mehrere Untersuchungen
gewidmet) auf die Frauen bezogen und
mit ihren Augen gelesen wird. Relevant
ist in diesem Zusammenhang vor allem
die Abgrenzung zwischen Kunst und
Dilettantismus, wie sie im Briefwechsel
zwischen Schiller und Goethe und in
kunsttheoretischen Abhandlungen (vor
allem in Goethes «Über den sogenannten

Dilettantismus» formuliert wird:
«Was dem Dilettanten eigentlich

abgeht, ist Architektonik im höchsten
Sinn, diejenige ausübende Kraft, welche
erschafft, bildet, konstituiert, er hat



960 AUTORINNEN UND KRITIKER

davon nur eine Art von Ahnung, gibt
sich aber durchaus dem Stoff dahin,
anstatt ihn zu beherrschen» (Goethe).
Der Künstler — man denke an die Statue

Thorwaldsens — als ein «Gestalter
und Herrscher»; sein Schaffen zielt auf
ein autonomes Werk, ein Stück Architektur;

die Spuren des Lebens sind
abzustreifen, die Grenze zwischen
Kunst und Leben scharf zu ziehen. Der
Dilettantismus dagegen ist Produkt
eines nachempfindenden Gemütes, des

passiven Kunstgenusses. Schädüch ist
er, so wird dekretiert, wenn er
beansprucht, Kunst zu sein, sinnvoU, wenn
er, bescheidener, zur Einübung in
künstlerische Wahrnehmung dient;
dann ebnet er der Wirkung grosser
Kunst den Weg.

Dass die Definition der Begriffe
Kunst und Dilettantismus (hier in der
gebotenen Kürze nur angedeutet) fast
deckungsgleich ist mit Wilhelm von
Humboldts Auffassung des männlichen
und weiblichen Charakters (in: «Ueber
den Geschlechtsunterschied und dessen

Einfluss auf die organische Natur»,
1795), erklärt, wie rasch das Schaffen
der Frauen gerade bei Goethe als
«dilettantisch» erklärt wurde, dass vom
«Dilettantism der Weiber» die Rede ist,
als sei dies ein fester Begriff. Das männliche

Prinzip (als aktiv/produktiv
verstanden, vermutUch insgeheim bis
heute) ermöglicht Kunst, das weibüche
(passiv/rezeptiv) nur Kunstgenuss,
bestenfalls Dilettantismus.

Wie aber, wenn die Frauen die «autonome

Kunst» gar nicht wollten, sich
deren Forderungen nicht unterwerfen
konnten, weil sie damals, vermutlich
unbewusst, bereits auf dem Weg waren
zu einer neuen Form? Ein Emanzipa-
tionsprozess war im Gang, langwierig,
wie jede Emanzipation; Befreiung
weniger von Lebensbehinderungen als

von ideologischen und poetologischen
Forderungen im herrschenden männlichen

Diskurs. Als Ausgangspunkt dieses

Prozesses wählt Christa Bürger
Charlotte von Kalb, die Freundin Schillers

und Jean Pauls. Das überrascht,
weil gerade diese Frau von der
Literaturgeschichte bislang eher
herablassend-mitleidig behandelt wurde.
Hochgeboren wie sie war, scheiterte sie doch
in allem: in der Literatur, in der Freundschaft,

in der Lebensgestaltung; sie litt
unter den übernommenen Formen und
konnte sich doch nicht einmal aus den
aristokratischen Konventionen lösen.
«Sie leuchte mit entlehnten Strahlen»,
sagte man abschätzig von ihr: als ob das
nicht die Konsequenz jener Auffassung
des Weiblichen als einer passiv-rezeptiven

Grundhaltung wäre! Eine Konsequenz,

die hier zur Selbstzerstörung
führte. Ihre Unfähigkeit zur Form hat
Charlotte einmal als «dämonisch»
bezeichnet, und dabei vermutlich im
Gegensatz zu Goethe an einen dunklen
Dämon gedacht.

Aber wie, wenn dieser Dämon, der
die Frauen von der herrschenden Form
fernhielt, sie insgeheim auf eine neue
Form gelenkt hätte? Wenn die Unfähigkeit

zur geltenden architektonischen
Form eine schöpferische Befreiung zu
einer neuen, freilich einer weniger
eindeutigen Form beinhaltet hätte? Diese
Möglichkeit zu begreifen, das setzte
aber ein anderes Selbstbewusstsein

voraus, als es Charlotte von Kalb eigen
war. Karoline ScheUing war es
vorbehalten, sich mit der ihr eigenen Kühnheit

nicht mehr um das zu kümmern,
was «an sich gut sei», sondern danach zu
fragen, was «für sie das Richtige und
Wahre» sei, und zwar im Leben und in
der Kunst. Wenn es ums Schreiben ging,
war für sie der Brief das Richtige, als
ein Medium, das Kunst und Leben



AUTORINNEN UND KRITIKER 961

nicht trennt, sondern in vielen
Übergängen verbindet.

Das gilt für Caroline, es gilt auch für
Bettina von Arnim, für Rahel Varnhagen.

Sätze, die bei Charlotte von Kalb
den Ton der Verzweiflung tragen,
erscheinen nun als Ausdruck eines
neuen Selbstbewusstseins. «Ich bin von
aussen ganz verschüttet» — so Rahel;
das hätte auch Charlotte sagen können.
Aber Rahel fährt fort: «darum sag ichs
selbst». Da äussert sich ein neues
Selbstbewusstsein, eine Subjektivität,
die sich der lähmenden Umwelt
entgegenstellt. Es ist ein Ansatz einer neuen
Poetologie, der freiUch das Eindeutige
fehlt. «Rahel lebt das Schreibende und
schreibt das Lebende» (Christa Bürger):
das Paradoxe dieser Haltung weist
bereits auf das zwanzigste Jahrhundert
hin, in dem sich das, was die Romantikerinnen

als Chance begriffen und
nutzten, reich entfaltet hat.

Der Schritt vom ersten zum zweiten
der eingangs genannten Bücher scheint
riesig: von der Höhe der Klassik, von
einer Gelenkstelle des deutschen
Geisteslebens zu den bescheidenen Gefilden

der deutschschweizerischen
Literatur in der ersten Jahrhunderthälfte.
Die Verbindung zwischen beidem —
zwischen dem Werk über weibüches
Schreiben und dem Porträt eines
führenden Kritikers — wird durch das
Thema — Poetologie — hergestellt.

Die erste Jahrhunderthälfte war eine
Blütezeit der poetologischen Reflexion,
wie es sie in der deutschen Schweiz seit
dem Ende des 18. Jahrhunderts nie
mehr gegeben hat. Die Namen Max
Rychner, Fritz Ernst, Emil Staiger seien
als Beispiele genannt; zu ihnen gehört
Eduard Korrodi, während 35 Jahren
(1915—1950) Literaturredaktor und

Feuilletonchef der «NZZ». Vermutlich
nicht der bedeutendste Geist unter den
genannten Kritikern und Gelehrten,
aber für die Autoren der wichtigste
schon durch seine Position, die er
konsequent zur Einflussnahme nutzte. Er
hat provoziert wie kein anderer Kritiker,

war immer wieder in polemischen
Streit verwickelt. Er muss die
Auseinandersetzung geliebt, gesucht haben,
und nicht zufäUig erscheint sein Porträt
verfremdet, ja karikiert im Werk von
mehreren Autoren. Er ist Cesario, das
«Urteil von Andorra», in Max Frischs
Tagebuch, ein vornehm-unaufrichtiger
Literat; bei Robert Walser, dem er
wohlgesonnen war und von dem er
jahrzehntelang Texte im Feuilleton
abdruckte, wird er sprachlich attackiert
und zugleich umspielt als «Krokodi-
lowsky» und «Krokodilödeli» oder als
«tit. Korrodibus». Aber nicht nur die
Dichter, auch die Kritiker-Freunde
haben sich mit ihm beschäftigt; fast
jeder hat die Feder gespitzt, um ihn zu
beschreiben; das Verwirrend-Wider-
sprüchliche seines Wesens, zum
Beispiel in der Rolle des jungen Lehrers,
der, so bezeugen seine bewundernden
Schüler, mitreissen, begeistern konnte
— und der so ungerecht-launisch war,
dass man ihm dennoch lieber kein Kind
anvertrauen möchte.

Stimmt es, dass keiner seiner ihm
doch zugetanen Freunde den Satz
schreibt: «Man konnte sich auf ihn
verlassen?» Oder habe ich es überlesen?
Und hat diese launenhafte Unverläss-
lichkeit etwas mit seinem Rang als
Kritiker zu tun, begrenzt sie diesen Rang?
Fragen, die ich nicht zu beantworten
weiss, denen man aber einmal nachgehen

müsste. Die Bedeutung eines Kritikers

ist von seiner Wirkung nicht zu
trennen; die Korrodis war schillernd
wie sein Wesen; er förderte, ermutigte



962 AUTORINNEN UND KRITIKER

— und er rügte und zerstörte. Er konnte
es offensichtlich nicht ertragen, wenn
einer sich anders entwickelte, als es seiner

Vorstellung entsprach. Der Lyriker
Zollinger sollte sich nicht politisch
engagieren — ein politisch Lied war für
Korrodi nun einmal ein garstig Lied,
auch wenn es als Aufsatz (Zollinger)
oder Drama (Frisch) auftrat! Er war ein
getreuer Vertreter seiner Klasse, und es
ist kein Zufall, dass gerade er es war,
der Thomas Mann zu Widerspruch und
zu dem noch immer bedenkenswerten
Satz veranlasste: «Ein Bürger ist nicht
der geistige Gefangene seiner Klasse und
ihrer Wirtschaftsinteressen.»

Zu Korrodis 60. Geburtstag
erschien eine «Freundesgabe» mit 36
Beiträgen von renommierten Persönlichkeiten

— aber bis heute ist keine auch
nur einigermassen repräsentative
Anthologie seiner Kritiken erschienen,
nur Kostproben, die eine Ahnung
vermitteln, kein Bild ergeben. Dabei — das
Wiederlesen bestätigt es — sind seine
Kritiken durchaus lesenswert: kenntnisreich,

temperamentvoll, nie langweilig,
oft bildhaft konkret. Da schrieb einer,
der sein Handwerk verstand, die
Literatur ernst, den Beruf des Kritikers
(und auch sich selber) wichtig nahm;
der von seinem Urteil überzeugt war,
Verletzungen, die er damit zufügte,
bereits einberechnete. Vielleicht muss
man so sein, so intensiv-selbstgewiss
(Selbstgewissheit über einem dunklen
Grund der Melancholie), wenn man
eine so starke Wirkung entfalten will:
für sich selber, für die Literatur. Nach
seinem Tode schrieb Max Rychner:
«Sein Dasein war von einer Wichtigkeit
für Zürich und die Schweiz, wie man sie

erst dunkel ahnt, nicht aber einsieht; sie

ist auch schwierig zu formulieren.»
Die Dissertation, die zu solchen

Überlegungen und Gedankenspielen

anregt, leistet zu dieser nach wie vor
schwierigen «Formulierung» ihren Teil;
dies weniger durch die Analyse der
kritischen Arbeiten als durch die
Sicherstellung wichtiger lebensgeschichtlicher
Daten, (die offenbar nur durch langwierige

Recherchen beizubringen waren,
da sich kaum ein Nachlass vorfand!)
und durch eine differenzierte und
zurückhaltende Darstellung der
verschiedenen polemischen Auseinandersetzungen.

Die eigentliche kritische
Arbeit Korrodis dagegen bleibt eher im
Hintergrund. Diese umfassend
darzustellen, auf ihre Konstanten zu analysieren,

das wäre wohl eine nächste und
eine fesselnde Aufgabe.

Zweimal hat Korrodi als Kritiker
stark ins literarische, ja auch ins politische

Leben hineingewirkt — auf eine
sehr gegensätzliche Art. Zuerst in den
«Schweizer Literaturbriefen» (1918), vor
allem mit dem grundsätzlichen Artikel
«Seldwylergeist und Schweizergeist»,
und dann — das traurigste Kapitel seiner

Kritikerlaufbahn! — mit dem Aufsatz

«Deutsche Literatur im
Emigrantenspiegel» (1936).

«Seldwylergeist und Schweizergeist»
ist ein Aufruf, schwungvoll geschrieben,

bewegt von der Erschütterung des
Ersten Weltkriegs; ein Aufruf an die
Autoren, sich der Zukunft zu öffnen,
auf die « Weltvergoldung» seldwylischer
Tradition zu verzichten, sich nicht in
Formen des Bauernromans und
Heimatromans einschhessen zu lassen. Die
Namen von Henri Barbusse, Romain
Rolland, Fritz von Unruh werden als

vorbildhaft genannt, der Satz «Die
Weltänderung ist da», tönt wie ein Fanfaren-
stoss. Man hat sich darüber gewundert,
dass die Autoren dem Aufruf ihres
Chef-Kritikers nicht eifriger gefolgt
seien. Aber ganz abgesehen von der
Tatsache, dass Schriftsteller, die diesen



AUTORINNEN UND KRITIKER 963

Namen verdienen, selten den Kritikern
nachlaufen, hat sich ja auch Korrodi
von seinen Forderungen rasch
abgewandt. Im Rückblick wirkt der
zukunftsfreudige Aufsatz von 1918 fast
wie ein erratischer Block in einem
Werk, in dem das Herkommen, die
Tradition eine Rolle von zunehmender
Wichtigkeit spielt. Dass es zu der
bereits erwähnten Stellungnahme
gegen die Emigranten kam, die
schliesslich (ein trauriger Ruhm!) den
Anstoss gab zu der längst fälligen und
unwiderruflichen Absage Thomas
Manns an das Dritte Reich, das ist
dennoch nicht einfach selbstverständlich.
Ungern liest man bei einem führenden
Schweizer Kritiker den Satz (in einem
Brief an Thomas Mann): «Ein Mensch,
der mit seiner Regierung zerfallen ist, ist
eine Existenz, vor dem es dem Reinen
schaudert.» Und man kann die Vermutung

nicht unterdrücken, hier stehe
nicht nur der Bürger Korrodi auf dem
Prüfstand, sondern auch der Kritiker —
und er bewähre sich nicht.

Was das alles mit dem zuerst besprochenen

Buch über den «Ort der
Frauen» zu tun habe, mag man sich hier
fragen. Nichts — heisst die erste, rasche
Antwort, aber die zweite dann: und
gerade deshalb sehr viel.

Die Behauptung, die literarische
Welt, in der Korrodi lebte, die er
repräsentierte, sei eine reine Männerwelt
gewesen, bedarf freilich der Präzisierung.

Korrodis lebenslange Bindung an
seine Mutter ist bekannt; seine erste,
von J. V. Widmann hochgerühmte kritische

Arbeit galt der österreichischen
Schriftstellerin Enrica von Handel-
Manzetti, und er hat die Autorinnen
der Schweiz durchaus nicht unbeachtet
und unerwähnt gelassen. Aber eine so
intensive Zuwendung wie diejenige
J. V Widmanns zu Ricarda Huch oder

dessen Aufmerksamkeit für die junge
Lyrikerin Gertrud Pfander sucht man
in den bislang veröffentlichten Aufsätzen

des Zürchers umsonst. Und während

Schiller und Goethe, von den
Romantikern zu schweigen, sich
immerhin mit der Frage des weiblichen
Schreibens beschäftigten, während ein
Widmann sich auf eine verblüffend
fortschrittliche Art mit der Frauenfrage
auseinandersetzte, gibt es das Thema
bei Korrodi nicht. Das ist freilich nicht
einfach seine Schuld: es gehört zur Zeit.
Der poetologische Diskurs, an dem er
führend teilnahm, war ein männlicher
Diskurs. Frauen nahmen daran nicht
Teil, kamen darin nicht vor. Entsprechend

schwer war es für eine Frau, als

geistiger Mensch zu leben.
Das muss nicht heissen, dass der

mächtigte Kritiker ein Frauenfeind war.
Er war — dies bleibt zu ergänzen — ein
letztlich einsamer, melancholischer
Mensch. Der dunkle, schwerblütige
Grundzug seines Wesens wird oft
erwähnt; und der Zusammenhang mit
seinen homophilen Neigungen, und
mehr noch mit dem Zwang, diese zu
verstecken, ist nicht zu übersehen. Dass
der gesellschaftliche Druck, diese
Gefühle zu tabuisieren, untergründig
mit der frauen-fremden Stimmung der
Zeit zusammenhing, diese Vermutung
sei hier nur am Rande angemerkt.
Vielleicht war dieser Mächtige, der die
Forderungen seiner Zeit so wirkungsvoll
vertrat, in seinem Innersten auch ein
Opfer ihrer Verdrängungsmechanismen,

die er doch indirekt stützte.
Elsbeth Pulver

1 Christa Bürger, Leben Schreiben. Die
Klassik, die Romantik und der Ort der
Frauen. J. B. Metzlersche Verlagsbuchhandlung,

Stuttgart 1990. — 2 Helen
Münch- Küng, der Literaturkritiker Eduard
Korrodi, Peter Lang, Bern 1989.



964 ZUR TOTALREVISION DER BUNDESVERFASSUNG

Verfassung der Wirtschaftspolitik?

Ein nationalökonomischer Beitrag zur Diskussion über die Totalrevision
der Schweizerischen Bundesverfassung

Angeregt durch den Aufsatz «Helvetisches

Malaise» von Max Imboden
(1964) entspann sich in der Schweiz
eine Diskussion über eine Totalrevision
der Bundesverfassung, die — einmal
intensiver, einmal weniger intensiv
geführt — inzwischen 25 Jahre
andauert und in dem Verfassungsentwurf
der Kommission Furgler von 1977
gipfelte. Auffallend war und ist der
Umstand, dass es, obwohl praktisch
alle grossen Änderungsvorschläge die
wirtschaftlich relevanten Aspekte der
Bundesverfassung betreffen, nur sehr
wenige substantielle Diskussionsbeiträge

seitens der schweizerischen
Nationalökonomen zur Verfassungsreform

gibt. Der Übergang von der
«Verfassung der Wirtschaftsfreiheit»
zur «Verfassung der Wirtschaftspolitik»
hätte leicht in Abwesenheit der Ökonomen

stattfinden können.
Während sich die Juristen ausführlich

mit dem Sollen des angestrebten
Interventions- und Leistungsstaats
beschäftigten, fehlten bisher Beiträge,
die das Können und das Wollen
ausleuchten. Diese fundamentale Lücke ist
durch die Dissertation von Heinz Walker

geschlossen worden1. Wenn, was zu
erwarten ist, die Diskussion über die
Totalrevision der Bundesverfassung
eines (vermutüch nahen) Tages wieder
auflebt, wird man um diesen Beitrag
nicht herumkommen.

Die Arbeit besteht aus einer ausführlichen

Einleitung, die eine vorzügliche
Vorschau auf die Behandlung des
vielfältigen Themas vermittelt, und fünf
Kapiteln.

Spätprodukt des Keynesianismus

Das /. Kapitel gibt einen deskriptiven
Überblick über die Diskussion

über die Totalrevision der schweizerischen

Bundesverfassung von 1964 bis
1988. Das Thema hat, einschliesslich
der Vernehmlassungen, zu tausenden
von Seiten Literatur geführt. Hier wird
auf vierzig Seiten der rote Faden durch
die Diskussion zuverlässig
nachgezeichnet, was für den Wiedereinstieg in
das Thema sehr von Nutzen ist.

Es erweist sich, dass erstens die
gesamte Diskussion von allem Anfang
an, voUständig von dem Paradigma
des keynesianischen Interventions- und
des Beveridge'schen Leistungsstaats
geprägt war. Natürlich sind von juristischer

wie auch von ökonomischer Seite
im Detail Zweifel an diesem oder jenem
Aspekt dieses Paradigmas geäussert
worden. Diese Zweifel haben aber,
wenn überhaupt etwas, dann nur
Abschwächungen der Vorschläge
bewirkt. Grundsätzlich ist das
Paradigma nie in Frage gestellt worden. Die
ganze Diskussion wie auch die konkreten

Verfassungsprojekte können insofern

als Spätprodukt der Keynes-
Beveridge-Epoche bezeichnet werden.
Aus ökonomischer Sicht war nichts
Zukunftweisendes daran.

Es ist zweitens festzuhalten, dass —

vorgespurt durch die Arbeitsgruppe
Wahlen — der Verfassungsentwurf der
Kommission Furgler die gesamte
seitherige Diskussion beherrscht hat.
Dabei ist daran zu erinnern, dass dieser
Verfassungsentwurf tatsächlich, wie



ZUR TOTALREVISION DER BUNDESVERFASSUNG 965

seine Autoren immer wieder betont
haben, zunächst einmal vor allem die
bisherige, vom Wortlaut der Verfassung
weit abweichende Verfassungswirklichkeit

auch im Wortlaut transparent
macht, darüber hinausgehend
allerdings in einigen Fragen, entsprechend
dem Trend der fünfziger bis siebziger
Jahre etwas weiter geht und vor allem
die Weiterentwicklung entsprechend
diesem Trend erleichtert. Dieses Konzept,

und damit auch die Verfassungswirklichkeit,

ist zwar durch spätere
Verfassungsentwürfe in den Einzelheiten
abgeschwächt, aber niemals grundsätzlich

in Frage gestellt worden. Dies
geschieht in den folgenden Kapiteln des
Buchs.

Was kann der Staat wirklich?

Im 2. Kapitel werden vor allem im
Anschluss an Popper, Hayek und
Luhmann die Erkenntnisgrenzen der
Wirtschaftswissenschaft diskutiert, wobei
trotz der Abstraktheit der Materie
immer wieder der Rückbezug zum
Verfassungsproblem hergesteUt wird.
Offenkundig impliziert ja das
Paradigma des Interventions- und
Leistungsstaats einerseits ein deterministisches

Bild von Wirtschaft und Gesellschaft

im Sinne der Naturwissenschaften
des 19. Jahrhunderts und andererseits

die Vermutung, dass Wissenschaft
und Politik über genügend Kenntnisse
der Zusammenhänge verfügen, um die
wirtschaftliche und geseUschaftliche
Maschine zielgerecht zu steuern. Der
Autor zeigt, dass dieser Glaube den
Wirtschaftswissenschaften in den letzten

Jahrzehnten gründlich abhanden
gekommen ist. Sie sind damit
erkenntnistheoretischen Fortschritten der
Naturwissenschaften gefolgt, welche

sich bereits am Anfang dieses Jahrhunderts

vollzogen (Einstein, Heisenberg)
und bis in die allerjüngste Zeit
(Chaostheorie) angehalten haben.

Die sehr abstrakten Erörterungen
des 2. Kapitels werden im 3. Kapitel für
die typischen Probleme der
Wirtschaftspolitik (Zielformulierung,
Situationsanalyse, Mittelwahl) konkretisiert,
wobei die zahUosen Ungewissheiten,
Interdependenzen und Bewertungsprobleme

vor allem im Anschluss an
Gäfgen, Hauschildt, Luhmann und die
übliche Literatur zur Theorie der
Wirtschaftspolitik im einzelnen herausgearbeitet

werden. Die Relevanz der
erkenntnistheoretischen Erörterungen
kann auf diese Weise im Detail und
auch an Beispielen aus der
Verfassungsdiskussion gezeigt werden. Das
Ergebnis lautet, dass eine rationale
Interventions- und Leistungspoütik
nicht möglich ist. Was bleibt, ist eine
den Hayekschen Erklärungen des Prinzips

entsprechende PoUtik der
Rahmenordnung. Diese Möglichkeit wurde
aber in der ganzen schweizerischen
Verfassungsdiskussion nie auch nur ins
Auge gefasst, geschweige denn, seriös
analysiert.

Gegen das Juristenmodell der Politik

Selbst wenn eine rationale Interventions-

und Leistungspolitik möglich
wäre, müsste auch noch der Wille dazu
vorhanden sein. Für die juristische
Verfassungsdiskussion war dies im
Anschluss an das Juristenmodell der
Politik und Verwaltung gar kein Thema.
Es wurde vielmehr, der Tradition
entsprechend, einfach vorausgesetzt, dass
die Politiker die selbstlosen Repräsentanten

einer volonté générale und die
Bürokraten die selbstlosen Agenten



966 ZUR TOTALREVISION DER BUNDESVERFASSUNG

der Politiker seien. Diese Frage wird
nun zum Problem, welches im 4. Kapitel

theoretisch im Anschluss an die
Standardliteratur zur Ökonomischen
Theorie der Politik und praktisch mit
Hilfe schweizerischer politologischer
Literatur analysiert wird. Es erweist
sich, dass erstens davon ausgegangen
werden muss, dass die Politiker und
Bürokraten eigene Interessen haben,
welche sich nicht mit denjenigen des
Souveräns decken und denen sie
nachgehen, soweit die vorhandenen Restriktionen

es erlauben. Diese Restriktionen
ergeben sich, zweitens, aus dem politischen

Prozess, in dem mitnichten alle

Stimmbürger die gleichen Einflussmöglichkeiten

haben. Gerade der moderne
Interventions- und Leistungsstaat
begünstigt in hohem Mass die
Sonderinteressen und die sie vertretenden und
verwaltenden Spezialisten gegenüber
den allgemeinen Interessen. Drittens ist
bekannt, dass die Menschen sich um so

opportunistischer verhalten, je kürzer-
fristig und konkreter die Entscheidungen

sind, die sie zu treffen haben; und
gerade solche Entscheidungen sind für
den Interventions- und Leistungsstaat
typisch. Langfristige Ordnungsentscheide

hingegen können in mehr oder
minder grossem Mass von dem Schleier
der Unwissenheit über die eigene
zukünftige Position profitieren; bei
ihnen kann mehr Fairness erwartet
werden.

Das Ergebnis der Kapitel 2 bis 4 lautet

also, dass dem Interventions- und
Leistungsstaat nicht nur das Können zu
einer rationalen Politik fehlt, sondern
auch das Wollen für eine faire Politik.
Die in der Verfassungsdiskussion
geweckten Erwartungen sind damit in
jeder Hinsicht weit überzogen.

Obwohl in den Kapiteln 2 bis 4 trotz
der Abstraktheit der Materie immer

wieder der Bezug zur Verfassungsdiskussion

hergestellt wird, erweist es sich
als sinnvoll, im 5. Kapitel eine
zusammenfassende Anwendung der gewonnenen

Erkenntnisse auf die wichtigsten
wirtschaftspolitisch relevanten Artikel
vor allem des Verfassungsentwurfs der
Kommission Furgler, jedoch auch
anderer Entwürfe vorzulegen. Dadurch
gewinnt die Analyse am Schluss noch
einmal an Konkretheit und Profil.

Neuland in der Verfassungsdiskussion

Die Dissertation von Heinz Walker
betritt in zweifacher Hinsicht Neuland.

Zwar gibt es die Erkenntnistheorie,
die ökonomischen Theorien der Politik,

des Rechts und der Verfassung und
die Theorie der Wirtschaftspolitik.
Jedoch wurde meines Wissens noch nie
auch nur annähernd der Versuch
gemacht, alle diese Instrumente und
Erkenntnisse auf das komplexe Thema
einer Staatsverfassung anzuwenden.
Dieser Versuch ist geglückt. Natürlich
könnte man zu einem so komplexen
Thema noch unendlich viel mehr im
Detail sagen. Der Gesamtplan für eine
solche Analyse liegt jedoch hier zum
ersten Mal vor.

Dazu kommt, dass dit ökonomische
Analyse der schweizeri;>chen
Verfassungsdiskussion bisher überaus mager
war. Der Autor konnte auf wenig
aufbauen. Er musste vielmehr von allem
Anfang an gegen den Strom herrschender

juristischer Meinungen schwimmen.

Die Komplexität des Themas
bewirkt, dass eine ungewöhnlich
vielfältige und zugleich schwierige Literatur

zu bewältigen war, welche die
Gebiete Erkenntnistheorie, Ökonomische

Theorie der Politik, des Rechts



ZUR TOTALREVISION DER BUNDESVERFASSUNG 967

und der Verfassung, Theorie der
Wirtschaftspolitik, schweizerisches Staatsund

Verfassungsrecht sowie schweizerische

Politologie umfasste. Vollständigkeit

war hier nicht zu erreichen.
Gefragt war vielmehr ein Spürsinn für
das Wesentliche und den Bezug zum
Problem. SchUesslich sei erwähnt, dass
auch die Redaktion eines solchen Textes

besondere Schwierigkeiten beinhaltet,

handelt er doch von Problemen auf
extrem unterschiedlichen
Abstraktionsebenen zuhanden eines sehr
vielfältigen Leserkreises. Auch in dieser
Hinsicht wurde gute Arbeit geleistet;
die Lesbarkeit geht nicht auf Kosten
der Genauigkeit und umgekehrt.

Für einen völligen Neubeginn
in der Verfassungsdiskussion

Der Autor lässt es bei einer
kritischen Analyse der bisherigen
Verfassungsdiskussion bewenden. Aber es ist
natürlich nicht verboten, daraus
Schlussfolgerungen für die Zukunft zu
ziehen. Die Verfassungsdiskussion wird
nämlich wieder aufleben. In vieler
Beziehung werden dann allerdings die
Voraussetzungen ganz neu sein. Der
Staatssozialismus hat vor den Augen
der ganzen Welt gründlich abgewirtschaftet,

und der keynesianische
Kinderglaube an die Feinsteuerung von
Wirtschaft und Gesellschaft durch
einen wohlmeinenden Staat findet sich

nur gerade noch in den Vorlesungen
über Dogmengeschichte. Eine
schweizerische Verfassung für die Zukunft
sollte — im Unterschied zum Furgler-
Projekt und zur heutigen Verfassungswirklichkeit

— nicht auf den intellek¬

tuellen Grundlagen von gestern und

vorgestern aufbauen. Weiterhin haben
sich die Modernisierung der Welt und
der internationale Wettbewerb im
weitesten Sinne enorm beschleunigt. Eine
schweizerische Verfassung für die
Zukunft sollte — im Unterschied zum
Furgler-Projekt und zur heutigen Ver-
fassungswirküchkeit — die Schweiz für
diesen Wettbewerb bereit machen. Last
but not least wird die zukünftige
Verfassungsdiskussion von allem Anfang
an die neuen europäischen Realitäten
in Betracht ziehen und eine optimale
Position der Schweiz darin suchen müssen.

Es wäre das Beste, wenn man die
bisherige Diskussion über die Totalrevision

der schweizerischen Bundesverfassung

vollständig abschreiben und
gänzlich unbelastet von vorn beginnen
würde. Und noch ein letztes: Bei einer
Neuaufnahme der Diskussion müssten
die enormen Fortschritte gebührend
berücksichtigt werden, die in der
ökonomischen Theorie der Verfassungen,
der Institutionen und der Wirtschaftspolitik

gemacht worden sind. Dass eine
Totalrevision der Bundesverfassung
unter dem Diktat der Juristen von halb-
oder gar nicht verdauten gestrigen oder
vorgestrigen ökonomischen Theorien
ausgeht, sollte der Vergangenheit
angehören.

Henner Kleinewefers

'Heinz Walker, Verfassung der
Wirtschaftspolitik? Ein Beitrag zur Diskussion
über die Totalrevision der Schweizerischen
Bundesverfassung aus erkenntnistheoretischer,

ökonomischer und ökonomisch-politischer

Perspektive, Universitätsverlag,
Freiburg 1990.



968 ZU ERNST TOPITSCH

Stalins Krieg?

Zu Ernst Topitsch und seiner brisanten These

Ernst Topitsch, Professor der
Philosophie in Graz, trägt eine provozierende

These vor: Die weltpolitische
Machtlage des Jahrhunderts lag nicht in
Deutschland oder Mitteleuropa,
sondern in der alten Rivalität zwischen
russischem und britischem Imperialismus,
zwischen dem marxistisch-revolutionären

Sowjetreich und der anglo-amerikanischen

Hochburg des «Kapitalismus».

Diese Tatsache kannte Josef Stalin

genau. Er war in erster Linie nicht
Ideologe, sondern Machtpragmatiker,
der wusste, dass er sich zur Erringung
seiner Ziele aller geeigneten Mittel
bedienen musste: militärischer Stärke
ebenso wie konventioneller Diplomatie,

revolutionärer Propaganda und
Subversion ebenso wie psychologischer
Kriegsführung. Er hat in raffinierter
Weise, aufgrund eines von langer Hand
vorbereiteten Plans Hitler in einen
Krieg mit den Weltmächten verwickelt,
um dann als lachender Dritter in
Deutschland einzuziehen. Der Zweite
Weltkrieg war das Ergebnis einer
sowjetischen Langzeitstrategie gegen den
Westen, einer rationalen Machtpolitik.

Die Vorgänge vom Sommer 1939 —

Nichtangriffspakt Russlands mit
Deutschland vom 23. August — zeigten
mit aller Deutlichkeit, in wie
verhängnisvollem Masse es dem deutschen
Diktator an staatsmännischen Fähigkeiten

und weltpolitischem Blick
gefehlt habe, in einem Masse, das ihn
im Vergleich mit seinem russischen
Kollegen geradezu als inferiore Gestalt
erscheinen lasse. Im Hinblick auf politische

Intelligenz und politischen Stil
verhielten sich die beiden etwa wie ein

Hasardeur zu einem Schachmatador,
und die Behauptung möge kaum
übertrieben sein, dass Hitler wie ein Schuljunge

in die ihm von Moskau gestellte
Falle hineingetappt sei. Stalins Ideologie

der Weltrevolution habe an zündender

Wirkung Hitlers germanische
Rassenideologie weit übertroffen. Staun
erscheine in diesem Sinne als Schlüsselfigur

des Zweiten Weltkrieges. Dieser
sei nicht Hitlers, sondern Stalins Krieg
gewesen.

Topitschs brisante These wurde, als

er sie vor fünf Jahren zum ersten Mal
vortrug, von deutschen Historikern heftig

angegriffen: so weitsichtig und
schlau habe StaUn alles gar nicht
dirigieren können. Nun setzt sich Topitsch
in einer dritten Auflage seines Buches
mit seinen Kritikern auseinander.
Obgleich er nicht Fachhistoriker sei,
glaube er doch, seinen Lehrern von
Thukydides bis Max Weber genug zu
verdanken, um in historisch-politischen
Fragen mitreden zu können. Topitsch
untermauert seine Hypothese mit
neuesten Forschungsergebnissen und
besonders mit neuen Argumenten. Von
einer Öffnung der russischen Archive
für die freie Forschung erwartet er
allerdings nicht viel. Denn der miss-
trauische und verschlagene Georgier
Stalin habe seine Gedanken und
Hintergedanken nicht einmal seinen engsten

Mitarbeitern anvertraut und wohl
mit ins Grab genommen. Und zudem —

so möchten wir beifügen — beruhen
Topitschs Anschauungen gar nicht auf
neu erschlossenen Dokumenten,
sondern auf wiederholtem Überdenken
des vorliegenden Guellenmaterials, auf



ZU ERNST TOPITSCH 969

neuen Kombinationen und Interpretationen.

Er stellt die «bisher grösste
Katastrophe unseres Jahrhunderts» in
umfassende Zusammenhänge, wobei
sich eigenartige Verschiebungen der
Perspektive ergeben. Die bisher enge
und einseitige Konzentration der
Aufmerksamkeit auf Deutschland, auf den
Nationalsozialismus oder gar auf die
Person Hitlers habe die weltpolitischen
Dimensionen jenes furchtbaren
Geschehens weitgehend aus dem
Gesichtsfeld verdrängt. Hier sei eine
Revision fällig.

In seinem spannend geschriebenen
geschichtlichen Abriss des Zweiten
Weltkriegs verfolgt Topitsch zuerst die
imperiale Expansion Russlands von
den Anfängen bis zur bolschewistischen

Revolution1. Lenin habe schon
1920 die Grundlinien seiner Langzeitstrategie

öffentlich angegeben. Danach
sollten die «kapitalistischen» und
«imperialistischen» Mächte gegeneinander

in einen Krieg gehetzt werden,
der schliesslich in die Weltrevolution
einmünden oder der Sowjetunion
andere Vorteile einbringen werde.
Lenin habe geschrieben: «Wenn wir
gezwungen sind, solche Halunken zu
dulden wie die kapitalistischen Diebe,
von denen jeder das Messer gegen uns
wetzt, so ist es unsere direkte Pflicht,
diese Messer gegeneinander zu lenken.»
Dieses von Lenin umrissene weltpolitische

Programm habe Stalin mit
unbeirrbarer Konsequenz und beachtlichem
Geschick in die Tat umgesetzt.

Topitsch versucht dies und anderes
durch eine Analyse der Vorkriegszeit
und des Nichtangriffspaktes zu
illustrieren und zu erhärten. Dieser
Abschnitt des Buches steht im Mittelpunkt

der Diskussion. Stalin habe den
Pakt geschlossen, um Hitler in seinen
Illusionen und aggressiven Absichten

zu bestärken und so den Zweiten Weltkrieg

nach Lenins Rezept zu entfesseln.
Durch die ihm von Moskau gewährte
Rückendeckung habe sich Hitler in seiner

Überzeugung gesichert gefühlt, die
Westmächte würden auch bei seinem

Angriff auf Polen kampflos zurückweichen.

Der Vertrag habe in geradezu
idealer Weise den Zielen der
sowjetischen Langzeitstrategie gedient,
Deutschland in einen Krieg mit Briten
und Franzosen zu verwickeln und
schliesslich gegebenenfalls als selbständige

Macht auszulöschen. Im historischen

Rückblick erscheine es unfassbar,

dass sich der «Führer» in eine
derartige Abhängigkeit begab. Aber hier
habe es der deutsche Diktator nicht wie
bisher mit eingeschüchterten und von
moralischen Bedenken erfüllten
bürgerlichen Politikern zu tun gehabt,
sondern mit einem Kontrahenten, der an
Skrupellosigkeit zum mindesten
ebenbürtig, an Verschlagenheit weit überlegen

gewesen sei. Bei Abschluss des
verhängnisvollen Moskauer Vertrages hätten

der bohemienhafte Dilettant Hitler
und der eitle Schwadroneur Ribbentrop

eine wahrhaft unglaubliche
Leichtfertigkeit und ein nachgerade erschütterndes

Defizit an politischer Intelligenz

an den Tag gelegt und sich so dem
Herrscher des Sowjetreiches in die
Hand gegeben. Wenn Stalin bei
Topitsch, wie gesagt, als Schlüsselfigur
des Zweiten Weltkriegs erscheint, so

geht er doch nicht etwa so weit, ihn zu
dessen Urheber zu machen. Den
Konfliktstoff, aus dem die Katastrophe
entstanden sei, habe Stalin nicht geschaffen,

wohl aber habe er ihn mit verblüffender

Geschicklichkeit zu aktivieren
und auszunützen verstanden.

In weiteren Teilen des Buches widerlegt

Topitsch die von manchem Historiker

vertretene Ansicht, Russland sei



970 ZU ERNST TOPITSCH

1941 beim Bruch mit Deutschland
überfallen worden. Bekanntlich hat sich
ja Stalin aus vielerlei Gründen immer
den Anschein des Überfallenen gegeben.

Neueste militärhistorische
Untersuchungen haben eindeutig nachgewiesen,

dass die Sowjetunion weitgehend
militärisch vorbereitet war, und dass die
geplante Aufstellung ihrer Truppen
sogar eine Angriffsabsicht nicht
ausschliesst.

Topitsch behauptet ferner, die
westlichen Alliierten hätten Stalins eigentliche

Absichten nicht durchschaut, mit
ein paar wenigen Ausnahmen. Darum
hätten die Westmächte den Russen
überreich Waffen geliefert. So sei es
Stalin ermöglicht worden, nicht bloss
die Deutschen zu besiegen, sondern bis
zur Elbe vorzustossen. Und gleich wie
Stalin durch den Neutralitätspakt mit
Hitler diesen von der Sowjetunion
abwenden und gegen die Westmächte
hetzen wollte, habe er auch durch einen
Friedenspakt mit Japan starke Kräfte
der Anglo-Amerikaner im Fernen
Osten gebunden, während er selbst
seine Hand auf Deutschland und
Mitteleuropa legte.

Stalin habe — das ist die feste
Überzeugung des Autors — seine verdeckte
Strategie gegen die Westmächte mit
eiserner Folgerichtigkeit fortgeführt
und nach dem Krieg Europa in einem
Zustand der Schwäche halten wollen,
um es so der sowjetischen Hegemonialmacht

auszuliefern. Im Westen habe
das aUes fast niemand verstanden, auch
Roosevelt nicht. Deshalb habe er
keinerlei Bedenken getragen, den Russen
eine so weit nach Westen vorgescho¬

bene Besatzungszone in Deutschland
einzuräumen. Nur Churchill scheine

begriffen zu haben, was sich in Europa
vorbereitete. Seine Versuche, den
Amerikanern die Augen zu öffnen, seien
aber erfolglos geblieben. Erst nach
Kriegsende hätten die Amerikaner
erkannt, was passiert sei.

In einem Nachwort polemisiert
Topitsch gegen seine wissenschaftlichen

Widersacher. Er wirft ihnen
betriebsblinde Stoffhuberei,
Spezialistentum, das den Wald vor lauter Bäumen

nicht sieht, vor, ferner ideologische
Befangenheit und einen
unwissenschaftlichen Moralismus. Topitsch geht
sogar so weit, von «bewusster
Unterdrückung der historischen Wahrheit im
Dienste unverhüllter politischer Interessen»

zu sprechen. Wir hätten es

vorgezogen, wenn der Autor auf diese
überbrandende Polemik verzichtet hätte
und sein Buch in der ruhigen Sachlichkeit

ausgeklungen wäre, die er zu

Beginn seiner Ausführungen so sehr

preist. Denn er hat diese leidenschaftliche

Verteidigung gar nicht nötig. Sein
Buch ist so voll scharfsinniger Einsichten,

dass es, auch wenn man manche
seiner Behauptungen und Schlussfolgerungen

nicht akzeptiert, neue
überraschende Ausblicke eröffnet, zum
Überdenken eigener Ansichten zwingt
und durchwegs anregend wirkt. Die
Spezialforschung wird sich wieder
damit befassen müssen.

Edgar Bonjour

1 Ernst Topitsch: Stalins Krieg. Die
sowjetische Langzeitstrategie gegen den
Westen als rationale Machtpolitik, 3. Auflage.

Herford Busse-Seewald 1990.



HINWEISE 971

Hinweise

Benno Besson: Jahre mit Brecht

Im Theaterkultur-Verlag Willisau ist
— in der Reihe der Schriften der
Schweizerischen Gesellschaft für
Theaterkultur — und herausgegeben von
Christa Neubert-Herwig, unter Mitarbeit

von Ulrike Jauslin-Simon —, dieses
Buch der Erinnerung erschienen. Einiges

daran ist merkwürdig und darauf
zurückzuführen, dass die Vorbereitung
dieser Publikation auf einen Zeitpunkt
zurückgeht, in dem der rasche
Zusammenbruch der DDR als sozialistischer
Staat längst nicht vermutet wurde. Als
Dokumentation von Theaterarbeit, als

Bericht eines bedeutenden Schweizer
Regisseurs, der unter und mit Brecht in
der DDR gearbeitet hat, sind die
biographischen Notizen Bessons, die
Notate zur Bearbeitung des «Hofmeisters»,

zur Inszenierung des «Don
Juan» von Molière und andere
Inszenierungsmaterialien wertvoll. Aber
dass da im Vorwort des Präsidenten der
Gesellschaft für Theaterkultur zu lesen
steht, man sei sich bewusst, dass «in vielen

Köpfen zur Zeit wieder vier
Jahrzehnte deutscher Geschichte zum
Verschwinden gebracht werden sollen», ist
unserer Meinung nach nicht ganz das,
was zur Situierung der etwas heterogenen

Texte nötig gewesen wäre. Die
Herausgeberin, eine Theaterwissenschaft-
lerin, die über das Theater «als Modell
gesellschaftlicher Aktivität untersucht an
Inszenierungen Benno Bessons» an der
Humboldt Universität in Ost-Berlin
promoviert hat, sagt ja selbst, das Buch
hätte zum 80. Geburtstag Brechts
1978 gewissermassen als
Festschrift, erscheinen sollen und sei dann
zurückgehalten («blockiert») worden,

weil Besson im gleichen Jahr als freier
Regisseur nach Paris ging. 1978 hätte es

in der DDR noch ganz gut geklungen,
wenigstens in den Ohren der Machthaber,

wenn Besson schreibt, in jenem
Teil Deutschlands (der DDR) habe er
gelernt, «den Feind vom Freund zu
unterscheiden, nicht nur Helme zu
sehen, sondern wen sie schützen:
Freunde des Fortschritts oder der Barbarei,

Erbauer einer menschlichen Welt,

wo der Mensch dem Menschen kein
Wolf mehr ist, sondern ein Freund, oder
Verteidiger bürgerlicher Barbarei, die
den Fortschritt der wahren menschlichen

Produktivität aufhält». Wenn das
Floskeln sind, ohne die man in der
DDR 1978 nicht publizieren konnte, so
sollten sie vielleicht 1990, wenn das

Manuskript in der Schweiz endlich zum
Druck kommt, nicht ganz so kommentarlos

stehen bleiben, als ob nichts
geschehen und vor allem nichts über
jene «menschliche Welt» inzwischen
offengelegt worden sei. Es gibt andere
derartige Stellen, bei denen man sich

fragt, wie Besson denn heute darüber
denke. Es geht nicht darum, vier
Jahrzehnte deutscher Geschichte «zum
Verschwinden zu bringen», ganz im Gegenteil.

Aber es geht um Glaubwürdigkeit.
Zur Zürcher Inszenierung von «Mann
ist Mann» von 1988, die Besson gleichzeitig

mit einer Inszenierung in Genf
erarbeitete, enthält das Buch Proben-
notate der Herausgeberin. Da ist alles
auf «Métier» konzentriert, auf Details
der Darstellung, auf Möglichkeiten, die
ausprobiert werden. Dann aber folgt in
dieser Edition, sozusagen im Rückblick
auf das seinerzeitige Gastspiel 1968 mit
Brechts «Turandot oder der Kongress
der Weisswäscher», ein Fernsehge-



972 HINWEISE

sprach über die Arbeit am Zürcher
Schauspielhaus, in welchem Besson
«bestimmte gesellschaftliche Verhältnisse»

konstatiert, denen er sich
vorübergehend anpassen müsse, um seine
Meinung zu «verkaufen». Eine
stichwortartige Zusammenfassung von
Benno Bessons künstlerischer Tätigkeit
sowie ein Verzeichnis seiner Inszenierungen

bis Frühjahr 1990 beschliessen
den Band, der informativ ist, aber
durch die eigene Entstehungsgeschichte

unklar oder unstet in seinen
Perspektiven.

Buch beigegeben, vor allem aber Texte.
Was die Giehse schon im allerersten
Programm vortrug, etwa den «Hofsänger»

mit Strophen, die an Wedekind
anklingen, aber den scharfen Intellekt
und die federnde Sprache der Erika
Mann nicht verleugnen, ist auch bei
nachträglicher Lektüre scharfer Pfeffer.

Was willst Du Butter?! Freche Bohne
Die Butter macht Dich faul undfett!
Weit wichtiger ist die Kanone
Und die Granate überm Bett.

Oder auch:

Dokumentation über die
Pfeflermühle

In Thomas Manns Tagebüchern ist
davon viel und mit Anteilnahme und
Stolz immer wieder die Rede: vom
politischen Kabarett der Erika Mann, mit
dem sie ihren Kampf gegen Hitler
geführt hat. Helga Keiser-Hayne erzählt
die Geschichte der «Pfeffermühle», die
29 Tage vor Hitlers Ernennung zum
Reichskanzler beginnt und 1937 im
amerikanischen Exil zu ihrem Ende
kommt. Erika Mann, ihr Bruder Klaus,
der Musiker Magnus Henning und die
grosse Schauspielerin Thérèse Giehse
sind die Gründer. Noch im Januar 1933

errang man in München beachtlichen
Erfolg mit einem Kabarett, dessen
Stärke und Qualität ganz im Literarischen

lag, in der geschliffenen Sprache.
Verdienstvollerweise sind in Helga Reisers

Buch viele Texte im Wortlaut
gesammelt. Man kann verfolgen, wie
Erika Mann als Prinzipalin die Tourneen

organisiert, die Programme modifiziert

und die Truppe bei notwendigen
Wechseln im Ensemble immer wieder
auf ihr Ziel eingechworen hat. Zahlreiche

Photos sind dem grossformatigen

Den Pakt schliesst man, um ihn zu
brechen,

Da wundert sich bald keiner mehr.
Vom Frieden spricht man, um zu

sprechen,
Derweil marschiert das Militär.

So viel nur aus dem Programm vom
Januar 1933, das in der Münchner
Bonbonnière Premiere hatte. Die wenigen

Jahre dieses Kabaretts sind mehr
als eine Vignette in der Theatergeschichte.

Die «Pfeffermühle», an die
manche sich in Zürich noch erinnern
mögen, auch wegen der Krawalle, die
ihre Vorstellungen störten, ist ein
Mahnmal. Der Vers aus einem ihrer
Songs, der Helga Keiser-Haynes Buch
den Titel lieh, darf nicht verklingen:
«Beteiligt euch, es geht um eure Erde!»
(edition spangenberg, München 1990).

Der Schriftsteller Hans Sahl

Der Titel deutet eine Schwierigkeit
an, die zum Exil zusätzlich
hinzukommt. Es braucht einer kein Nonkon-
formist zu sein, um unter Zwängen zu
leiden und sich ihnen zu widersetzen,
die Hans Sahl die «Verabsolutierung
von Teilwahrheiten» nennt. Die Schrift-



HINWEISE 973

steller, die Juden und die Kommunisten,

alle, die aus den unterschiedlichsten

Gründen Opfer und Gegner der
Nationalsozialisten waren und emigrieren

mussten, sind zwar durch ein
gemeinsames Schicksal, das Exil,
vereint. Sie sind es aus vielen anderen
Gründen nicht, und wer — noch immer
— versucht, unter dem Kennwort
Antifaschismus eine bestimmte Ideologie,
eine Parteinahme und nur diese
vorauszusetzen, tut es wider besseres Wissen
und betreibt Geschichtsklitterung.
Einer, der das früh schon erkannte und
für sich selber in Anspruch nahm,
den eigenen, liberalen, jeder Form
des Totalitarismus entgegengesetzten
Standpunkt zu suchen, ist Hans Sahl,
Lyriker, Erzähler, Essayist und Kritiker.
In seinen Erinnerungen mit dem Titel
«Das Exil im Exil» erzählt er davon,
auch von den Begegnungen mit George
Grosz in Amerika, mit Thornton Wilder,

für den er als Übersetzer gearbeitet
hat, mit Brecht und Remarque. Ein später,

aber wichtiger Bericht eines Zeugen,

der uns lehrt, die Dinge nicht in
einem neuen, aber in einem die geistige
Freiheit wahrenden Licht zu sehen

(Luchterhand Literaturverlag, Frankfurt
am Main 1990).

Schon vor der Publikation der
Erinnerungen «Das Exil im Exil» hat der
Ammann Verlag, Zürich, Werke des
Schriftstellers Hans Sahl vorgelegt:
1983 die «Memoiren eines Moralisten»,

Erinnerungen, die in seine

Jugend zurückführen, in die Jahre von
1902, seinem Geburtsjahr, bis 1933,
dem Jahr, in dem sein Exil begann. Wir
lernen einen lernbegierigen jungen
Mann kennen, begierig auch auf
Menschen, und wir stossen einmal auch auf

seine Reaktion auf Brechts «Der Jasager

und der Neinsager», das Lehrstück,
das unmenschliche Disziplin im Dienste

eines Auftrags der Partei als richtiges

Verhalten lobt. Hans Sahl merkt
dazu an, das sei faszinierend und
erschreckend, und er fragt: * Wurde uns
bisher nicht immer von den Vertretern
eben jener Weltanschauung versichert,
dass es im Gegensatz zur bestehenden

Ordnung oder Unordnung, nicht um die
Vernichtung des Individuums gehe,
sondern um seine Selbstverwirklichung?»
Da schon melden sich jene Bedenken
eines Moralisten, die den Emigranten
mehr als einmal dazu bewegten, seinen
eigenen Weg zu gehen. — Ebenfalls im
Ammann Verlag erschienen von Hans
Sahl 1987 die Erzählungen «Umsteigen
nach Babylon», skurril-humoristische
Stücke, virtuos in der Sprache und
hintergründig in ihrer Thematik.

Theaterfeindlichkeit im Alten Zürich

Ein Band der «Zürcher Germanistischen

Studien» stellt vor und untersucht,

was möglicherweise bis in die
Gegenwart nachwirkt: die puritanische
Theaterfeindlichkeit, wie sie in der
Schrift des Züricher Antistes Johann
Jakob Breitinger von 1624 sozusagen
theologisch begründet ist. Nicht nur
legt Thomas Brunnschweiler, der
Verfasser dieser breitangelegten Dissertation,

die kulturgeschichtlichen
Voraussetzungen des Phänomens dar, das
Verhältnis der Reformatoren zum Drama,
die Theaterpraxis und Theaterskepsis,
wie sie in Zürich schon vor der
Reformation zu beobachten sind, sodann die
Abnahme von Intensität und Vielfalt
der Aufführungen nach der Reformation.

Integrierter Bestandteil der
Publikation ist die Faksimile-Kopie von
Breitingers einflussreicher Schrift



974 HINWEISE

«Bedencken von Comoedien oder Spi-
len». Brunnschweiler weist namentlich
darauf hin, dass um 1560 die strenge
calvinistische Prädestinationslehre zum
beherrschenden Dogma auch in Zürich
wurde. Da nun aber die Frage, ob Freiheit

oder Schicksal, Möglichkeit oder
Prädestination des Theaterspiels in
seinem Wesen betrifft, muss, wer von der
göttlichen Rollenzuweisung im Weltspiel

überzeugt ist, gegen jedes Spiel
mit der Rollenidentität, mithin gegen
das Theater sein. Dass ausserdem
Eitelkeit und Gleissnerei, sinnliche
Reize und Verschwendung von Geld
für törichten Mummenschanz verab-
scheuungswürdige Laster sind, hatte
Breitingers wortgewaltige Schrift gegen
das Theater im sittenstrengen Zürich
alsbald nachhaltige Folgen. Die Obrigkeit

hielt sich bei der Erlaubnis zur
Abhaltung von öffentlichen Vergnügungen,

also auch Theateraufführungen,

wofür der Kleine Rat zuständig
war, stärker zurück als vorher. Er
erliess bekanntlich auch Sittenmandate,

in denen ausdrücklich Gaukelei,

BAG Licht

Sichtbar
besser

Hl Hl
5300Turgi 056-23 0111
8023 Zürich 01-272 58 44

Verkleidung, Seiltanz und andere
Vergnügungen verboten waren. Als 1651
der Schauspieler Johannes Fasshauer
mit seiner Truppe in Zürich auftreten
wollte, verbot man ihm das — sechs
Jahre nach des Antistes Breitingers Tod
— ohne Rücksicht auf die Tatsache,
dass der Petent vorher in Basel und in
Bern je 16 Spieltage hinter sich und in
der Tasche ausserdem ein höchst
wohlwollendes Zeugnis der Berner Obrigkeit

hatte. Thomas Brunnschweiler
belegt mit zahlreichen Quellenhinweisen,

auch mit Statistiken über Aufführungen

in Zürich, wie schwer es das
Theater in dieser Stadt hatte. Und
möglicherweise ist der nüchtern-rigorose
Sinn des gestrengen Antistes noch im
19. Jahrhundert spürbar, beklagt sich
doch — in Zürcher Jubiläumsschriften
später hoch gefeiert — Charlotte Birch-
Pfeiffer, «die Hälfte oder zwei Drittheile
der Millionäre und Vornehmen sind
Pietisten und verabscheuen das Theater als
eine Erfindung des Teufels. Die wenigen,
die es besuchen, begnügen sich mit
einem Logenplatz. Alle hocken auf
ihrem Geld und machen Ersparnisse».
Die Birch-Pfeiffer war immerhin die
erste Theaterdirektorin von Zürich. Als
sie von Berlin aus Rückblick hielt,
formulierte sie spontan Eindrücke, die
auch noch anlässlich des 50-Jahr-
Jubiläums des Schauspielhauses einen
Festredner nachdenklich werden liess:

«Tiefe Entfremdung zwischen der
gesellschaftlichen Realität Zürichs und dem
Zürcher Theater» ist offensichtlich ein
Faktum. Brunnschweiler gibt uns mit
seiner Studie über Breitingers
«Bedencken von Comoedien oder
Spielen» Aufschluss über mögliche
oder wahrscheinliche Wurzeln dieses
Zustandes (Verlag Peter Lang, Bern,
Frankfurt a. M., New York und Paris
1989).


	Das Buch

