
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 70 (1990)

Heft: 10

Buchbesprechung: Das Buch

Autor: [s.n.]

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DasBuch

Ernst Jünger — ins kritische Bewusstsein gehoben

Zur Monographie von Martin Meyer

Der belgische Germanist und
langjährige Übersetzer Ernst Jüngers ins
Französische, Henri Plard, hat einmal
geschrieben: «wie der Swinegel im Märchen

kann Jünger von jeder möglichen
Position aus seinem Leser zurufen: <ick

bün all da>». Das passt zu Jüngers eigenem

Diktum, er habe keine
Standpunkte, sondern eine Standfläche —
eine hübsche Sottise, die man übersetzen

könnte: «Ich habe keine Meinung,
sondern verbreite Meinungen.» Und
zwar auf eine Weise, die sie, so Plard,
«indiskutabel» macht in des Wortes
eigentlichem Sinne: weil Jünger bei der
Herstellung seiner «ideologischen
Konstruktionen» vergleichend arbeitet,
assoziativ, analogisierend und eklektisch

— und gleichwohl apodiktisch;
weder analytisch noch diskursiv und
schon gar nicht begründend.

Jüngers Fluchtwort für solches
Schreiben — und, wie er selbst
verschiedentlich gesagt hat, auch für sein
Leben — ist «Ambivalenz». Das heisst
aber auch — um im Bild des Märchens
vom Hasen und Swinegel zu bleiben —:
Er ist sowohl «immer da» als auch
«immer nicht da»: Er kann sagen, was
er will, so wie er es sagt, ist er auf das,
was er sagt, nicht eindeutig festzulegen.
Ob nun «In Stahlgewittern» oder «Der
Friede» — dies alles soll sich subsumieren

lassen unter dem Jünger-Diktum:
«Mein Werk ist eine Einheit.» Und:
«Nach dem Erdbeben schlägt man auf
die Seismographen ein. Man kann
jedoch die Barometer nicht für die Tai¬

fune büssen lassen, falls man nicht zu
den Primitiven zählen will.» Dies die
vielzitierte Entschuldungsformel Jüngers

aus dem Vorwort zu den
«Strahlungen» von 1949 — wäre Jünger demnach

nur eine Maschine? Aber war
nicht vielmehr ein Buch wie «Der
Arbeiter. Herrschaft und Gestalt» mit
seinem rabiaten Umgestaltungswillen
— ein Taifun?

Das Jünger-Syndrom, das ich hier
umrissen habe, bewirkt freilich eine
Rezeption, die nun gar nicht ambivalent

ist, gar nicht dem Prinzip des
Sowohl-als-Auch folgt, sondern wie bei
kaum einem anderen Schriftsteller auf
die harsche Konkurrenz des Entweder-
Oder zuläuft: entweder Freund und
Verehrer oder Gegner und Hasser. Jünger

selbst steht scheinbar über solchen
Kategorisierungen; sie werden vertreten

von seinen Lesern, nicht von allen,
aber von jenen, die sich öffentlich für
oder gegen ihn engagieren zu müssen
glauben. Schon in den dreissiger Jahren
hatte Eugen Gottlob Winkler in seinem
Essay «Ernst Jünger und das Unheil
des Denkens» geschrieben: «Jünger
kann nicht widerlegt, sondern nur
überwunden werden. Es wäre müssig, sich
kritisch mit seinen Gedanken
auseinanderzusetzen Es bleibt nur eins: eine
glatte Ablehnung mit der schlichten
Unbedingtheit eines anderen
Lebensgefühls.» Dagegen lässt sich nur wenig
argumentieren — denn wo an die Stelle
einer rationalen Auseinandersetzung
das andere Lebensgefühl gesetzt wird,



868 ZU ERNST JÜNGER

steht bei anderen in ebensolcher
gefühlsmässigen Unbedingtheit der
Glaube an die zahlreichen Meinungen,
die Jünger verbreitet.

Nun ist das so eine Sache mit den
Meinungen, die da geglaubt werden,
oder auch mit der Verteidigung dieses
Glaubens; denn jene, die so unbedingt
an Jünger glauben, verteidigen oft nicht
seine Meinungen, sondern deren ästhetische

Verpackung: seine Sprache, seine

Sprachkunst. Sie vollziehen damit eben
jenen Sprung aus der Verantwortung
für Meinungen, den Jünger selbst tut
und also den Rezipienten vorgibt: den
Sprung in die Dichter- und Seher-Pose,
die sich der Wirklichkeit, der
Geschichte, der Zeit enthoben glaubt.
Problematisch wird diese Pose, oder
Position, allerdings, weil von ihr herab
Meinungen wie Pythia-Ergüsse ergehen,

die sich durchaus in die Wirklichkeit

und die Geschichte einmischen
und Handlungen initüeren, die uns in
unserer profanen Realität der Zeit konkret

berühren. Und uns angehen. Da
möchte man doch schon ganz gern wissen,

in welchen Zusammenhängen solche

Meinungen stehen, statt Schritt um
Schritt in einem Quark von Beliebigkeit
zu versacken. Man möchte ja nicht
ebenso beliebig Meinungen produzieren

— was dann auf phraseologische
Schlagabtäuschungen hinausläuft, wie
sie schon seit jeher in Sachen Jünger
üblich waren und wie sie erst jüngst
wieder — anlässlich eines neuen
Jünger-Buchs —, stattgefunden haben,
anlässlich von Martin Meyers umfangreichem

monographischen Werk «Ernst
Jünger» (München 1990) '.

Dieses Buch nämlich hat seine Qualität

schon dadurch bewiesen, dass es
sich in die Händel zwischen Jünger-
Jüngern und Jünger-Gegnern nicht
einmischt; gleichwohl äusserten sich jene

eher zurückhaltend und deskriptiv,
diese aber, wie im Falle Meienberg im
«Spiegel» (11. Juni 1990), so merkwürdig

hasserfüllt, dass sich daraus nur der
Schluss ziehen lässt, sie seien der
Meinung, wer über Jünger ein so akribisch-
analytisches Buch schreibe, statt
Ablehnungsplakate zu malen, sei per se

schon verdächtig, zur anderen Seite zu
gehören; und sie merken dabei nicht
einmal, dass Meyers stupende
Argumentation ihnen genügend kritisches
Futter für ihre ablehnende Haltung
liefert; freilich müsste man dafür Meyers
Buch gründlich gelesen haben.

Meyer nämlich ist nicht, wie der
Autor seines Gegenstands, Eklektizist,
sondern Meyer liest das Werk Jüngers
ganz, von Anfang bis Ende. Und er
stellt es in den Kontext der europäischen

Denk-Geschichte, wie sie sich
aus dem vergangenen Jahrhundert in
die Moderne entwickelt hat. Dabei fällt
eines auf: dass Jünger durchaus im
Kontext dieser modernen Denk-
Geschichte steht, aber eigentlich immer
als ein zu spät Kommender: ein
auswählender Rezipient er selbst —
auswählend aus Büchern oder «schöpfend»

aus öffentlich geführten Debatten

—, fast nie ein originärer Kopf. Ob
Bachofen, Baudelaire, Walter Benjamin,

Bergson, Burckhardt, Comte,
Dostojewskij, Fourier, Heidegger,
Hofmannsthal, Huysmans, Kubin, Moeller
van den Brück, Niekisch, Nietzsche,
Proudhon, De Quincey, Rimbaud, de
Sade, Max Scheler, Carl Schmitt,
Schopenhauer, Georg Simmel, Sorel, Spengler,

Stirner, Valéry, Vico und Max
Weber — und einige mehr —, fast bei
allen taucht früher und originär auf,
was an Denkanteilen in Jüngers seit
Ende der zwanziger Jahre entwickeltem

geschichtsphilosophischen
Programm enthalten ist. Aber das Wort



ZU ERNST JUNGER 869

«Programm» schon würde eine Denk-
Systematik signalisieren, die so bei Jünger

gar nicht vorhanden ist. Denn die
Inhalte seines Denkens werden nicht
systematisch oder analytisch gefasst
und entwickelt, sondern beliebig
aussortiert, miteinander assozüert und das

Ergebnis solcher Vexierkunst schliesslich

als zwingende Wahrheit verkündet:
nicht das Denk-, wohl aber das Schreib-
System Jüngers hat somit einige Konsistenz.

Wenn man es denn positiv lesen
will: Jünger ist Sprach-Künstler, aber
kein Denker. Oder negativ: Seine
Sprachbemühtheit vergewaltigt das

Denken, legt sich die Wirklichkeit nach
eigenem Gutdünken zurecht und macht
sie sich gefügig. Jünger ästhetisiert die
Welt, seine «Position ist eine ästhetische
im weiteren Sinn des Handlungsverzichts,

das Wirkliche sich ordnend gefügig

zu machen», schreibt Meyer im
Zusammenhang mit Jüngers Hamann-
und Schopenhauer-Rezeption, wie sie
sich auch in Büchern der dreissiger und
vierziger Jahre («Auf den Marmor-
Klippen», «Gärten und Strassen»)
manifestiert, als Jünger sich schon aus
seiner nationalistischen Aktivistenzeit
und auch vor den Nationalsozialisten
«aufs Land» zurückgezogen hatte, und
gleichzeitig mit den «Marmor-Klippen»
in den Mythos und auf eine ästhetizisti-
sche Haltung blosser Kontemplation.

Natürlich wurden die «Marmor-
Klippen» seinerzeit auch als Buch aus
dem Geiste des Widerstands gegen den
Nazi-Terror gelesen, und es ehrt Jünger,
dass er sich nie auf diese Leseart
ausdrücklich berufen, sondern dass er das
Buch als einem Traum abgewonnen
beschrieben hat.

Doch um Biographisches geht es

Meyer nicht, er hält sich mit persönlichen

Hintergrundmalereien zu Jüngers
Leben — ob sie nun positiv oder nega¬

tiv für Jünger ausschlagen — prinzipiell
zurück (und übrigens auch mit der
Diskussion der Jünger-Rezeption); er hält
sich an die Texte und liest sie im Kontext

der Denk-Zusammenhänge und
der ästhetischen und künstlerischen
Formen, die die Moderne hervorgebracht

hat und die die Moderne geprägt
haben — ein Verdienst Meyers, das gar
nicht genug betont werden kann, weil
nun endlich ein Buch vorliegt, das den
Schlüssel für Jüngers, ob positiv oder
negativ zu bewertendes, jedenfalls
exorbitant anmutendes Gesamtwerk
liefert.

Denn Jüngers Werk ist auch deshalb
so aussergewöhnlich, weil es bei aller
Stilisierung, und oft gerade ihretwegen,
auf beklemmende und manchmal
obszöne Weise in seiner ästhetizistischen
Beobachtungsbesessenheit unfreiwillig
exhibitionistisch ist: schamlos und
amoralisch und verantwortungsfrei — «Dies
alles gibt es also» lautet Jüngers Ent-
schuldungs- und Begründungsmaxime
für ein Phänomen seines Werks, das
Gert Mattenklott in seiner Besprechung

von Meyers Buch treffend so
beschrieben hat: «Man mag die Faszination

Jüngers durch den Krieg abstos-
send, den Herrenreiterion oft unerträglich,

die demonstrative Distanziertheit
unsympathisch finden, literarisch ergiebig

bleibt doch die Mitteilung von Wahr-
nehmungs- und Empfindungsweisen,
die uns sonst unzugänglich blieben, weil
Scham oder moralische Zensur, womöglich

auch nur der gute Geschmack ihren
Ausdruck unterbinden.»

Meyers Buch hat nun das Verdienst,
auch diesen Aspekten des Jüngerschen
Werks nachzugehen, ohne die Ergebnisse

seines Forschens unentwegt mit —

immerhin verständlicher — Empörung
oder gar Polemik vorzutragen (was



870 ZU ERNST JÜNGER

eben die Jünger-Gegner ihrerseits zur
Empörungspolemik hinreisst). Aber
gerade deshalb erhalten seine Analysen
ein besonderes Gewicht. Sie breiten
Material aus und denken an diesem
Material entlang, ziehen den Horizont
der so interpretierenden Betrachtung
weit über den Rahmen des Jüngerschen
Werks aus und zeigen es in den Relationen,

in denen es tatsächlich steht,
verweisen aber auch auf seine Defizite,
indem sie die anderen möglich gewesenen

philosophischen, soziologischen,
psychologischen und ästhetischen
Denkansätze darstellen, in denen auch,
aber anders auf die Wirklichkeiten der
Moderne reagiert wird: und zwar radikal

anders, oder, etwa mit Blick auf
Walter Benjamin, mit ähnlicher
Wahrnehmung bei völlig anderer Schlussfolgerung.

Unter solch methodischem
Zugriff enthüllt sich Jüngers Werk auf
dem von Meyer nachvollzogenen Wege
zunehmend als Wahrnehmung bloss
noch ästhetischer Freiheit, «künstlerisch

hervorzubilden, was an der
Wirklichkeit so wenig wie an der Zeit geprüft
werden muss»; und dies auf eine Weise,
dass Jünger in selbstverordneter ästhe-
tisierender Schreibmanier nur noch
Unverbindlichkeiten mitteilt, diesen
Unverbindlichkeiten aber den falschen
Schein einer zwingenden Erkenntnis
verleiht, die Widerspruch nicht zulässt

(oder nur noch pauschale Ablehnung)
und jegliche Diskussion unmöghch
macht: So als könnte man über Jünger
nicht mehr diskutieren — nur noch an
ihn glauben oder ihn ignorieren. Zwar
kann man immer über ihn schimpfen:
den unverbesserlichen Krieger, den
unveränderten, heute vielleicht milderen

Nationalisten, den überhobenen
Autor, den Dichter und Seher. Aber
das bringt eben nicht viel mehr als eine

Ampel, die ihre Signale auf (Denk-)-

Verbote und -Gebote stellt. Damit hat
sich Martin Meyer nicht begnügt.

Leider kann in solchen Besprechungen

nur ein kleiner Hinweis gegeben
werden auf die gewaltige Denk- und
Darstellungsarbeit, die Meyer mit
seinem Jünger-Buch geleistet hat — denn
es wird jedermann einleuchten, dass die
diffizilen, weil differenzierten
Argumentationszüge Meyers, in die das

Belegmaterial eng verflochten ist,
weder auf diesem knappen Raum zu
zitieren, noch aber auf knappe Formeln
zu reduzieren sind; Formeln wären
eben auch wieder nicht mehr als

Schlagworte, und gerade die will Meyer
ja auflösen. Dennoch ein Beispiel:

Eine der eindringlichsten Stellen, die
Jüngers Optik Ende der zwanziger,
Anfang der dreissiger Jahre entfalten —
eine Optik, die das gesamte Werk grundiert

und deshalb bemerkenswert ist,
weil sie trotz ihres selbstbehaupteten
«stereoskopischen Blicks» wesentliche
Erkenntnisse geradezu obstinat
ausblendet —, findet sich da, wo Meyer
nach seiner Analyse des «Arbeiters»
und seiner monströsen «organischen
Konstruktion» über Valérys bereits
1896 kreierten «Dämon der Möglichkeit»,

Monsieur Teste und dessen Aversion

gegen jede Berührung mit der
Wirklichkeit, und dann über Jüngers
Schrift «Über den Schmerz» von 1934
nachdenkt: «Jeder Beunruhigung über
den Zeitenlauf drängt sich die Frage
nach dem Kommenden auf. Jede
Faszination über die neuen Symbole zieht die
Frage nach dem Sinn der Erscheinungen
nach sich. Und wo der Beobachter
glaubt, dass der geschichtliche
Einschnitt so tief geführt ist, dass er das
Kontinuum unterbricht, setzen eschatologische

Reflexionen ein. Innerweltliche
Eschatologie tendiert dazu, die Zukunft
zu entzeitlichen. Seit den Vorstudien



ZU ERNST JÜNGER 871

zum 'Arbeiten entwickelt Jünger eine
Perspektive der schliesslich abgeschlossenen,

definitiv eingerichteten Räume,
und was er in den Phänomenen der
Technik erkannt zu haben meint, nämlich

ihre universale 'Sprache, die ihre
formale Potenz und de(n) Mangel an
Zufälligem, der sie so unangreifbar
macht, veranlasst hat, ihr am Ende ihres
Prozesses eine Planlandschaft des
ungestörten, berechenbaren Verkehrs zu
unterstellen. Der einzige Faktor, der dem
Zufall nicht entzogen ist, der nicht zur
Gänze lesbar wird und einen Rest von
Schicksal mit sich führt, ist der Mensch.
Doch auch er ist modifizierbar: wird er
entschieden genug in den Schulen der
technischen Welt ausgebildet, verliert er
nach und nach seine unbestimmte
Offenheit — die im Prinzip seine Stärke,
im Vollzug des technischen Plans jedoch
seine Schwäche ist. Als letztes Relikt von
Unverfügbarkeit bleibt der Schmerz, von
dem man zu wissen bekommt, dass er
als Massstab unveränderlich ist.»

In seiner Schrift «Über den
Schmerz» nun geht es Jünger eben
darum, dem Schmerz gegenüber eine
«überlegene Haltung» zu gewinnen.
Wird — so Meyers Argumentation
dazu — die Aufhebung oder Linderung
des Schmerzes auf natürliche Weise
nicht möglich, «sei es, dass der Schmerz
alle Heilkunst überbietet, sei es, dass er
dem Bewusstsein geschlagen wurde —,
wird eine andere Art von Entlastung
aufgeboten: die Metaphysik der
Ergebenheit setzt ein, wo nur der Glaube das

Unerträgliche zu mildern vermag».
Auch Jünger gründe seine «überlegene
Haltung gegenüber dem Schmerz auf
einer Verheissung»: Er ordne die
«Schmerzproblematik dem geistigen
Bereich des 'alten» Menschen zu», «während

die Auflösung dieser
'Empfindungsschwäche) der neuen <Rasse> zuge¬

mutet wird». «Keine Metaphysik der
Tröstungen wird hierbei zur Verfügung
gestellt, vor allem keine Ethik; es ist der
geschichtliche Prozess selbst, der
aussondert und die Sensibilität verstählt.»

Wo aber die Empfindung des eigenen

Schmerzes aufgehoben ist, fällt
auch die Empfindungsfähigkeit für den
Schmerz anderer Menschen aus, deren
«Objektwerdung damit beschlossen ist».

«Ohne dass Jünger den Gedanken
ausspräche, birgt der Ansatz die erschrek-
kende Wahrheit, dass in und mit der
Technik ein Verhalten des Menschen zu
seines gleichen möglich wird, das nur
noch auf der Basis der Objekte läuft.»
Wenn die eigene Empfindsamkeit für
den Schmerz aufgegeben wird und
damit also auch die Empfindungsfähigkeit

für den Schmerz der anderen
entfällt, bewegen und verhalten sich alle
nur noch wie Objekte gegeneinander —

«insofern bewirkt die Vergegenständlichung

allerdings nicht die beschriebene
Überlegenheit über sich selbst» — also

keineswegs Jüngers «überlegene
Haltung» —; sondern «in der Trance der
Objektwerdung erblindet lediglich die
Fähigkeit, diese Form der Selbst-Preisgabe

zu durchschauen».

Meyer destilliert hier aus Jüngers
Text das ihm zu Grunde liegende
Syndrom, dessen Fehlschlüsse und denkerische

Defizite letztlich jene ethikfreie
und amoralische Haltung bezeugen, die
im Geist einer Zeit hegen, in dem und in
der Auschwitz möglich wurde. Wo nur
noch Objekte eine Planlandschaft
bevölkern, denen ihr ureigenst
Menschliches — Liebes- und
Schmerzempfindung — als blosse «Empftn-
dungsschwäche» (Jünger) abtrainiert
werden kann (und laut der «Arbeiter»-
Schrift auch soll), wird die industrielle
Ermordung von Menschen, die in den
Plan dieser «Landschaft» nicht passen,



872 ZU ERNST JUNGER

nicht nur denkbar, sondern eben auch
möglich.

Hier wird nicht unterstellt, dass Jünger

solches gedacht habe; im Gegenteil,
hier wird festgestellt, dass er eben nicht
bedacht hat, was sein Denken realiter
zu implizieren vermöchte.

Ich halte Martin Meyers Buch für die
beste Arbeit, die bislang über Ernst
Jüngers Werk geschrieben worden ist.
Es ist eben keine «Verunklärung,
Verharmlosung und Entrückung von Jüngers

teutonischem Todestriebwerk», wie
der journalistische Haudegen Meienberg

unterstellt (und als Beleg ein paar
aus sehr umfangreichen und diffizilen
Gedankengängen gerissene und
dementsprechend verunstaltete Zitate
präsentiert), noch ist es ein Buch, das

Jüngers Werk unterpflügen will. Meyer
nimmt Jüngers Werk als das, was es ist:
als ein monströses Faktum, an das eine
so umfassende analytische Annäherung
(im Sinne von Aufschlüsselung, nicht
von Anbiederung) bislang wohl des¬

halb unterblieben ist, weil es nicht nur
in seinen kriegerischen Schriften
abschreckt, sondern weil es in seinen
sogenannten «zeitdiagnostischen» Teilen

(vom «Arbeiter» bis zu «An der
Zeitmauer» usw.) sich als unlösbares,
von der Wirklichkeit abgehobenes
Vexierspiel beliebig assoziierender und
apodiktisch vermittelter Denkanstrengungen

präsentiert — von wenigen
erzählenden Werken abgesehen, den
«Afrikanischen Spielen» etwa oder
«Eine Gefährliche Begegnung», die
nicht als Illustrationen der Jüngerschen
«Geschichtsphüosophie» zu verstehen
sind.

Meyer hat Ernst Jüngers Werk ins
kritische Bewusstsein gehoben wie kein
anderer. Ohne seine Erkenntnisse wird
eine künftige Diskussion über Jünger
nicht mehr möglich sein.

Heinz LudwigArnold

1 Martin Meyer: Ernst Jünger. Carl Hanser

Verlag, München 1990.

Japanisches Jahr in Frankfurt am Main

Von Anfang September bis Ende
November laufen in Frankfurt am Main
kulturelle Veranstaltungen unter dem
Titel «Japanisches Jahr». Literatur,
bildende Kunst, Musik, Theater, Tanz,
Film, jedes Gebiet ausser der Architektur,

das mit Kunst oder Kunsthandwerk
zu tun hat, wird an verschiedenen
Orten in der Stadt oder auf dem
Messegelände vorgestellt. Während der Buchmesse

im Oktober finden drei Symposien

statt, eines mit dem Thema: «Eine
neue Epoche und ein neuer Ausdruck

der Literatur — Deutschland und
Japan.»

Wer sich vorher über den Sachverhalt

orientieren will, schaut sich
beispielsweise in den «Heften für ostasiatische

Literatur» (Dezember 1989) die
Liste an mit deutschsprachigen
Publikationen von Primär- und Sekundärliteratur.

Knapp ein Viertel sind
Buchveröffentlichungen, der Rest sind
Aufsätze und Übersetzungen in
Fachzeitschriften. Offensichtlich nehmen
japanische Autoren auf dem deutschen



JAPANISCHE LITERATUR 873

Büchermarkt noch einen bescheidenen
Platz ein. In jüngster Zeit und besonders

in den letzten zwei Jahren riskieren

Suhrkamp- und Insel-Verlag, Hanser

und iudicium-verlag, München, und
ebenfalls der Diederichs-Verlag, in
regelmässigen Abständen Übertragungen

herauszugeben.
Aus der 1990 erstaunlich grossen

Zahl der Neuerscheinungen —
vornehmlich im Inselverlag — sei hier auf
den Kawabata-Band bei Hanser
hingewiesen. (Hanser verlegt seit 1956
Romane und Erzählungen des
Nobelpreisträgers Kawabata Yasunari,
1899—1972.) «Handtellergeschichten»
lautet der Titel; es ist eine Anthologie
von dreiundreissig Geschichten auf
hundertvierzig Seiten1. Die Geschichten

— man ist versucht, das Wort mit
Anführungszeichen zu versehen — sind
datiert von 1923—1950; die meisten
aber stammen aus den zwanziger und
frühen dreissiger Jahren. Der Leser findet

in diesen kurzen Prosatexten nicht
allein den Stoff und die Stilmerkmale,
die für diesen einzelnen Autor
charakteristisch sind, sondern auch, was oft
für das Typische der japanischen
Literatur gehalten wird. «Japanische Kunst
ist die Kunst der Andeutung» ist heute
kein unbestrittenes Klischee mehr; eine
Spur Wahrheit enthält es noch immer.
Kawabata, ein Meister im Andeuten,
erwähnt in einem autobiographischen
Essay, aus fremden Ländern hätten ihm
während der Kriegsjahre viele japanische

Soldaten geschrieben, sie seien

zufällig auf seine Bücher gestossen, und
die Lektüre habe ihre nachhaltigsten
Heimatgefühle geweckt.

Die «Handtellergeschichten» sind
Miniaturen; die einseitigen haben Platz
auf der Handfläche. Man kann sie auch
wie Entwurfsskizzen betrachten; denn
jede birgt ein Spektrum psychologi¬

scher Varianten, die sich ausführen liessen.

Oft sind Nichtigkeiten der Anlass
einer Geschichte. «Nichtigkeiten soll
man nicht leichtfertig verachten», heisst
es einmal. Da wird von einem Dichter
erzählt, der von einem Reporter um ein
Bild für die Zeitung gebeten wird. Der
Mann hat bloss ein Foto zur Hand, das
ihn zusammen mit der einstigen Geliebten

zeigt. Er schneidet die Aufnahme
entzwei. In diesem Augenblick ver-
blasst die bis anhin faszinierende
Ausstrahlung der jungen Frau. «Was denn,
ein so gewöhnliches Mädchen soll sie

gewesen sein?» Nach einigen Zeüen
dann die Frage: «Was hätte wohl die
Geliebte empfunden, wenn die Zeitung
das Doppelporträt gedruckt hätte?
Käme sie von irgendwoher zu mir
zurückgeflogen?» — Die Spuren
erloschener Gefühle verwischen nie ganz;
eine banale Szene veranschaulicht
diese Erfahrung.

Kawabata vermag aus den alltäglichsten

Verrichtungen das verborgene
Empfindungsleben der Menschen
herauszulesen. Es sei noch die Geschichte
«Make-up» herausgegriffen, sie beginnt
mit dem Satz: «Unser Toilettenfenster
liegt der Toilette der Yanaka-Trauerhalle

genau gegenüber.» Aus dem Fenster
fällt, nach Beerdigungen, der Blick auf
Kränze weisser Chrysanthemen, die

gegen Morgen weisser und weisser werden

und deren Silberpapier immer heller

strahlt. Ängstlich hockt zufällig mal
ein freigelassenes erschöpftes
Kanarienvögelchen darauf. Tagsüber
erscheinen im Friedhofstoilettenfenster
über den duftenden, welkenden
Blumen junge Frauen, die sich für die
Totenfeier schminken. Mit dunklem
Rouge malen sie sich die Lippen; da
glaubt der heimliche Beobachter, «blutige

Lippen vor sich zu haben, die an
Toten lecken, und es überläuft ihn ein



874 JAPANISCHE LITERATUR

kalter Schauer». Das Makabre ist eine,
nicht die wichtigste Komponente von
Kawabatas Sensualismus, auch wenn er
1934 bekennt: «Die Schönheit des
Hässlichen zieht mich an.»

«Décoration de sentiment» ist der
eine Teil des doppelsprachigen Titels,
unter dem Kawabata 1926 fünfund-
dreissig «Handtellergeschichten»
herausgab. Der französische Ausdruck ist
so zu verstehen: Auf einen Sinneneindruck

reagiert der Dichter spontan —

scheint es, oder sollte es scheinen — mit
einer gefühlsmässigen Assoziation, mit
Erinnerungsbildern und nachher oder
gleichzeitig mit einer blitzartigen Reflexion

über die Nichtigkeit oder die
Schönheit der Welt. Die Redewendung,
«Eine Schwalbe macht noch keinen
Sommer», gilt im umgekehrten Sinne
für diese Kurzprosa. Der präzis dargestellte

Flügelschlag evoziert simultan
eine Reihe sinnlicher und geistiger
Sensationen. Als Notate festgehalten,
geben sie der Phantasie einen leichten
Schubs; Autor und Leser haben die
Freiheit, den empfangenen Impuls nach
Lust und Vermögen zu fördern oder
ausklingen zu lassen.

Die raffiniert gewählten Nichtigkeiten,

die Augenblicksepisoden erregen,
eine prickelnde Lektürestimmung. In
den Erzählungen und Romanen ordnet
der Dichter die Miniaturen in einen
losen, eigentümlich zwingenden
Zusammenhang. Diese Kombination
von sinnlicher Präsenz und Andeutung
ist vermutlich der Grund, warum auf
den pazifischen Inseln und auf dem
asiatischen Festland stationierte Soldaten

von Kawabatas Büchern betroffen
waren. Sie vermochten die
Wirklichkeitsausschnitte mit ihren Erinnerungen,

Empfindungen und Träumen
auszumalen. Ausdrücke wie «Geschrill der
Abura-Zikaden» lösen Heimatgefühle

aus, mahnen an den Frühherbst. Der
Satz: «Die Yasugi-Sängerin, sie hat einen
Kurume-Mantel übergeworfen und die
Tabi-Socken ausgezogen, ist auf dem
Weg nach Hause», assoziert mancher
spontan mit Tokio, genauer mit dem
Artisten- und Künstler-Viertel Asa-
kusa. Für die meisten deutschen Leser
haben einzelne Worte nur exotischen
Reiz. (Im Glossar sind sie erklärt.) Uns
fesseln, ausser den trefflichen Schilderungen,

die nebenbei eingestreuten
Reflexionen, die wie viele Geschichten
mit einer Frage enden. Beispielsweise:
<«He, Leute, ihrgehtja in die Vergangenheit',

murmelt der Dichter, der ihm
entgegenkommenden Menge zu. <Ich

meinerseits marschiere in die Zukunft. Also
wäre, wer in dieselbe Richtung geht wie
ich, wäre er, meint ihr, gleichfalls in die
Zukunft unterwegs? Dass ihr euch da
bloss nicht irrtb»

«Auf der Suche nach einem neuen
Weltsystem» ist das Thema des ersten
Symposiums in Frankfurt. Die Literatur

nimmt an der Suche teil. In den
Weltsystem-Rahmen wäre, nebst den
Deutschland-Japan betreffenden Fragen,

auch das dritte Thema einzufügen:
«Was bedeutet die japanische Literatur
für Europa ?» Die Diskussionen werden
von der Tatsache ausgehen, dass
sowohl klassich abendländische als
auch neue westliche Dichtung in Japan
seit über hundert Jahren auf vielfach
breiterer Basis gelesen und im dichterischen

Schaffen verarbeitet wird als

japanische Literatur in unserem
Kulturkreis.

Die «Romanze östlich des Sumida-
gawa» von Nagai Kafû 2 und die Erzählung

«Der Sommer an jenem Tag» von
Saegusa Kazuko 3

regen zu vergleichender
Lektüre an, so unähnlich auch die



JAPANISCHE LITERATUR 875

beiden Bücher zuerst erscheinen
mögen. Nagai Kafû (er lebte von 1879
bis 1959) und die 1929 geborene
Schriftstellerin vertreten zwei derart
verschiedene Epochen, wie es sich in
dieser Schärfe in der japanischen
Literatur kaum je gezeigt hat. Die Zäsur,
gemeint ist die erste mihtärische
Niederlage in der Geschichte der Nation,
hat tiefe Spuren in allen Lebensbereichen

hinterlassen und radikale, bisher
undenkbare Veränderungen bewirkt.
Der 15. August 1945, das ist «Jener Tag
im Sommer» an dem der Kaiser die
Kapitulation verkündet. Dieses Datum
ist gleichsam die Spitze einer riesigen
Pyramide, in der eine Fülle an literarischer

Produktion sich ausdehnt.
Saegusa Kazuko lässt ihre Erzählung

an eben diesem Tag beginnen. Im Nachwort

schreibt sie, das Thema habe sie
während vier Jahrzehnten beschäftigt,
aber erst als beinahe Sechzigjährige
habe sie die angemessene Formulierung

gefunden. Die Tatsache, dass

Nagai Kafû als Achtundfünfzigjähriger
die «Romanze östlich des Sumidagawa»
veröffentlicht, bietet einerseits die
Möglichkeit, frühe Alterswerke zweier
Autoren zu vergleichen, und anderseits
können wir uns eine Vorstellung
machen von der Welt, in der unsere
Zeitgenossin aufgewachsen ist. Ihre
Kindheit und Jugend fallen in die Zeit
kriegerischer Auseinandersetzungen.
In den frühen dreissiger Jahren besetzen

die Japaner die Mandschurei, 1937
beginnt der Krieg mit China und 1941
mit den Vereinigten Staaten. «Friede»,
das war für Saegusa Kazuko ein Fremdwort.

Im ersten Jahr des chinesisch-japanischen

Krieges publiziert Nagai Kafû
seine Romanze. Flieht der Autor in
einen ästhetisierenden Romantizis-
mus? fragt man mit Recht. Nach der

Lektüre lautet die Antwort: Nein. In
der, wie er sie betitelt «Überflüssigen
Zugabe zum Werk», schreibt Kafû:
«Was man einmal willkürlich zerschlagen

hat, bleibt irreparabel, auch wenn
man's gem wieder ganz hätte.» Der
angehende Sechziger sieht genau, was
in der japanischen gesellschaftlichen
und pohtischen Welt zerschlagen wird,
nämlich die demokratischen Tendenzen,

die die persönliche und die
künstlerische Freiheit garantieren. In der
Romanze manifestiert sich die Würde
der weiblichen Hauptfigur — einer
Kurtisane — darin, dass sie den im
Innersten verborgen gehaltenen Wert
nicht preisgibt. — Den innern Wert
bewahren in politisch widerwärtiger
Zeit — das ist dem unkämpferischen,
unpolemischen Schriftsteller das Wichtigste.

Vermittelt Kafû ein verlässliches Bild
der späten zwanziger und dreissiger
Jahre? Er könnte es nicht ertragen,
wenn er seiner Schilderung der
Wirklichkeit Gewalt antun müsste, sagt er
einmal. Genau und fein, wie mit dem
Silberstift, so dünkt es uns, zeichnet er
das Tag- und Nachtleben Tokyos. Er
gesteht allerdings, sobald er den Pinsel
aufsetzen wollte, schienen ihm seine

Beobachtungen gar zu unvollständig.
Das Zögern hat eine lockere und doch
präzise Erzählstruktur zur Folge. Kafû
spielt mit verschiedenen epischen
Mustern: Rahmengeschichte und
Binnengeschichte unterbricht er mit aukto-
rialen Interventionen. Da fügt er ein
Gedicht ein, dort ein Zitat aus alter
oder moderner Literatur. Die kunstvolle

Komposition ist eine Romanze in
zwei Variationen mit dem Thema: das
Liebesverhältnis zwischen einem älteren

Mann und einer jungen Frau.
Im Frühsommer beginnt die

Geschichte, im Spätherbst endet sie.



876 JAPANISCHE LITERATUR

Der Ich-Erzähler und die Kurtisane
finden rasch einen vertraulichen Ton,
doch zufällig, wie die Bindung
zustandegekommen ist, löst sie sich wieder
auf. So wie der alte Mann auf seinen
abendlichen Spaziergängen diesseits
und jenseits des Sumidagawa, des Flusses,

an dem Tokyo hegt, absichtslos
nach Yoshiwara am östlichen Ufer
gerät, gelangt er in die vornehmen und
in die stillen Quartiere. — «Nach dem
Nachtessen», berichtet er, «trat ich,
kaum hatte ich die Essstäbchen beiseite
gelegt, aus der Tür, schlenderte los und
liess mich ganz von dem Willen meiner
Füsse treiben, sollte es auch so weit wie
nach Senju oder Kameido gehen.»
Immer wieder betont Nagai Kafû, wie
vorurteilslos er die Umwelt auf sich
wirken lässt. Diese weitwinklige
Perspektive fasst poetische Stimmungsbü-
der und kritische Betrachtungen;
beispielsweise: «Aber unsere heutige Welt
lässt sich nicht so einfach an der bisherigen

Moral und dergleichen messen. Freilich,

sobald man alles als die Erscheinung

eines Energieausbruchs interpretiert,

sind Attentate, Unzucht und anderes

mehr nichts, weswegen man die
Augenbrauen hochziehen müsste.
Energieausbruch — damit meine ich die
überhitzte Leidenschaft, mit der man
neuerdings jedem Wunsche nachgibt.
Sport- und Tanzfieber, Reise- und
Alpinismusfieber, dann die Sucht der
Pferderennen, die Wettsucht, das sind doch
alles Erscheinungen dieser urplötzlich
hervorgebrochenen Wünsche.» Solch
treffende Sätze würzen die distanzierte
Beschaulichkeit des Ganzen, wie etwa
auch die kleine Nebenbemerkung zur
Prostitution, nämlich dass jede Zeit ihre
Methode habe, ewig unveränderlich,
Frauen auszunutzen.

Politische und zeitkritische Töne
sind vernehmbar in der auf eine heiter¬

ernste Melancholie eingestimmten
Romanze. Der Literat, der Künstler im
Sinne Kafûs ist gleich dem Rohrsänger:
«Er schwingt sich allein aus der Schlucht
zu den Höhen der Bäume empor.» In
den Höhen empfindet er erst eine
«irgendwie aus dem früheren Leben
herreichende Verbindung.» Von dorther
fliessen ein chinesisches, ein japanisches

Gedicht in den eigenen Text, alte
Weisheiten bieten als Zitate sich an, wie
es in der Dichtung jahrhundertelang
üblich war. Aktualität und Tradition
gehen in Nagai Kafûs Werk zwanglos
ineinander über.

Kann man nach 1945 noch in dieser
Weise erzählen? Diese Frage scheint
bis weit in die fünfziger Jahre verneint
zu werden. Doch Saegusa Kazukos
Geschichte «Der Sommer an jenem
Tag» wurde 1987 publiziert. Es ist ein
fiktives Tagebuch vom 15. bis zum
24. August. Eine Bemerkung zu
diesem Erzählmuster: Kafûs Romanze ist,
ohne negativen Unterton, als Journal
eines kultivierten, geistreichen
Flaneurs zu bezeichnen. Die Tagebuchform

ist in Japan seit sehr früher Zeit
gepflegt worden. Vor allem Frauen sind
vorbildliche Verfasserinnen. In loser
Folge werden Fakten und Reflexionen
festgehalten. Gewichtiges und Banales
ergibt das lebendige Bild eines Tages.
Eine zweite Bemerkung: Das bis ins
zwanzigste Jahrhundert wohl charakteristische

Stilmerkmal japanischer
Literatur ist die Virtuosität, mit der Fremdes

im eigenen Text zitiert wird. Ein
ständiges Besinnen auf die Herkunft
gilt als Voraussetzung des Schreibens
überhaupt.

Die historisch erste Niederlage von
1945 blockiert gleichsam diesen Rückblick.

Gegenwart und Zukunft fordern
alles Interesse. Die anfänglich
allgemeine Verstörtheit gestaltet Saegusa



JAPANISCHE LITERATUR 877

heute aus kritischer Distanz. In der
Zeitspanne von zehn Tagen schildert
sie die Nachwirkung des Schocks bis

zur Entspannung. Takako, eine
sechzehnjährige Schülerin führt Buch über
jene Sommertage. Das Mädchen — im
gleichen Alter wie damals die Autorin
— lebt im Internat; den Schülerinnen
bleibt neben dem Einsatz in einer
mihtärischen Uniformenschneiderei und
später bei Räumungsarbeiten in den
Ruinen noch Zeit zum Studium. Die
Eintragungen beginnen am fünfzehnten
August. Punkt zwölf Uhr sind Lehrer
und Schüler in der Aula versammelt.
Aus dem Radio tönt die Nationalhymne.

Darauf die Ansprache des Kaisers.

«Dass der Krieg verloren war,
nahm ich mit der Stirn am Boden in
mich auf.» Am nächsten Tag notiert
Takako: «Mein Blick fiel auf die
konfuzianische Erbauungsschrift. Ein
Gefühl von Überdruss stieg in mir auf.»
Mit den Büchern, die sie von zu Hause
mitgebracht hatte, weiss sie nichts mehr
anzufangen. Die Anthologie japanischer

Lyrik. — Was soll das Wohlgeformte?

Und Rousseaus «Emile» — er
geht sie nichts an. Die heranwachsende
Frau merkt, wie in ihr etwas zu
«zerbröckeln» beginnt. Sie und ihre
Kolleginnen und die Lehrer, alle sind mit
einem Schlag desorientiert.

Zeitungsberichte, Regierungserlasse
klären die Lage nicht. Die Mädchen
lesen Reportagen, Kommentare zum
Tagesgeschehen, verstehen die
Widersprüche nicht. Takako zitiert öffentliche
Abschiedsbriefe von Generälen, von
Ministern, die Selbstmord verüben. Die
Worte flössen noch immer Achtung ein,
aber die Empfindlichkeit für das
Phrasenhafte wächst. Gedichte in frecher,
harter Sprache und solche in sentimentalen,

falschen Tönen erscheinen in
Zeitschriften. Die Mädchen diskutieren

und streiten darüber. Takako reflektiert
über ihr bisher gelebtes Leben, sie
sieht, wie das was in ihrer Kindheit
unverrückbar gegolten hat, seinen Wert
verliert. Naiv und ehrlich hatte sie einst
an die Göttlichkeit des Kaisers
geglaubt. Sie kam, da ihre Mutter
evangelische Christin war, zum Schluss, dass
der Vater im Himmel sein einziges Kind
in Europa als Jesus Christus und in
Japan als lebenden Gott auf die Erde
geschickt habe.

Vergangenheit und Gegenwart
verwirren die Jugendlichen, aber lähmen
sie nicht ; sie holt sich in der
Internatsbibliothek die «Geschichte vom Prinzen

Genji». Das ist der grosse Roman,
verfasst von der Hofdame Murasaki
Shikibu an der Wende vom zehnten
zum elften Jahrhundert. Wie ein nie
erloschenes Licht leuchtet dieses Buch
über die literarische, ästhetische Tradition.

Takako versucht, sich in die
vertraut-fremde Welt zu flüchten. Enttäuschung

und die Hoffnung, sich im
Innersten wieder zu finden, wechseln
ab. «Ich klammerte mich an die
'Geschichte vom Prinzen Genji>, weil
ich mich vor der ständigen Veränderung
fürchtete», gesteht sie am 19. August. —

Nagai Kafû hat 1937 beim Ausbruch
des japanisch-chinesischen Krieges von
den Werten geschrieben, die tief im
Innern versteckt seien und unbedingt
bewahrt werden müssten.

Die Geburtsdaten der beiden Autoren

liegen fünf Dezennien auseinander;
als Sechzigjährige drücken sie in ihrer
Arbeit substanziell Verwandtes aus.
Das Formale in der Kunst ist dem Wandel

der Zeiten unterworfen, der Gehalt
erscheint in geringerem Masse davon
betroffen. Grundsituationen des
Menschenlebens, nicht nur die extremen
wie Geburt und Tod, hat jede Genera-



878 JAPANISCHE LITERATUR

tion, jedes Individuum zu bewältigen;
der schöpferische Mensch bemüht sich,
im Rahmen seiner Fähigkeiten, um eine
überindividuelle Form. Nagai Kafû und
Saegusa Kazuko haben das Ziel vor
Augen, ein Werk zu schaffen, das die
Epoche charakterisiert und auf Grund
seiner literarischen Qualität vorwärts
und rückwärts über sie hinausreicht.
Unter diesem Aspekt zeigt sich bei beiden

das typisch japanische Bewusstsein
von der Flüchtigkeit der eigenen Zeit.
Saegusas Erzählung setzt ein mit: «Die
Zeit floss merkwürdig zäh gegen Mittag.
Am ganzen Körper spürte ich, dass sie

begonnen hatte, ein eigenes Mass zu
entwickeln, unabhängig vom Vorrücken
des Zeigers auf der Uhr.» Am
20. August heisst es dann: «Heute mittag

werden seit der Rundfunkansprache
des Kaisers genau hundertzwanzig Stunden

vergangen sein. Sie sind im
Handumdrehen verflogen, und sie liegen
schon weit zurück. Was soll's, der Tag
geht auch vorbei!»

Auf der letzten Seite seiner
«Überflüssigen Zugabe zum Werk» schreibt
Nagai Kafû: «Die Laute von gestern
haben heute alle einen neuen Klang.
Wenn ich denke, dass der Herbst auch
dieses Jahr schon restlos dahingegangen
ist, dann kommt es mir so vor, abgehörten

die Träume in jenen schlafarmen
Nächten des heissen Nachsommers, die
im kalten Mondlicht betrachteten
Landschaften irgendwie weiten, fernen Zeiten
an .» Elise Guignard

1 Yasunari Kawabata. Handtellergeschichten.

Ausgewählt und aus dem Japanischen

übersetzt von Siegfried
Schaarschmidt. Carl Hanser Verlag, München/
Wien 1990. — 2 Nagai Kafû. Romanze östlich

des Sumidagawa. Aus dem Japanischen
übertragen und mit einem Nachwort versehen

von Barbara Yoshida-Krafft. Insel Verlag,

Frankfurt am Main 1990. — 3 Saegusa
Kazuko. Der Sommer an jenem Tag. Aus
dem Japanischen übertragen und eingeleitet
von Irmela Hijiya-Kirschnereit. Insel Verlag,
Frankfurt am Main 1990.

Der Streit um Christi Ursprung

Theologie im Gespräch

Ausgehend von der Tatsache, dass
sich die Theologie in einer
geistesgeschichtlichen fatalen und pastoral
gefährlichen Situation befindet und
zwischen den offiziellen theologischen
Aussagen und dem Glauben vieler
Zeitgenossen eine erschreckende
Diskrepanz besteht, erscheint rechtzeitig
ein neues Buch, das verheissungsvolle
Perspektiven eröffnet und dem reügiös
Interessierten grosse und gute Dienste
leisten kann.

In der gründlichen wissenschafthchen

Untersuchung von Karl Josef
Kuschel: «Geboren vor aller Zeit?»1 —
sie wurde 1989 von der
katholischtheologischen Universität Tübingen als
Habilitationsschrift angenommen —

wird die Geschichte der Wiederentdek-
kung der Präexistenz Christi in der
Theologie des 20. Jahrunderts dargestellt,

eine Geschichte gescheiterter und
dennoch immer wieder neu geführter
Gespräche. Kuschel (geboren 1948),



THEOLOGIE IM GESPRÄCH 879

Dozent und Mitarbeiter von Hans
Küng am Institut für ökumenische
Forschung in Tübingen, holt weit aus in
seinem, durch eine reiche Fülle des
verarbeiteten Stoffes beeindruckenden
Werk, um einen christologischen
Glaubenssatz für die heutige Zeit
kommunikationsfähig zu machen, nicht nur im
innertheologischen, sondern auch im
aussertheologischen Gespräch.

Kuschel beginnt mit der Schilderung
des Konfliktes der beiden grossen
gegensätzlichen Repräsentanten der
protestantischen Theologie: Adolf von
Harnack und Karl Barth. Während
Harnack, der letzte bedeutende liberale
Exponent der historisch-kritischen
Theologie, die Lehre von der Präexistenz

Christi als unhaltbar erachtete,
entfaltete Barth gegenüber der
harmonisierenden Jesusfrömmigkeit des
Liberalismus und gegen die Existenzkrise

der Zeit seine dialektische Theologie,

vor allem in seiner zeit-, gesell-
schafts- und kirchenkritischen Dogmatik,

mit ihrer paradoxen Präexistenz-
und Inkarnationschristologie. Im weitern

setzt sich Kuschel dann mit Rudolf
Bultmann auseinander, der mit seiner
Christologie einen dritten Weg
zwischen Harnack und Barth ging und
davon überzeugt war, dass die Vorstellung

von der Präexistenz und Menschwerdung

eines «himmlischen Wesens»
ein vorchristliches Anschauungsmodell
sei, das dem Weltbild des Mythos
entstammt; erst in christlicher Zeit sei es

aus dem Raum der Gnosis oder der
jüdischen Apokalypse auf Jesus
übertragen worden.

Einen besonderen Abschnitt widmet
Kuschel der «Präexistenzchristologie im
ökumenischen Gespräch der
Schriftverständigen». Er weist dabei auf die
Vielschichtigkeit und Vieldeutigkeit der
historischen Phänomene hin, wobei er

weder Extrempositionen favorisiert
noch Zwiespältigkeiten harmonisiert.
Deutlich hält er fest, dass das Wort
«Präexistenz» — geprägt vom
römischen Philosophen Justin — kein
biblischer Ausdruck, sondern ein
problematischer nachbiblischer Reflexionsbe-
griff ist. Kuschel geht mit der Mehrzahl
der heutigen Exegeten darin einig, dass
das Judenchristentum noch keine
Präexistenzchristologie kennt.

Schliesslich wendet sich Kuschel
dem Gespräch mit der Gegenwartstheologie

zu und veranschaulicht in
seinen Ausführungen den Umbruch in der
neuzeitlichen protestantischen und
katholischen Christologie. Dem theologisch

interessierten Laien ist damit ein
sorgfältig zusammengestelltes
Kompendium der systematischen Arbeit
massgebender moderner Theologen
aus beiden Konfessionen in die Hände
gegeben.

Besondere Erwähnung verdient
zweifellos der faszinierende Epilog, der
nicht davor zurückschreckt, auch die
Poesie und die Malerei in die theologische

Diskussion um die Problematik
der Christologie miteinzubeziehen.
Kuschel bezeichnet die Literatur als

«kongenialen Gesprächspartner für das
bessere Verständnis der Poesie der
Präexistenzaussagen». Seiner Überzeugung
nach kann die heutige Theologie, wenn
sie dem biblischen Wahrheitsgehalt in
zeitgenössischer Sprache gerecht werden

wül, auf das Gespräch mit der
Literatur, vor allem mit der modernen
Lyrik, nicht verzichten. Kuscheis
Meditationen über Christusgedichte von
Eduard Mörike («Göttliche Reminiszenz»

1845), Paul Celan («Mandorla»
1963) und Kurt Marti («Jahwe Jesus

jetzt» 1980) sind, so scheint mir, ein
geglückter Versuch, systematische



880 THEOLOGIE IM GESPRÄCH

Theologie sensibler zu machen für
poetische Sprache.

Der Verfasser rundet sein imponierendes

Buch ab mit einer Referenz
gegenüber der Kunst, «deren
unverbrauchte Bildersprache oft besser in der
Lage ist, Menschen zu erklären, was hier
der Sache nach auf dem Spiel steht».
Seine Bildmeditationen vermögen
denn auch den Leser sehr zu bewegen.
Paul Klees «Christus» (1926) macht es
nach Kuschel möglich, «sich in die
Ursprünge des Seins mystisch und chri-
stologisch zu vertiefen». Von den
zahlreichen Bildern des russischen Malers
Alexej Jawlensky, die meditativ das

Christusgeheimnis in der Schöpfung
aufgegriffen haben, beschreibt Kuschel
einfühlsam das Bild «Dornenkrone»
(1918).

Das besprochene Buch darf ohne
Übertreibung als eine wegweisende
Arbeit bezeichnet werden. Es offenbart
einen verheissungsvollen theologischen
Denkstil, der auf Problembewusstsein,
Dialogfähigkeit und Authentizität der

Erfahrung setzt und so ein Sprechen
über Fragen des Glaubens ermöglicht,
das verbindend wirkt. Das Buch mag da
und dort als herausfordernd empfunden

werden, der Grundtenor ist jedenfalls

versöhnlich, ökumenisch. Unver-
ständlichkeit und Weltfremdheit einer
steril gewordenen Theologie — ich
denke da z.B. an die kürzlich erschienene

«Instruktion» aus dem Vatikan als
Antwort auf die «Kölner Erklärung»
westdeutscher Theologieprofessoren
vom 25. Januar 1990 —, verbunden mit
einer immer noch ungelösten Krise der
Glaubwürdigkeit klerikaler Instanzen,
vermögen dem Glauben vieler suchenden

und hoffenden Zeitgenossen nicht
gerecht zu werden. Es ist daher gut und
schön, auf diese Neuerscheinung
hinweisen zu dürfen, die einen so
aufgeschlossenen, weiten, interkonfessionellen

Horizont offenbart.
Hans Beck

1 Karl-Josef Kuschel: Geboren vor aller
Zeit? Der Streit um Christi Ursprung, Piper
Verlag, München/Zürich 1990.

Variationen über ein verbotenes Thema

Zu dem Sammelband «Mein Gottesbild»

Gemäss Bibelwort (2. Mose 20,4)
soll sich der Mensch kein Gottesbild
machen. Von mehr als fünfhundert
angefragten Prominenten haben sich
trotzdem rund fünfzig Wissenschaftler,
Schriftsteller, Politiker, Künstler und
Geschäftsleute bereit gefunden, für den
von Jan Brauers herausgegebenen
Sammelband «Mein Gottesbild» ' einen Beitrag

zu liefern. Den Einwand, Promi¬

nenz bedeute nicht Kompetenz in der
Gottesfrage, pariert Brauers mit der
Bemerkung, kompetent sei da
überhaupt niemand. Dies zu bestreiten,
unterstehen sich wohlweislich auch die
beteiligten Theologen nicht. Deren
prominentester, Papst Johannes Paul IL,
ruft vielmehr mit dem Propheten aus:
«Ach, mein Gott und Herr, ich kann
doch nicht reden .» (Jer. 1,6) Er und



«VERBOTENES THEMA» 881

die andern Gottesgelehrten, katholische

und protestantische, reden dann
doch, aber bezeichnend ist der fast
durchgängige Verzicht auf kirchenspezifisch

konfessionelle Aussagen. Der
Papst erwähnt die Kirche bloss am
Rande, wobei er allerdings durchblik-
ken lässt, dass er die seine für die eine
wahre hält. Einige Theologen sprechen
von Wandlungen ihres Gottesbildes,
doch nicht von solchen, die zum
Konfessionswechsel gedrängt hätten. Häufig

wird betont, für das eigene
Gottesverständnis sei Jesus Christus massgebend.

Unter dem Eindruck all der mehr
dem jesuanischen Ethos als dem chri-
stologischen Dogma verpflichteten
Gottesbilder könnte man die
Wiedervereinigung der Kirchen für eine blosse
Angelegenheit des guten Willens halten,

was jedoch ein Irrtum wäre.
Vom lieben Gott der Kindertage

berichten Männer und Frauen, die in
einem kirchentreuen Familiengehege
aufwachsen durften. Wie sich ein früh
eingepflanztes Gottvertrauen in
mancherlei Nöten bewährt, ist den Ausführungen

der katholischen Politikerin
Roswitha Verhülsdonk zu entnehmen.
Dagegen ist in den Beiträgen der
Schriftstellerinnen Agnes-Marie Grisebach

und Luise Rinser von kirchlicher
Bindung kaum noch etwas zu merken.
Mehrheitlich haben die Autoren, zumal
die Wissenschaftler, das Bedürfnis, ihre
Gläubigkeit intellektuell zu rechtfertigen.

Wenig überzeugend tut dies der
verstorbene Physiker Pascual Jordan
mit der Behauptung, es gebe zwischen
heutiger Naturwissenschaft und religiösem

Glauben keine Widersprüche oder
Gegensätze mehr. Wohl haben Relativi-
täts- und Quantentheorie den
Geltungsbereich der Kausalität
eingeschränkt, aber damit ist für die positiven

Lehren vom ÜbernatürUchen

nichts bewiesen. Zu leicht genommen
wird meist auch das Übel in der Natur.
Die Welt, meint ein Anonymus, würde
in ein Paradies verwandelt, wenn alle
Christen das Gebot der Nächstenliebe
befolgten. Die Fortdauer der ganz
unparadiesischen Naturgesetzlichkeit
vergisst er. Daran denkt auch der Basler
Physiker Max Thürkauf nicht, wenn er
eine christhche Naturforschung postuliert.

Weil sich das von Jesus verkündigte

Reich Gottes so schwer mit unserer

natürlichen Welt zusammendenken
lässt, muss man zu der Ansicht des
katholischen Theologen Karl Herbst,
Jesus sei ein Realist gewesen, ebenfalls
den Kopf schütteln.

Herbst, ein von seiner Kirche
«beurlaubter» Nonkonformist, übt beüäufig
Kritik am Alten Testament, an der
meist übersehenen nationalistischen
Verengung von Israels Gottesbild. So
weit geht der evangelische Theologe
Sigurd Martin Daecke nicht. Er würdigt
zwar spezifizierend die Vielfalt des
biblischen Gottesbildes, vergisst aber
sowohl den alttestamentlichen Gott der
Steinigungsgesetze und Völkermordbefehle

wie den neutestamentlichen der
ewigen HöUenstrafen. Andere lassen
die Bibelproblematik beiseite, so der
Physiker A. M. Klaus Müller, der sich
mit Begriffen wie Zeitmatrix und
Fulguration um ein vertieftes Gottesverständnis

bemüht. Weniger durch
philosophische Begriffskünste als durch das

Zeugnis fraglosen Gottvertrauens
zeichnen sich drei Hochgeborene aus:
der Kaisersohn Otto von Habsburg,
Präsident der Paneuropa-Union,
Wilhelm-Karl Prinz von Preussen, Herrenmeister

des Johanniterordens, und der
sich leider auch durch mangelhaftes
Deutsch auszeichnende Fürst Johannes
Baptista Miguel von Thurn und Taxis.

Wie bereits angedeutet, ist die kon-



882 «VERBOTENES THEMA»

fessionell-kirchliche Prägung der
Beiträge eine rücksichtsvoll diskrete. Auf
jüdische und islamische Abwandlungen
des Gottesbildes hat der Herausgeber
verzichtet oder hat solche nicht
beschaffen können. Dafür bietet er
insofern etwas Neues unter der Sonne,
als da zwischen den gleichen Buchdek-
keln der Papst und der bekannteste
kritische Historiker und radikale Gegner
der Papstkirche, Karlheinz Deschner,
zum Wort kommen. Er sei kein Atheist,
erklärt Deschner, aber sein Beitrag ist
eine einzige heftige Anklage des
institutionellen Christentums, dessen
Kriminalgeschichte er in einem vielbändigen
Werk zusammenfassend darzustellen
begonnen hat2. Ein surrealistisch-satirisches

«Gottesbild aus lauter Fetzen»
steuert der mit ihm befreundete Arzt
und Essayist Klaus Katzenberger bei.

Als Polemiker nehmen Deschner
und Katzenberger eine SondersteUung
ein, als Agnostiker haben sie unter den
Mitarbeitern des Bandes eine Anzahl
Geistesverwandte. Am nächsten steht
dem kritischen Kirchenhistoriker der
Soziologe Horst Herrmann. Er sieht
Vorzeichen der späteren Unheilsgeschichte

nicht bloss beim mosaischen
«Herrn der Heerscharen», sondern
auch bei Jesus, etwa in den «vatertypischen

Herrschaftsfloskeln» des Vaterunsers.

Ein anderer Soziologe, Kurt Weis,
sagt aus verwandter Sicht, Gott werde
«wie jemand, der sich nicht wehren
kann, schnell in die eigenen Interessen

eingebaut und dann wie jemand, dessen

Autorität unangreifbar ist, als Legitimation

vorgeschoben». Zwei Psychologen,
Horst von Gizycki und Karl M. Herrlig-
kofer, retten sich aus dem «babylonischen

Bildergewimmel» (Gizycki) in den

Glauben an ein unpersönliches
Göttliches. Zwei weitere Brüder im Geiste
sind der Zellbiologe Peter Sitte und der
Molekularbiologe Frederic Vester.

«Agnostizismus bedeutet, dass man ein
Irgendetwas nicht erkennen kann, nicht
sein Sein und auch nicht sein Nichtsein.»
So der Erstgenannte. Persönlicher
formuliert es Vester: «Der unbedingte
Glaube an die Nichtexistenz Gottes ist
mir genauso suspekt wie der
unbedingte Glaube an seine Existenz.» Sitte,
der seinen Agnostizismus als religiös
versteht, wirft die kühne Frage auf, ob
die Evolution der Welt Abbild einer
Evolution Gottes sein könnte. Liebhaber

des Gefährlichdenkens seien darauf
hingewiesen, dass diese schon von
ScheUing konzipierte Idee von dem
unlängst verstorbenen Schweizer
Philosophen Walter Robert Corti in der
Essaysammlung «Der Mensch im Werden

Gottes»3 ausführlich erörtert wird.
Von den Sonderfällen abgesehen, ist

Jan Brauers' Gottesbilder-Galerie
keine Schule des Gefährlichdenkens,
aber für Leser, die Ungleiches zu
vergleichen wissen, aufregend genug.

Robert Mächler
1 Mein Gottesbild. Eine Anthologie,

herausgegeben von Jan Brauers, nymphenburger
in der F. A. Herbig Verlagsbuchhandlung,

München 1990. — 2 Karlheinz
Deschner, Kriminalgeschichte des Christentums.

Rowohlt Verlag, Reinbek bei Hamburg.

Bisher sind zwei Bände erschienen
(1986 und 1988), die die Zeitspanne von
den biblischen Ursprüngen bis zu Kaiser
Justinian I. umfassen. — 3 Walter Robert
Corti, Der Mensch im Werden Gottes.
Zweiter Band der Gesammelten Schriften.
Mit Beiträgen von Martin Werner und
Jakob Amstutz. Novalis Verlag, Schaffhausen

1988.


	Das Buch

