Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift fur Politik, Wirtschaft, Kultur
Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 70 (1990)

Heft: 10

Artikel: Das Ende der Postmoderne oder der Neubeginn der Geschichte
Autor: Gorner, Rudiger

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-164794

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-164794
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Rudiger Gorner

Das Ende der Postmoderne

oder Der Neubeginn der Geschichte

L

Mit allem hat die seit gut drei Jahrfunften ihr geistiges Unwesen trei-
bende Postmoderne gerechnet, nur nicht damit, ihrerseits zu veralten und
als skurril aussehendes Fossil zur Zielscheibe der kritischen Vernunft zu
werden. Eben noch hat sich die Postmoderne darin gefallen, in der
Geschichte nach Belieben zu kramen, Zukunftshoffnungen zu verhohnen
und geschichtliche Wahrheiten wie Sonderangebotsware zu verschleudern.
Nunmehr aber hat sie ausgespielt. Sie und nicht die von ihr totgesagte
Geschichte ist am Ende.

Prazisieren wir zunachst den Sachverhalt: Die Postmoderne hatte mit
dem Aufruf zur asthetischen Anarchie begonnen, zur Dekonstruktion der
Ordnungsfuge in Architektur und Logik, im Zeitverstandnis und in den
Lebensverhaltnissen.

In der Architektur erwies sich das Postmoderne zunachst als erfri-
schende Auflosung einer bloss funktionalistisch ausgerichteten Konstruk-
tionsweise. Auf Dauer jedoch stellte sich dieser betonte Disfunktionalis-
mus als eine argerliche Kiinstlichkeit heraus, welche die neuen Gebaude
wie schlechte Imitationen herkulaneischer Villen erscheinen liess: Glas-
saulen, die enge Innenhofe verstellten, gelb angestrichene Tragereisen, die
nichts zu tragen hatten, und Turen ohne Raume und Wendeltreppen, die
wie umgedrehte Korkenzieher oft zwei, drei Meter uber die zur Halfte je
mit Rasen bepflanzten und mit Glasplatten gedeckten Dacher ragten.

Wohnnischen tauschten in diesen Hausergerippen Gemuitlichkeit vor, in
denen man die von Jacques Derridaund Frangois Lyotard sorgfaltig dekon-
struierten Werke der Weltliteratur in stilgerechter Umgebung geniessen
konnte.

Aber damit gab sich die Postmoderne noch nicht zufrieden. Sie erklarte
sich zur Nachlassverwalterin Nietzsches und nahm sich personlich des
Zarathustra-Projekts an: der Umwertung aller Werte, die in ihren manipu-
lierenden Handen sogleich zu einer Entwertung der Werte wurde. Mittler-
weile von der Blasse intellektueller Immunschwache erheblich angekran-
kelt, versuchten die Postmodernen ihren drohenden Substanzverlust
dadurch zu Uiberspielen, dass sie jetzt alles zu vereinnahmen begannen, was
ihnen anfillig erschien. Die Naturwissenschaften kamen fiir sie freilich



856 ENDE DER POSTMODERNE

nicht in Frage; denn selbst die dekonstruktivistischen Architekten mussten
eingestehen, dass sich ohne die Gesetze der Statik, die Einhaltung physika-
lischer Mischungsverhaltnisse und die Anwendung gesicherten chemi-
schen Wissens beim Herstellen gewisser Bausubstanzen, dass sich ohne
Bertucksichtigung der Naturwissenschaften also nicht einmal ein postmo-
dern dekonstruiertes Ruinengebaude errichten liess.

Anders schien es jedoch um die Geschichte bestellt. Ihre deutungsoffe-
nen Strukturen boten scheinbar geradezu ideale Dekonstruktionsobjekte.
Nun traten die Dekonstruktivisten nicht unter irgendeinem Namen auf;
ihre Gattungsbezeichnung, Postmoderne, besagte schliesslich, dass sie die
Endzeit verkorperten, das Nach-Moderne, den sich selbst auflosenden
Schlusspunkt. Sie verkiindeten die Totalitat der Gegenwart und schwelgten
im Taumel des Jetzt.

Wie Peter Sloterdijk, selbst postmodernen Gaukeldenkens nicht ganz
unverdachtig, treffend diagnostiziert, kimmert sich die postmoderne
Geschichtsphilosophie um nichts anderes mehr als um geistige Restever-
wertung und darum, «den Sinn der Erschopfung der geschichtemachenden
Ideen zu kommentieren».

Von Sloterdijk lasst sich auch lernen, dass die Postmoderne vom letzt-
endlichen Kollaps des christlich-abendlandischen Geschichtsverstandnis-
ses profitiert hat: schliesslich deutet sich ein Gutteil der europaischen
Geschichte als Antwort auf die qualende Frage nach dem Ausbleiben des
Messias beziehungsweise nach dem Sinn des Auftretens falscher Prophe-
ten. Wenn aber, Nietzsche zu Ende denkend, Gott tot ist, dann hat das War-
ten auf den Messias keinen ethischen und keinen geschichtlichen Wert. Wir
erwarten somit nicht mehr den Messias, sondern nur noch die totale
Umweltkatastrophe. Damit aber habe die zu Tode geangstigte Menschheit
die Geschichte verlassen und dammere in blosser Lethargie vor sich hin. In
diesem Stadium des Endes der Menschheitsgeschichte, euphemistisch
«Posthistoire» genannt, in diesem vorapokalyptischen Stadium konne es
demnach zu keinen Umwailzungen mehr kommen, weil sich die Heilsge-
schichte selbst annulliert habe.

Die Ideen und Krifte des Menschen seien ausgelaugt, der Sinnverlust sei
tibermachtig, die Langeweile das Spannende und die Geschichte eine
Spielwiese, ein Terrain fiir geistige Selbstbefriedigung. Unklar blieb nur,
warum der Mensch angesichts dieses uberwaltigenden nihilistischen
Daseinsgefiihls iiberhaupt noch Lust zu postmodernen Denkspielen haben
sollte. Was kann ihm die Parole des Postmodernismus in seiner trostlosen
Lage noch bedeuten, die besagt, dass alles erlaubt sei?

Dieses Denken erinnert an Gottfried Benn. Er wollte den Nihilismus als
lauternde Kraft verstehen, als Verneiner und Uberwinder der Geschichte.
Fir Benn galt noch die Formel: Wer die Geschichte hinter sich lasst, der



ENDE DER POSTMODERNE . 857

bejaht das Leben. Er verstand die Geschichte als eine jedes lebensvolle
Gemut bedruckende Morgue, als Ballast, als, mit Nietzsche gesagt, blossen
Nachteil fur das Leben. Im Nihilismus dagegen entdeckte er das Substrat
des Existentiellen.

Wenn es je einen Postmodernen gegeben hat, einen, der lustvoll die
Geschichte dekonstruiert hat, einen genialen Taschenspieler der Zitier-
kunst, einen, der sprachlich-geschichtliche Uberlieferungen wie erratische
Blocke behandelt hat, den behauenen Stein dann Skulptur sein liess, sich
selbst aber um die abgesplitterten Brocken kiimmerte, dann war das Gott-
fried Benn. Ihn, nicht Holderlin und nicht Rimbaud, Benn und nicht
Bertrand de Jouvenel hatten die Posthistoriker und Dekonstruktivisten zu
threm Ahnen erklaren sollen, um damit zu sagen, dass ihr Vorhaben, wenn
uberhaupt, nur kunstlerisch gerechtfertigt war.

Man lese Benns Prosa, etwa die geschichtskritischen Stellen in seinem
'Roman des Phanotyp, um zu erkennen, was mit diesem Hinweis gemeint ist:
«Pessimismus», heisst es in einem Abschnitt iber den «Prolemder», «Pessi-
mismus, das ist eine verschlungene Sache — aber was heisst Pessimismus,
wenn alles so klar zutage liegt ? Untergang — ein untergehendes Volk, Sparta
in der Vergangenheit, die Sioux als Zukunft, die ndchsten hundert Jahre wer-
den sie zubringen mit Beschworungen und Schlangestehen, dazu etwas
Feuerwasser von den aufsteigenden Siegern — da darf man seine Spielart
wohl betreiben, seine Wolken ziehen lassen, seine Fenster kranzen und aus
den Fenstern noch einmal das ganze Abendland begriissen, imposant in sei-
ner Vielfaltigkeit und seinem Tiefsinn, fiir alles haben sie Spezialisten, fiir
Milchstrassen und fiir Suahelidialekte und fiir Haifische . . .».

Benns Diagnose: Die Geschichte ist nur noch als Souvenirladen haltbar,
wie folgende Passage belegt:

«Traditionen aus Cordoba und Montpellier, Gaben von Aposteln, Trou-
vers und Monchen, Keime von Leiden und Gedanken, Verhaftungen mit
Mechanismen und Idolen, mit Experimenten, Keilinschriftenentzifferungen,
Thesen und Statistik — innerhalb der menschlichen mengenbestimmten
Skala ein gewichtiges Gehirn, eine beladene Pathétique.»

Diesen Gipfel zynischer Kunst konnte nur ersteigen, wer sich wie Benn
ehrlich dariiber Rechenschaft abgelegt hatte, dass er sich von einer Ideolo-
gie blenden liess, die sich politisch endzeitlich zu gebarden verstand und
sich wahnhaft fiir tausendjahrig hielt. Etwas Preussentum und Sozialismus,
Rassismus und Katholizismus, Germanenkultisches und Messianisches:
dieses nationalsozialistische Ideologiengemisch, propagandistisch genau
dosiert und zu einem gigantischen Verblendungswerk aufbereitet, verwirk-
lichte den nihilistischen Lebensborn vor einem Szenarium, das vom Dam-
merlicht der toten Gotter schaurig beleuchtet war.



858 ENDE DER POSTMODERNE

Die Postmodernisten unserer Tage, einschliesslich Jacques Derridas,
erlitten nun einen ersten Schock, als sich im vergangenen Jahrzehnt heraus-
stellte, dass ihre beiden wichtigsten geistigen Ahnherren, Martin Heidegger
und Paul de Man, tiefer im nationalsozialistischen Denken verstrickt waren,
als man dies je angenommen hatte. (Anders als Benn hatten diese beiden
Denker es bekanntlich vorgezogen, den Grad ihrer Involviertheit und Iden-
tifikation mit dem Nationalsozialismus nach 1945 sorgfaltig zu verschwei-
gen.

Fl)il' die Postmodernisten stellte sich nunmehr die unangenehme Frage,
ob ihr dem Glauben an die Beliebigkeit verpflichtetes Denken nicht seiner-
seits totalitaristische Ziige hatte. Denn wenn alles erlaubt ist und die Bin-
dung an Werte entfallt, dann lasst sich bekanntlich kaum noch von echter
Freiheitsqualitat sprechen. Die Herrschaft der Beliebigkeit kann uferlos
werden. Wenn alles zum Spiel wird, verliert jeder Gewinn an Reiz; denn
jeder Gewinn ergibt nur wieder einen neuen Einsatz. Und zu grelle Bunt-
heit macht farbenblind, Binsenweisheiten, die der postmodernistische
Hyperintellektualismus einfach aus den Augen verloren hatte.

Man mochte gleich zweimal aus den Propos des philosophischen Apho-
ristikers Alain zitieren, um die Misere des Postmodernismus zu erhellen: er
notierte in einem seiner Propos vom August 1913, dass jeder Gedanke ein
Massaker von Impressionen sei; und zehn Jahre spater schreibt er: «Das
Paradox des Menschen besteht darin, dass alles gesagt und nichts begriffen
ist.» Das ist es: der Postmodernist denkt impressionistisch; er lasst sich vom
wort- und sinnwirbelnden danse macabre einfangen und findet den
Absprung nicht mehr. Geschichtliche Begrindungszusammenhange mei-
det er. Er sieht nichts als Gleichzeitigkeiten: dort eine Nachricht, hier ein
intimes Gestandnis, Fiille und Leere in einem, Flugzeugkatastrophen,
Umweltskandale und Schrebergartengluckseligkeit, alles ereignet sich
gleichzeitig.

Die einzige Abwechslung, die er sich zu verschaffen vermag, besteht in
hysterischen Ausbrichen. Panik und Langeweile versteht er als komple-
mentare Lebensformen. Entsprechend reicht es bei ihm nicht mehr zum
Durchdenken der Phanomene; es bleibt bei Denkansatzen, die sich
ihrerseits in Impressionen verwandeln und verfluchtigen; nichts darf ver-
bindlichen Charakter annehmen. Denn Verbindlichkeiten bedeuteten, dass
durch sie etwas Dauerhaftes entstehen konnte. Aber der Postmoderne ver-
pont die Dauer.

IL

Nunmehr aber widerfahrt der Postmoderne das Unerhorte: die von ihr
lingst totgesagte Geschichte feiert ithren Wiedereintritt ins Leben. Der



ENDE DER POSTMODERNE 859

revolutionare Reformismus in Osteuropa sucht nach geschichtlich gewach-
senen Orientierungspunkten, ethnischer, kultureller und sozialer Art, die
unter den Dogmen sowjetischer Pragung verschiittet lagen.

Walter Benjamin hatte in seinen Notizen Uber den Begriff der Geschichte
revolutionares Geschehen mit Blick auf die Franzosische Revolution so
definiert, dass die revolutionaren Klassen im Augenblick ihrer Aktion das
«Kontinuum der Geschichte» aufsprengten. Sein Beispiel: «So war fiir
Robespierre das antike Rom eine mit Jetztzeit geladene Vergangenheit, die er
aus dem Kontinuum der Geschichte heraussprengte. Die Franzosische Revo-
lution verstand sich als ein wiedergekehrtes Rom. Sie zitierte das alte Rom
genau so, wie die Mode eine vergangene Tracht zitiert.»

In Osteuropa jedoch ereignete sich genau das Umgekehrte. Kein osteu-
ropaischer Staat versuchte, Franzosische Revolution oder Bauernkrieg zu
spielen; keiner der revolutionaren Reformer trat in der Pose eines Saint
Just auf; noch suchte irgend jemand nach der flammenden Aura eines
Johannes Hus. Nein, diesen Menschen ging es um das Aufsprengen des
Stillstands und der dogmatischen Verkrustungen jener pseudosozialisti-
schen Gesellschaften. Der Geschichte eine Gasse. Sie wollten wieder teil-
haben am Kontinuum der geschichtlichen Entwicklung, die ihnen vierzig
Jahre lang vorenthalten worden war, zur volligen Verbliiffung der westli-
chen Postmodernen, die sich auf ihre Weise mit der Statik des realen Sozia-
lismus abgefunden hatten; denn ihr denkimpressionistischer Flickentep-
pich war im Grunde die mit Buntheit verbramte Entsprechung zu dieser
perspektivenverachtenden Statik.

Fur alle sichtbar sind die Dinge wieder in Fluss geraten. Und schon die
Griechen wussten, allen voran ihre Geschichtsschreiber, Herodot und
Thukydides, dass sie keine Daseinsberechtigung hatten ohne die Einsicht
ihres Ahnen Heraklit, der behauptete, dass alles in Bewegung sei und nicht
stehenbleiben konne. Denn je mehr in einer Epoche in Bewegung gerat, je
mehr lagert sich schliesslich als Geschichte ab.

Ebenso gewinnt in diesen Monaten die Geschichte als symboltrachtige
und identitatsstiftende Kraft neue Bedeutung. Wer heute die Wartburg
besucht oder auf Schloss Hambach die liberal-demokratische Tradition
eines einigen Deutschlands beschwort, wer als Tscheche, Ungar, Oster-
reicher, Ruméne oder Bulgare nach Moglichkeiten fragt, die iberkommene
Idee einer Moldau-Donau- und Morawa-Foderation neu zu durchdenken,
der sucht nach zukunftstrachtigen Interpretationen einer einst gemeinsa-
men Geschichte.

Die Kehrseite dieser Wiederentdeckung des Geschichtlichen liegt
gleichfalls auf der Hand: wieder konnte sie dazu benutzt werden, nationali-
stische Gefiihle zu legitimieren, alte Zwiste neu aufleben zu lassen und ver-
staubte Anspriiche auf gewisse Gebiete gefahrlich zu beleben.



860 ENDE DER POSTMODERNE

Kommen wir uns nicht vor wie Flauberts Bouvard und Pécuchet, die
uber Nacht «Geschmack an der Geschichte» gefunden haben, aber bald in
ithrer Stoffulle zu ertrinken drohten und deswegen bei einem gelehrten
Historiker, dem Maitre Dumouchel, um Rat fragten. «Der Professor gestand
jedoch», so berichtet der Erzahler, «er sei sich hinsichtlich der Geschichte
augenblicklich selbst nicht im klaren». Und er setzte hinzu: «Sie dndert sich
von einem lag zum anderen.» Seinen ernuchterten Besuchern rat der flau-
bertsche Historiker Dumouchel: «Ziehen Sie das Geschick der Filscher, das
Interesse der Apologeteni und der Verleumder in Betracht.» Der Erzahler
kommentiert: «Nur wenige Historiker haben nach diesen Leitsdtzen gearbei-
tet, alle hingegen im Interesse einer besonderen Sache, einer Religion, einer
Nation, einer Partei, eines Systems oder um Konige zu schmdhen, das Volk
zu belehren, Moral zu predigen.

Die anderen, die behaupten, nur Tatsachen zu berichten, sind nicht bes-
ser», meint der Erzahler weiter, «denn man kann nicht alles sagen, man
muss eine Auswahl treffen. Und bei der Wahl der Dokumente wird ein
bestimmter Geist herrschen, und da er sich je nach den Bedingungen des
Schreibenden dndert, wird es nie eine endgiiltige Geschichtsschreibung
geben. Das ist traurig, dachten Bouvard und Pécuchet.»

Konnten wir sie trosten, etwa mit dem Hinweis auf die (selbst-)kritische
Geschichtswissenschaft oder auf den Warencharakter der Geschichte in
Form von Film und Kulturtourismus? Wohl nur bedingt; denn die
Geschichtswissenschaft, die deutsche zumal, befindet sich insofern in einer
Krise, als sie sich in zentralen Fragen der Zeitgeschichte seit dem Histori-
kerstreit eines ihrer einst wichtigsten Darstellungsmittel beraubt sieht,
namlich der vergleichenden Methode. Sie ist in Verruf geraten, seitdem ihre
Kritiker behaupten, dass Vergleiche zum Zwecke der Verharmlosung ein-
gesetzt werden konnten; so jedenfalls der Ausgangspunkt des Historiker-
streites, der sich an der Frage entziindete, ob der Holocaust nicht dadurch
bagatellisiert werde, dass man ihn mit den stalinistischen Vernichtungs-
lagern und mit anderen Volkermorden vergleicht.

Die Geschichte als Reservoir von Identifikationsangeboten und gleich-
zeitig als traumatische Vision, die jeden Schritt, etwa auf dem Wege zur
Vereinigung der Deutschen, zu einem gefahrlichen Balanceakt werden las-
Sen.

Betrachten wir dieses Phanomen etwas genauer, und gehen wir dabei
von einer Maxime aus, die der polnische Philosoph Lesek Kolakowski in
seinem Essay uiber Verantwortung und Geschichte gepragt und erlautert hat:
«Hdtten nicht neue Generationen unaufhorlich gegen die ererbte Tradition
aufbegehrt, wiirden wir noch heute in Hohlen leben. Wiirde aber das Aufbe-
gehren gegen die ererbte Tradition einmal universell, wiirden wir uns bald
wieder in den Hohlen befinden. »



ENDE DER POSTMODERNE 861

Was bedeuten diese Satze? Dass wir nicht mude werden sollen, mit der
geschichtlichen Uberlieferung zu ringen und, gerade aus deutscher Sicht,
Widerstand gegen jene Traditionen zu leisten, die zu unserer selbstver-
schuldeten Unmundigkeit, wider besseres aufklarerisches Wissen, gefiihrt
haben.

Wir konnen die Geschichte nicht ausser Kraft setzen. Sie ist und bleibt in
ihren humanen und inhumanen Aspekten Menschenwerk und damit
Bedingung unseres Handelns.

Wenn sich nun die Deutschen anschicken, sich national neu zu konsti-
tuieren, dann geschieht dies mit dem Bewusstsein, dass ihre Geschichte
handlungshemmend wirken kann; gleichzeitig verpflichtet sie die Deut-
schen, ihre nationale Integration an einer besonders strengen politischen
Ethik messen zu lassen. Handlungshemmend sage ich, weil sich der deut-
sche Nationalstaat geschichtlich bislang nie bewahren konnte und in seiner
nationalsozialistischen Perversion zur Verheerung Europas fiihrte. Die
daraus erwachsende Verpflichtung besteht in einer unablassigen Selbstprii-
fung der Deutschen, wie sie ihre Identitat verstehen und fiir die fortschrei-
tende europaische Integration fruchtbar machen konnen.

Viel hangt davon ab, dass eine zu starke innenpolitische Polarisation
(parteilicher und sozialer Art) nicht aufkommt. Dazu gehort auch, dass
Nationalgefiihle von den Parteien nicht als emotionaler Ersatz fiir Sach-
probleme mobilisiert werden. Der kritische Umgang mit der eigenen
Geschichte, zu deren dringlichster Aufgabe es trotz hinreichender wissen-
schaftlicher Arbeit auf diesem Gebiet nach wie vor gehort, bewusst zu hal-
ten, warum es zum Aufstieg des Nationalsozialismus kommen konnte,
diese unaufhorliche Beschaftigung mit der Geschichte muss auf lange Sicht
Entscheidendes leisten, um in jeder Phase der kiinftigen Entwicklung deut-
schen Patriotismus politisch und ideologisch zu entscharfen.

Entsprechend ist vor jener neokonservativen Variante des Postmoder-
nismus zu warnen, der sich das vermeintliche Ende der Geschichte zunutze
gemacht hat, um die unliebsamen Aspekte der eigenen Geschichte einfach
zu verdrangen, ein Vorgang, der freilich keineswegs nur auf die Bundes-
republik Deutschland beschrankt (gewesen) ist. So stand bereits im
Februar 1978 in einem Leitartikel der Londoner «7imes» zu lesen: «Die
Einstellung einer Nation zu ihrer Vergangenheit bedingt deren Reaktion auf
die Gegenwart. Wenn eine Nation ihre Verbrechen unter den Teppich kehrt,
erhoht sie das Risiko, die Verbrechen zu wiederholen und erhdlt ein falsches
Bild ihrer selbst am Leben, das ihre anderen Wahrnehmungen zu verzerren
neigt.»

In seinen Studien iiber die Deutschen entdeckte Norbert Elias ein ausge-
pragtes «selbstzerstorerisches Potential» unter den Deutschen. Ihnen fehle
eine gewisse Nonchalance im Verhaltnis zu sich selbst und zu ihren patrioti-



862 ENDE DER POSTMODERNE

schen Gefuhlen, die jene frustriert sahen, die sich selbstkritisch mit ihrer
Vergangenheit auseinandersetzten, wahrend die Unkritischen unter ihnen
sich allzu aggressiv gegen den Vorwurf verteidigten, dass sie aus ihrer
Geschichte nicht gelernt hatten.

Selbstzerfleischung und Dornroschenschlaf, zur Schau gestelltes Welt-
burgertum und heimatstichtiger Provinzialismus, sind das die exzentri-
schen Voraussetzungen deutscher Kultur? Oder handelt es sich hier nicht
wieder um blosse Klischees, die nur plakativ ein Bild vom Deutschen zeich-
nen, das so langst nicht mehr stimmt?

Fraglos stellt sich jedoch bereits jetzt ein Problem, das fur das gesamt-
deutsche (Selbst-)Bewusstsein nicht unerheblich ist: Werden auch diejeni-
gen Deutschen, die sich selbst aus dem SED-Regime entlassen haben,
innerlich jenen Grad an europaischer Integrationsbereitschaft aufbringen,
der in der Bundesrepublik Deutschland in uber vierzig Jahren gewachsen
ist und ohne deren Kultivierung es keine Zukunft fur diese deutsche Mitte
Europas geben kann? Und wie lange wird dieser Lernprozess dauern? Wie
mag sich dieses Wechselverhaltnis von deutsch-deutscher und deutsch-
europaischer Integration etablieren?

Im postmodernen Sinne kann sich dieses Wechselspiel keinesfalls ein-
richten. Werteverachtende Beliebigkeit musste ihm unwiderruflich scha-
den. Denn eines ist deutlich abzusehen: der Entwurf fiir ein gemeinsames
europaisches Haus diirfte sich nicht nach den Konstruktionsprinzipien
postmoderner Architekten richten. Ihre hochst artifizielle, ebenso sterile
wie kostspielige Trimmerarchitektur aus baugeschichtlichen Versatzstiik-
ken kann hier nicht Vorbild sein. Das offene, europaische Haus konnte
dagegen klar bemessen, solide gesicherte Atriumsstruktur haben: jeder
Nation ein wohnliches Wirkungsfeld, das in seinem Inneren eine deutsche,
aber entschieden multikulturell ausgerichtete Wohnlandschaft beherbergt.

11

Nach der Moglichkeit zur demokratischen Bewusstseinsbildung in
Osteuropa steht der die Initiative ergreifende Mensch wieder im Mittel-
punkt. Worauf es ankommt, ist, dass dieser demokratische Lernprozess,
der nun in Osteuropa einsetzen konnte, nicht von rein nationalen Motiven
getragen wird; denn sie konnten leicht dazu fithren, dass neuer Nationalis-
mus aufkeimt und gleichsam zur Ersatzideologie fur den gescheiterten
Staatssozialismus sich entwickeln wirde.

Die Auflosung der sozialistischen Staatengemeinschaft darf jedoch um
keinen Preis die Liquidierung des Gedankens der Staatengemeinschaft an
sich zur Folge haben; denn es ware ein Alptraum, wenn der Nationalismus
dieses nunmehr entstandene ideologische Vakuum fillte. Oberstes Gebot



ENDE DER POSTMODERNE 863

ist auch hier die Verwirklichung der fortwahrenden Selbstbestimmung und
Selbstbesinnung im Kontext einer Verantwortungsgemeinschaft.

Absurd mutet es geradezu an, wenn westliche Kommentatoren behaup-
ten, mit dem Ende des Sozialismus sei auch das Ende der Utopien gekom-
men: Im Gegenteil: Jeder Riickbezug auf Geschichtliches, und an solchen
Ruckbeziigen fehlt es in diesen Tagen wirklich nicht, jeder Ruckgriff auf
historische Muster lasst sich, im Sinne Friedrich Schlegels, als rickwarts
gewandtes Prophetentum deuten, das man jederzeit in einen utopischen
Entwurf umpolen kann oder in eine utopieschwangere Grundbefindlich-
keit des Noch-Nicht. Historisch wie anthropologisch darf als gesichert gel-
ten, dass das utopische Denken zum Menschsein gehort, das Gefuhl, erst
im Noch-Nicht-Erreichten Erfullung zu finden.

Wiederum gilt, dass die Konzeption eines starken, autonomen National-
staates nicht Gegenstand einer solchen Utopie werden darf, weder in
Deutschland noch anderswo. Die Entkraftung postmodernen
Bewusstseins durch den spektakularen Wiedereintritt der Geschichte in
unseren Erlebnisbereich hat jedoch auch zur Folge, dass der Gebrauch des
Wortes «historisch» geradezu inflationar geworden ist. Jeder Teilabriss der
Berliner Mauer, jede Offnung eines neuen Grenziibergangs wurde sogleich
als historisches Ereignis gefeiert.

Der Kulturkritiker George Steiner spricht davon, dass neben dem
Geschichtlichen auch wieder das Messianische Einzug in Europa halte,
und sei es in der hochproblematischen Form von fundamentalistischem
Glaubensfanatismus oder amerikanistisch gepragtem Konsumfetischis-
mus, angesichts dessen die im Jahre 1789 ertraumten weltweit zu errrich-
tenden Tempel der Freiheit sich heute in eine nach Osteuropa verlangerte
Ladenkette von Schnellimbissparadiesen verwandelt hatten.

Zur Dialektik geschichtlicher Prozesse gehort, dass das Geschichtliche
dann am spurbarsten wird, wenn die Gegenwart, das blosse Jetzt, zu
triumphieren scheint. Hierin gleichen sich die Ereignisse von 1789 und
1989. Das heisst, das volksfestartige Erleben spater geschichtlich werden-
der Ereignisse ware somit gleichsam ein Sturm vor dem ruhigen Weiter-
fliessen der von ihnen ausgehenden, neu einsetzenden geschichtlichen
Kontinuitat.

Das bedeutet, dass die Ereignisse des Herbstes 1989 zunachst die post-
moderne Auffassung zu bestatigen schienen, nach der alles, von der Arbeit
bis zu Katastrophenwarnungen, als happening erfahren werde. Was die
Postmodernen jedoch nicht bedacht haben, war, dass nach wie vor solche
Ereignisse zu geschichtlichen Fakten werden konnen und damit zu Eck-
daten kiinftiger Entwicklungen.

Weder das geschichtsverachtende postmoderne Denkmodell noch seine
wertrelativierende Wirkung sind jedoch vollig neu. Mit geradezu visionarer



864 ENDE DER POSTMODERNE

Klarheit hatte Karl Jaspers schon im Jahre 1955 in seiner Abhandlung Vom
Ursprung und Ziel der Geschichte warnend ein solches Denken prognosti-
ziert und ihm vorgeworfen, dass es blind mache fiir die dem Menschen auf-
erlegte Verantwortung. In Jaspers’ ethisch begriindeter Geschichtsphiloso-
phie hatte eine bloss auf das Gefallige ausgerichtete Geschichtsschreibung
keinen Platz. Er nannte sie verachtlich «dsthetischen Historismus», der zu
einer gefahrlichen Beliebigkeit im Beurteilen historischer Sachverhalte
fuhre, alles fiir gleichwertig halte und damit den Blick flir das wertsetzende
Wesentliche verliere. Von Jaspers konnten auch die Kombattanten im deut-
schen Historikerstreit noch lernen, dass «die alte Methode des Vergleiches»
zu wachsender Erkenntnisscharfe fuhrt, wodurch «das Einmalige um so
eindrucksvoller» herausgehoben wird.

Demnach bestand der eklatante Fehler der Postmoderne darin, dass sie
aus der Geschichte auszutreten versuchte, ohne dass sie bereit gewesen
ware, uber die Folgen einer unverarbeiteten, ibermachtigen, in manchen
Fallen sogar monstrosen Vergangenheit fiir das Dasein nachzudenken.
Stattdessen hat sie dazu angehalten, mit dem Zeitgeist zu sympatisieren,
und nicht dazu, ihm entschieden zu misstrauen.

Dass sich nunmehr das Geschichtliche in Gestalt des revolutiondren
Reformismus in Osteuropa so eindrucksvoll wieder zu Wort gemeldet hat,
bedeutet keineswegs nur, aber besonders fiir die Deutschen, dass sie ihre
Selbstbestimmung als etwas Geschichtliches und nur auf selbstkritische
Weise zu Erreichendes verstehen. '

BAG-

Sichthar
besser

5300 Turgi 056-23 0111
8023 Zirich 01-272 58 44




	Das Ende der Postmoderne oder der Neubeginn der Geschichte

