
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 70 (1990)

Heft: 10

Artikel: Das Ende der Postmoderne oder der Neubeginn der Geschichte

Autor: Görner, Rüdiger

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-164794

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-164794
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Rüdiger Görner

Das Ende der Postmoderne

oder Der Neubeginn der Geschichte

I.

Mit allem hat die seit gut drei Jahrfünften ihr geistiges Unwesen
treibende Postmoderne gerechnet, nur nicht damit, ihrerseits zu veralten und
als skurril aussehendes Fossil zur Zielscheibe der kritischen Vernunft zu
werden. Eben noch hat sich die Postmoderne darin gefallen, in der
Geschichte nach Belieben zu kramen, Zukunftshoffnungen zu verhöhnen
und geschichtliche Wahrheiten wie Sonderangebotsware zu verschleudern.
Nunmehr aber hat sie ausgespielt. Sie und nicht die von ihr totgesagte
Geschichte ist am Ende.

Präzisieren wir zunächst den Sachverhalt: Die Postmoderne hatte mit
dem Aufruf zur ästhetischen Anarchie begonnen, zur Dekonstruktion der
Ordnungsfüge in Architektur und Logik, im Zeitverständnis und in den
Lebensverhältnissen.

In der Architektur erwies sich das Postmoderne zunächst als
erfrischende Auflösung einer bloss funktionalistisch ausgerichteten
Konstruktionsweise. Auf Dauer jedoch stellte sich dieser betonte Disfunktionalis-
mus als eine ärgerliche Künstliclikeit heraus, welche die neuen Gebäude
wie schlechte Imitationen herkulaneischer Villen erscheinen liess:
Glassäulen, die enge Innenhöfe verstellten, gelb angestrichene Trägereisen, die
nichts zu tragen hatten, und Türen ohne Räume und Wendeltreppen, die
wie umgedrehte Korkenzieher oft zwei, drei Meter über die zur Hälfte je
mit Rasen bepflanzten und mit Glasplatten gedeckten Dächer ragten.

Wohnnischen täuschten in diesen Häusergerippen Gemütlichkeit vor, in
denen man die von Jacques Derrida und François Lyotard sorgfältig
dekonstruierten Werke der Weltliteratur in stilgerechter Umgebung geniessen
konnte.

Aber damit gab sich die Postmoderne noch nicht zufrieden. Sie erklärte
sich zur Nachlassverwalterin Nietzsches und nahm sich persönlich des

Zarathustra-Projekts an: der Umwertung aller Werte, die in ihren
manipulierenden Händen sogleich zu einer Entwertung der Werte wurde. Mittlerweile

von der Blässe intellektueller Immunschwäche erheblich angekränkelt,

versuchten die Postmodernen ihren drohenden Substanzverlust
dadurch zu überspielen, dass sie jetzt alles zu vereinnahmen begannen, was
ihnen anfällig erschien. Die Naturwissenschaften kamen für sie freilich



856 ENDE DER POSTMODERNE

nicht in Frage; denn selbst die dekonstruktivistischen Architekten mussten
eingestehen, dass sich ohne die Gesetze der Statik, die Einhaltung physikalischer

Mischungsverhältnisse und die Anwendung gesicherten chemischen

Wissens beim HersteUen gewisser Bausubstanzen, dass sich ohne
Berücksichtigung der Naturwissenschaften also nicht einmal ein postmodern

dekonstruiertes Ruinengebäude errichten liess.
Anders schien es jedoch um die Geschichte besteht. Ihre deutungsoffenen

Strukturen boten scheinbar geradezu ideale Dekonstruktionsobjekte.
Nun traten die Dekonstruktivisten nicht unter irgendeinem Namen auf;
ihre Gattungsbezeichnung, Postmoderne, besagte schliesslich, dass sie die
Endzeit verkörperten, das Nach-Moderne, den sich selbst auflösenden
Schlusspunkt. Sie verkündeten die Totalität der Gegenwart und schwelgten
im Taumel des Jetzt.

Wie Peter Sloterdijk, selbst postmodernen Gaukeldenkens nicht ganz
unverdächtig, treffend diagnostiziert, kümmert sich die postmoderne
Geschichtsphilosophie um nichts anderes mehr als um geistige Resteverwertung

und darum, «den Sinn der Erschöpfung der geschichtemachenden
Ideen zu kommentieren».

Von Sloterdijk lässt sich auch lernen, dass die Postmoderne vom letzt-
endlicUen Kollaps des christlich-abendländischen Geschichtsverständnisses

profitiert hat: schliesslich deutet sich ein Gutteil der europäischen
Geschichte als Antwort auf die quälende Frage nach dem Ausbleiben des
Messias beziehungsweise nach dem Sinn des Auftretens falscher Propheten.

Wenn aber, Nietzsche zu Ende denkend, Gott tot ist, dann hat das Warten

auf den Messias keinen ethischen und keinen geschichtlichen Wert. Wü
erwarten somit nicht mehr den Messias, sondern nur noch die totale
Umweltkatastrophe. Damit aber habe die zu Tode geängstigte Menschheit
die Geschichte verlassen und dämmere in blosser Lethargie vor sich hin. In
diesem Stadium des Endes der Menschheitsgeschichte, euphemistisch
«Posthistoire» genannt, in diesem vorapokalyptischen Stadium könne es

demnach zu keinen Umwälzungen mehr kommen, weil sich die Heilsgeschichte

selbst annulliert habe.
Die Ideen und Kräfte des Menschen seien ausgelaugt, der Sinnverlust sei

übermächtig, die Langeweile das Spannende und die Geschichte eine
Spielwiese, ein Terrain für geistige Selbstbefriedigung. Unklar bUeb nur,
warum der Mensch angesichts dieses überwältigenden nihilistischen
Daseinsgefühls überhaupt noch Lust zu postmodernen Denkspielen haben
sollte. Was kann ihm die Parole des Postmodernismus in seiner trostlosen
Lage noch bedeuten, die besagt, dass alles erlaubt sei?

Dieses Denken erinnert an Gottfried Benn. Er wollte den Nihilismus als

läuternde Kraft verstehen, als Verneiner und Überwinder der Geschichte.
Für Benn galt noch die Formel: Wer die Geschichte hinter sich lässt, der



ENDE DER POSTMODERNE 857

bejaht das Leben. Er verstand die Geschichte als eine jedes lebensvolle
Gemüt bedrückende Morgue, als Ballast, als, mit Nietzsche gesagt, blossen
Nachteil für das Leben. Im Nihilismus dagegen entdeckte er das Substrat
des Existentiellen.

Wenn es je einen Postmodernen gegeben hat, einen, der lustvoll die
Geschichte dekonstruiert hat, einen genialen Taschenspieler der Zitierkunst,

einen, der sprachlich-geschichtliche Überlieferungen wie erratische
Blöcke behandelt hat, den behauenen Stein dann Skulptur sein Uess, sich
selbst aber um die abgesplitterten Brocken kümmerte, dann war das Gottfried

Benn. Ihn, nicht Hölderlin und nicht Rimbaud, Benn und nicht
Bertrand de Jouvenel hätten die Posthistoriker und Dekonstruktivisten zu
ihrem Ahnen erklären sollen, um damit zu sagen, dass ihr Vorhaben, wenn
überhaupt, nur künstlerisch gerechtfertigt war.

Man lese Benns Prosa, etwa die geschichtskritischen Stellen in seinem
Roman des Phänotyp, um zu erkennen, was mit diesem Hinweis gemeint ist:
«Pessimismus», heisst es in einem Abschnitt über den «Ptolemäer»,
«Pessimismus, das ist eine verschlungene Sache — aber was heisst Pessimismus,
wenn alles so klar zutage liegt? Untergang — ein untergehendes Volk, Sparta
in der Vergangenheit, die Sioux als Zukunft, die nächsten hundert Jahre werden

sie zubringen mit Beschwörungen und Schlangestehen, dazu etwas
Feuerwasser von den aufsteigenden Siegern — da darf man seine Spielart
wohl betreiben, seine Wolken ziehen lassen, seine Fenster kränzen und aus
den Fenstern noch einmal das ganze Abendland begrüssen, imposant in seiner

Vielfältigkeit und seinem Tiefsinn, für alles haben sie Spezialisten, für
Milchstrassen und für Suahelidialekte und für Haifische. .».

Benns Diagnose: Die Geschichte ist nur noch als Souvenirladen haltbar,
wie folgende Passage belegt:

«Traditionen aus Cordoba und Montpellier, Gaben von Aposteln, Trou-
vers und Mönchen, Keime von Leiden und Gedanken, Verhaftungen mit
Mechanismen und Idolen, mit Experimenten, Keilinschriftenentzifferungen,
Thesen und Statistik — innerhalb der menschlichen mengenbestimmten
Skala ein gewichtiges Gehirn, eine beladene Pathétique.»

Diesen Gipfel zynischer Kunst konnte nur ersteigen, wer sich wie Benn
ehrlich darüber Rechenschaft abgelegt hatte, dass er sich von einer Ideologie

blenden liess, die sich politisch endzeitlich zu gebärden verstand und
sich wahnhaft für tausendjährig hielt. Etwas Preussentum und Sozialismus,
Rassismus und Katholizismus, Germanenkultisches und Messianisches:
dieses nationalsozialistische Ideologiengemisch, propagandistisch genau
dosiert und zu einem gigantischen Verblendungswerk aufbereitet, verwirklichte

den nihilistischen Lebensborn vor einem Szenarium, das vom
Dämmerlicht der toten Götter schaurig beleuchtet war.



858 ENDE DER POSTMODERNE

Die Postmodernisten unserer Tage, einschliesslich Jacques Derridas,
erlitten nun einen ersten Schock, als sich im vergangenen Jahrzehnt herausstellte,

dass ihre beiden wichtigsten geistigen Ahnherren, Martin Heidegger
und Paul de Man, tiefer im nationalsozialistischen Denken verstrickt waren,
als man dies je angenommen hatte. (Anders als Benn hatten diese beiden
Denker es bekanntlich vorgezogen, den Grad ihrer Involviertheit und
Identifikation mit dem Nationalsozialismus nach 1945 sorgfältig zu verschweigen.)

Für die Postmodernisten stellte sich nunmehr die unangenehme Frage,
ob ihr dem Glauben an die Beliebigkeit verpflichtetes Denken nicht seinerseits

totalitaristische Züge hatte. Denn wenn alles erlaubt ist und die
Bindung an Werte entfällt, dann lässt sich bekanntlich kaum noch von echter
FreiheitsquaUtät sprechen. Die Herrschaft der Beliebigkeit kann uferlos
werden. Wenn alles zum Spiel wird, verliert jeder Gewinn an Reiz; denn
jeder Gewinn ergibt nur wieder einen neuen Einsatz. Und zu grelle Buntheit

macht farbenblind, Binsenweisheiten, die der postmodernistische
HyperinteUektualismus einfach aus den Augen verloren hatte.

Man möchte gleich zweimal aus den Propos des philosophischen Apho-
ristikers Alain zitieren, um die Misere des Postmodernismus zu erhellen: er
notierte in einem seiner Propos vom August 1913, dass jeder Gedanke ein
Massaker von Impressionen sei; und zehn Jahre später schreibt er: «Das
Paradox des Menschen besteht darin, dass alles gesagt und nichts begriffen
ist.» Das ist es: der Postmodernist denkt impressionistisch; er lässt sich vom
wort- und sinnwirbelnden danse macabre einfangen und findet den
Absprung nicht mehr. Geschichtliche Begründungszusammenhänge meidet

er. Er sieht nichts als Gleichzeitigkeiten: dort eine Nachricht, hier ein
intimes Geständnis, FüUe und Leere in einem, Flugzeugkatastrophen,
Umweltskandale und SchrebergartenglückseUgkeit, alles ereignet sich
gleichzeitig.

Die einzige Abwechslung, die er sich zu verschaffen vermag, besteht in
hysterischen Ausbrüchen. Panik und Langeweile versteht er als komplementäre

Lebensformen. Entsprechend reicht es bei ihm nicht mehr zum
Durchdenken der Phänomene; es bleibt bei Denkansätzen, die sich
ihrerseits in Impressionen verwandeln und verflüchtigen; nichts darf
verbindlichen Charakter annehmen. Denn Verbindlichkeiten bedeuteten, dass
durch sie etwas Dauerhaftes entstehen könnte. Aber der Postmoderne
verpönt die Dauer.

IL

Nunmehr aber widerfährt der Postmoderne das Unerhörte: die von ihr
längst totgesagte Geschichte feiert ihren Wiedereintritt ins Leben. Der



ENDE DER POSTMODERNE 859

revolutionäre Reformismus in Osteuropa sucht nach geschichtlich gewachsenen

Orientierungspunkten, ethnischer, kultureller und sozialer Art, die
unter den Dogmen sowjetischer Prägung verschüttet lagen.

Walter Benjamin hatte in seinen Notizen Über den Begriffder Geschichte
revolutionäres Geschehen mit Blick auf die Französische Revolution so
definiert, dass die revolutionären Klassen im Augenblick ihrer Aktion das
«Kontinuum der Geschichte» aufsprengten. Sein Beispiel: «So war für
Robespierre das antike Rom eine mit Jetztzeit geladene Vergangenheit, die er
aus dem Kontinuum der Geschichte heraussprengte. Die Französische Revolution

verstand sich als ein wiedergekehrtes Rom. Sie zitierte das alte Rom
genau so, wie die Mode eine vergangene Tracht zitiert.»

In Osteuropa jedoch ereignete sich genau das Umgekehrte. Kein
osteuropäischer Staat versuchte, Französische Revolution oder Bauernkrieg zu
spielen; kerner der revolutionären Reformer trat in der Pose eines Saint
Just auf; noch suchte irgend jemand nach der flammenden Aura eines
Johannes Hus. Nein, diesen Menschen ging es um das Aufsprengen des
Stillstands und der dogmatischen Verkrustungen jener pseudosozialistischen

Gesellschaften. Der Geschichte eine Gasse. Sie wollten wieder
teilhaben am Kontinuum der geschichtlichen Entwicklung, die ihnen vierzig
Jahre lang vorenthalten worden war, zur völligen Verblüffung der westlichen

Postmodernen, die sich auf ihre Weise mit der Statik des realen
Sozialismus abgefunden hatten; denn ihr denkimpressionistischer Flickenteppich

war im Grunde die mit Buntheit verbrämte Entsprechung zu dieser
perspektivenverachtenden Statik.

Für alle sichtbar sind die Dinge wieder in Fluss geraten. Und schon die
Griechen wussten, allen voran ihre Geschichtsschreiber, Herodot und
Thukydides, dass sie keine Daseinsberechtigung hätten ohne die Einsicht
ihres Ahnen Heraklit, der behauptete, dass alles in Bewegung sei und nicht
stehenbleiben könne. Denn je mehr in einer Epoche in Bewegung gerät, je
mehr lagert sich schliesslich als Geschichte ab.

Ebenso gewinnt in diesen Monaten die Geschichte als symbolträchtige
und identitätsstiftende Kraft neue Bedeutung. Wer heute die Wartburg
besucht oder auf Schloss Hambach die liberal-demokratische Tradition
eines einigen Deutschlands beschwört, wer als Tscheche, Ungar,
Österreicher, Rumäne oder Bulgare nach Möglichkeiten fragt, die überkommene
Idee einer Moldau-Donau- und Morawa-Föderation neu zu durchdenken,
der sucht nach zukunftsträchtigen Interpretationen einer einst gemeinsamen

Geschichte.
Die Kehrseite dieser Wiederentdeckung des Geschichtlichen liegt

gleichfalls auf der Hand: wieder könnte sie dazu benutzt werden, nationalistische

Gefühle zu legitimieren, alte Zwiste neu aufleben zu lassen und
verstaubte Ansprüche auf gewisse Gebiete gefährlich zu beleben.



860 ENDE DER POSTMODERNE

Kommen wir uns nicht vor wie Flauberts Bouvard und Pécuchet, die
über Nacht «Geschmack an der Geschichte» gefunden haben, aber bald in
ihrer Stoffülle zu ertrinken drohten und deswegen bei einem gelehrten
Historiker, dem Maître Dumouchel, um Rat fragten. «Der Professorgestand
jedoch», so berichtet der Erzähler, «er sei sich hinsichtlich der Geschichte
augenblicklich selbst nicht im klaren». Und er setzte hinzu: «Sie ändert sich
von einem Tag zum anderen.» Seinen ernüchterten Besuchern rät der flau-
bertsche Historiker Dumouchel: «Ziehen Sie das Geschick der Fälscher, das
Interesse der Apologeten und der Verleumder in Betracht.» Der Erzähler
kommentiert: «Nur wenige Historiker haben nach diesen Leitsätzen gearbeitet,

alle hingegen im Interesse einer besonderen Sache, einer Religion, einer
Nation, einer Partei, eines Systems oder um Könige zu schmähen, das Volk
zu belehren, Moral zu predigen.

Die anderen, die behaupten, nur Tatsachen zu berichten, sind nicht
besser», meint der Erzähler weiter, «denn man kann nicht alles sagen, man
muss eine Auswahl treffen. Und bei der Wahl der Dokumente wird ein
bestimmter Geist herrschen, und da er sich je nach den Bedingungen des
Schreibenden ändert, wird es nie eine endgültige Geschichtsschreibung
geben. Das ist traurig, dachten Bouvard und Pécuchet.»

Könnten wir sie trösten, etwa mit dem Hinweis auf die (selbst-)kritische
Geschichtswissenschaft oder auf den Warencharakter der Geschichte in
Form von Film und Kulturtourismus? Wohl nur bedingt; denn die
Geschichtswissenschaft, die deutsche zumal, befindet sich insofern in einer
Krise, als sie sich in zentralen Fragen der Zeitgeschichte seit dem
Historikerstreit eines ihrer einst wichtigsten Darstellungsmittel beraubt sieht,
nämlich der vergleichenden Methode. Sie ist in Verruf geraten, seitdem ihre
Kritiker behaupten, dass Vergleiche zum Zwecke der Verharmlosung
eingesetzt werden könnten; so jedenfalls der Ausgangspunkt des Historikerstreites,

der sich an der Frage entzündete, ob der Holocaust nicht dadurch
bagatellisiert werde, dass man ihn mit den stalinistischen Vernichtungslagern

und mit anderen Völkermorden vergleicht.
Die Geschichte als Reservoir von Identifikationsangeboten und gleichzeitig

als traumatische Vision, die jeden Schritt, etwa auf dem Wege zur
Vereinigung der Deutschen, zu einem gefährUchen Balanceakt werden
lassen.

Betrachten wir dieses Phänomen etwas genauer, und gehen wir dabei
von einer Maxime aus, die der polnische Philosoph Lesek Kolakowski in
seinem Essay über Verantwortung und Geschichte geprägt und erläutert hat:
«Hätten nicht neue Generationen unaufhörlich gegen die ererbte Tradition
aufbegehrt, würden wir noch heute in Höhlen leben. Würde aber das Aufbegehren

gegen die ererbte Tradition einmal universell, würden wir uns bald
wieder in den Höhlen befinden.»



ENDE DER POSTMODERNE 861

Was bedeuten diese Sätze? Dass wir nicht müde werden sollen, mit der
geschichtlichen Überlieferung zu ringen und, gerade aus deutscher Sicht,
Widerstand gegen jene Traditionen zu leisten, die zu unserer
selbstverschuldeten Unmündigkeit, wider besseres aufklärerisches Wissen, geführt
haben.

Wir können die Geschichte nicht ausser Kraft setzen. Sie ist und bleibt in
ihren humanen und inhumanen Aspekten Menschenwerk und damit
Bedingung unseres Handelns.

Wenn sich nun die Deutschen anschicken, sich national neu zu
konstituieren, dann geschieht dies mit dem Bewusstsein, dass ihre Geschichte
handlungshemmend wirken kann; gleichzeitig verpflichtet sie die
Deutschen, ihre nationale Integration an einer besonders strengen politischen
Ethik messen zu lassen. Handlungshemmend sage ich, weil sich der deutsche

Nationalstaat geschichtlich bislang nie bewähren konnte und in seiner
nationalsozialistischen Perversion zur Verheerung Europas führte. Die
daraus erwachsende Verpflichtung besteht in einer unablässigen Selbstprüfung

der Deutschen, wie sie ihre Identität verstehen und für die fortschreitende

europäische Integration fruchtbar machen können.
Viel hängt davon ab, dass eine zu starke innenpolitische Polarisation

(parteilicher und sozialer Art) nicht aufkommt. Dazu gehört auch, dass

Nationalgefühle von den Parteien nicht als emotionaler Ersatz für
Sachprobleme mobüisiert werden. Der kritische Umgang mit der eigenen
Geschichte, zu deren dringlichster Aufgabe es trotz hinreichender
wissenschaftlicher Arbeit auf diesem Gebiet nach wie vor gehört, bewusst zu halten,

warum es zum Aufstieg des Nationalsozialismus kommen konnte,
diese unaufhörliche Beschäftigung mit der Geschichte muss auf lange Sicht
Entscheidendes leisten, um in jeder Phase der künftigen Entwicklung
deutschen Patriotismus politisch und ideologisch zu entschärfen.

Entsprechend ist vor jener neokonservativen Variante des Postmodernismus

zu warnen, der sich das vermeintliche Ende der Geschichte zunutze
gemacht hat, um die unliebsamen Aspekte der eigenen Geschichte einfach
zu verdrängen, ein Vorgang, der freilich keineswegs nur auf die BundesrepubUk

Deutschland beschränkt (gewesen) ist. So stand bereits im
Februar 1978 in einem Leitartikel der Londoner «Times» zu lesen: «Die
Einstellung einer Nation zu ihrer Vergangenheit bedingt deren Reaktion auf
die Gegenwart. Wenn eine Nation ihre Verbrechen unter den Teppich kehrt,
erhöht sie das Risiko, die Verbrechen zu wiederholen und erhält ein falsches
Bild ihrer selbst am Leben, das ihre anderen Wahrnehmungen zu verzerren
neigt.»

In seinen Studien über die Deutschen entdeckte Norbert Elias ein
ausgeprägtes «selbstzerstörerisches Potential» unter den Deutschen. Ihnen fehle
eine gewisse Nonchalance im Verhältnis zu sich selbst und zu ihren patrioti-



862 ENDE DER POSTMODERNE

sehen Gefühlen, die jene frustriert sähen, die sich selbstkritisch mit ihrer
Vergangenheit auseinandersetzten, während die Unkritischen unter ihnen
sich allzu aggressiv gegen den Vorwurf verteidigten, dass sie aus ihrer
Geschichte nicht gelernt hätten.

Selbstzerfleischung und Dornröschenschlaf, zur Schau gesteUtes
Weltbürgertum und heimatsüchtiger ProvinziaUsmus, sind das die exzentrischen

Voraussetzungen deutscher Kultur? Oder handelt es sich hier nicht
wieder um blosse Klischees, die nur plakativ ein Bild vom Deutschen zeichnen,

das so längst nicht mehr stimmt?
Fraglos stellt sich jedoch bereits jetzt ein Problem, das für das

gesamtdeutsche (Selbst-)Bewusstsein nicht unerheblich ist: Werden auch diejenigen

Deutschen, die sich selbst aus dem SED-Regime entlassen haben,
innerüch jenen Grad an europäischer Integrationsbereitschaft aufbringen,
der in der BundesrepubUk Deutschland in über vierzig Jahren gewachsen
ist und ohne deren Kultivierung es keine Zukunft für diese deutsche Mitte
Europas geben kann? Und wie lange wird dieser Lernprozess dauern? Wie
mag sich dieses Wechselverhältnis von deutsch-deutscher und
deutscheuropäischer Integration etabUeren?

Im postmodernen Sinne kann sich dieses Wechselspiel keinesfaUs
einrichten. Werteverachtende Beliebigkeit müsste ihm unwiderruflich schaden.

Denn eines ist deutlich abzusehen: der Entwurf für ein gemeinsames
europäisches Haus dürfte sich nicht nach den Konstruktionsprinzipien
postmoderner Architekten richten. Ihre höchst artifizielle, ebenso sterüe
wie kostspielige Trümmerarchitektur aus baugeschichtlichen Versatzstük-
ken kann hier nicht Vorbild sein. Das offene, europäische Haus könnte
dagegen klar bemessen, solide gesicherte Atriumsstruktur haben: jeder
Nation ein wohnliches Wirkungsfeld, das in seinem Inneren eine deutsche,
aber entschieden multikulturell ausgerichtete Wohnlandschaft beherbergt.

III.

Nach der Möglichkeit zur demokratischen Bewusstseinsbildung in
Osteuropa steht der die Initiative ergreifende Mensch wieder im Mittelpunkt.

Worauf es ankommt, ist, dass dieser demokratische Lernprozess,
der nun in Osteuropa einsetzen konnte, nicht von rein nationalen Motiven
getragen wird; denn sie könnten leicht dazu führen, dass neuer Nationalismus

aufkeimt und gleichsam zur Ersatzideologie für den gescheiterten
Staatssozialismus sich entwickeln würde.

Die Auflösung der sozialistischen Staatengemeinschaft darf jedoch um
keinen Preis die Liquidierung des Gedankens der Staatengemeinschaft an
sich zur Folge haben; denn es wäre ein Alptraum, wenn der Nationalismus
dieses nunmehr entstandene ideologische Vakuum füllte. Oberstes Gebot



ENDE DER POSTMODERNE 863

ist auch hier die Verwirklichung der fortwährenden Selbstbestimmung und
Selbstbesinnung im Kontext einer Verantwortungsgemeinschaft.

Absurd mutet es geradezu an, wenn westhche Kommentatoren behaupten,

mit dem Ende des Sozialismus sei auch das Ende der Utopien gekommen:

Im Gegenteil: Jeder Rückbezug auf Geschichtüches, und an solchen
Rückbezügen fehlt es in diesen Tagen wirkUch nicht, jeder Rückgriff auf
historische Muster lässt sich, im Sinne Friedrich Schlegels, als rückwärts
gewandtes Prophetentum deuten, das man jederzeit in einen utopischen
Entwurf umpolen kann oder in eine utopieschwangere Grundbefindlichkeit

des Noch-Nicht. Historisch wie anthropologisch darf als gesichert
gelten, dass das utopische Denken zum Menschsein gehört, das Gefühl, erst
im Noch-Nicht-Erreichten Erfüllung zu finden.

Wiederum gilt, dass die Konzeption eines starken, autonomen Nationalstaates

nicht Gegenstand einer solchen Utopie werden darf, weder in
Deutschland noch anderswo. Die Entkräftung postmodernen
Bewusstseins durch den spektakulären Wiedereintritt der Geschichte in
unseren Erlebnisbereich hat jedoch auch zur Folge, dass der Gebrauch des
Wortes «historisch» geradezu inflationär geworden ist. Jeder Teilabriss der
BerUner Mauer, jede Öffnung eines neuen Grenzübergangs wurde sogleich
als historisches Ereignis gefeiert.

Der Kulturkritiker George Steiner spricht davon, dass neben dem
Geschichtlichen auch wieder das Messianische Einzug in Europa halte,
und sei es in der hochproblematischen Form von fundamentalistischem
Glaubensfanatismus oder amerikanistisch geprägtem Konsumfetischismus,

angesichts dessen die im Jahre 1789 erträumten weltweit zu errrich-
tenden Tempel der Freiheit sich heute in eine nach Osteuropa verlängerte
Ladenkette von SchneUimbissparadiesen verwandelt hätten.

Zur Dialektik geschichtlicher Prozesse gehört, dass das GeschichtUche
dann am spürbarsten wird, wenn die Gegenwart, das blosse Jetzt, zu
triumphieren scheint. Hierin gleichen sich die Ereignisse von 1789 und
1989. Das heisst, das volksfestartige Erleben später geschichtlich werdender

Ereignisse wäre somit gleichsam ein Sturm vor dem ruhigen Weiter-
fliessen der von ihnen ausgehenden, neu einsetzenden geschichtlichen
Kontinuität.

Das bedeutet, dass die Ereignisse des Herbstes 1989 zunächst die
postmoderne Auffassung zu bestätigen schienen, nach der alles, von der Arbeit
bis zu Katastrophenwarnungen, als happening erfahren werde. Was die
Postmodernen jedoch nicht bedacht haben, war, dass nach wie vor solche
Ereignisse zu geschichtüchen Fakten werden können und damit zu
Eckdaten künftiger Entwicklungen.

Weder das geschichtsverachtende postmoderne Denkmodell noch seine
wertrelativierende Wirkung sind jedoch völlig neu. Mit geradezu visionärer



864 ENDE DER POSTMODERNE

Klarheit hatte KarlJaspers schon im Jahre 1955 in seiner Abhandlung Vom
Ursprung und Ziel der Geschichte warnend ein solches Denken prognostiziert

und ihm vorgeworfen, dass es bhnd mache für die dem Menschen
auferlegte Verantwortung. In Jaspers' ethisch begründeter Geschichtsphilosophie

hatte eine bloss auf das Gefällige ausgerichtete Geschichtsschreibung
keinen Platz. Er nannte sie verächtlich «ästhetischen Historismus», der zu
einer gefährlichen Beliebigkeit im Beurteüen historischer Sachverhalte
führe, alles für gleichwertig halte und damit den Blick für das wertsetzende
Wesentliche verUere. Von Jaspers könnten aucU die Kombattanten im
deutschen Historikerstreit noch lernen, dass «die alte Methode des Vergleiches»
zu wachsender Erkenntnisschärfe führt, wodurch «das Einmalige um so
eindrucksvoller» herausgehoben wird.

Demnach bestand der eklatante Fehler der Postmoderne darin, dass sie

aus der Geschichte auszutreten versuchte, ohne dass sie bereit gewesen
wäre, über die Folgen einer unverarbeiteten, übermächtigen, in manchen
Fällen sogar monströsen Vergangenheit für das Dasein nachzudenken.
Stattdessen hat sie dazu angehalten, mit dem Zeitgeist zu sympatisieren,
und nicht dazu, ihm entschieden zu misstrauen.

Dass sich nunmehr das GeschichtlicUe in Gestalt des revolutionären
Reformismus in Osteuropa so eindrucksvoll wieder zu Wort gemeldet hat,
bedeutet keineswegs nur, aber besonders für die Deutschen, dass sie ihre
Selbstbestimmung als etwas Geschichtliches und nur auf selbstkritische
Weise zu Erreichendes verstehen.

LichtBAG

Sichtbar
besser

ü aim
5300Turgi 056-23 0111
8023 Zürich 01-272 5844


	Das Ende der Postmoderne oder der Neubeginn der Geschichte

