
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 70 (1990)

Heft: 9

Buchbesprechung: Das Buch

Autor: [s.n.]

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Suchbild und Schauplatz

Die Schweiz im Spiegel neuerer Literatur

DasBuch

Die kulturelle Buntscheckigkeit der
Schweiz zeige zwar Züge einer
überregionalen Verbundenheit, so liest man
es in einer Studie von Susanne Knecht
in der Reihe Ethnologica Helvetica
13/14 '. Die aber erlaubten nicht schon,
von nationaler Identität zu reden, das
sei ein Phantom, eine wohlklingende
Wortkombination, sonst nichts. Wer
damit operiere, wecke Illusionen. Denn
als Industriestaat sei die Schweiz ein
Teil der anonymen, verwalteten, technisierten

und zudem für alle zu eng
gewordenen Welt. Unter derartigen
Voraussetzungen vermöge das «autonome

Ich» (das mit der Krise der aus
der abendländischen Tradition
herausgewachsenen Einmaligkeit des
Individuums ohnehin verloren gegangen sei)
nicht mehr Identität zu schaffen. Was
da nun von nationaler oder anderweitig
gesellschaftlich oder historisch begründeter

Identität geredet werde, sei nichts
als eine Kompensation des Indentitäts-
defizits, und die werde sogar zur
Gefahr, wenn sie als Phantom-Identität
Abwehrreaktionen bewirke: Fremden-
hass, Abkapselung, Überheblichkeit,
Intoleranz. Zwar sei Schutzsuche innerhalb

einer Gruppe Grundbestandteil
menschlicher Existenz. Wer jedoch für
diese Schutzsuche im staatlichen
Bereich den Ausdruck «nationale Iden-
tiät» verwende (als die Vorstellung wohliger

Geborgenheit innerhalb einer
unverbrüchlichen Treuegenossenschaft),

der verkenne, dass jedes
Bedürfnis nach Schutz aus Angst ent¬

stehe. Weil für die meisten Menschen
unserer technisierten und verwalteten
Nationen Identität «im Sinne eines
Beweises für die Autonomie des Ich»
unerreichbar geworden sei, wachse
auch ihre Angst und parallel dazu ihre
Aggression gegen alles, was fremd oder
unvertraut erscheine.

Der Aufsatz von Susanne Knecht ist
einer von vielen Beiträgen in dem Band
«Images de la Suisse»; er wird vielleicht
relativiert oder ausbalanciert durch
Studien über die Folklore der Schweiz
oder über den Drang des Schweizers,
«andern zu verbieten, was er selbergerne
tun würde». Selbst ein so aktuelles
Thema wie das Milka-Dispositiv (das
farbige Bild ziert den Umschlag des

Bandes) wird abgehandelt. Kathrin
Oester tut es in einem fiktiven Gespräch
mit «der zartesten und profitabelsten
Versuchung, seit es Schokolade gibt»:
eben mit der Milka-Kuh. Aber die Studie

von Susanne Knecht über die
theoretischen Wurzeln der sozialwissenschaftlich

definierten Identiät und den
falschen Gebrauch, den wir uns
angewöhnt haben, von dem Begriff in unseren

Diskussionen zu machen, wenn da
die Frage ansteht, wie sich Land und
Volk, erlebte Wirklichkeit und aktueller
Zustand der Schweiz heute darstellen,
scheint mir eine der wichtigsten in der
neusten Publikation der Schweizerischen

Ethnologischen Gesellschaft.
Ein Sammelband ganz anderer Art,

nicht wissenschaftlich abgestützt,
subjektiv, «buntscheckig» in der Themen-



776 SUCHBILD UND SCHAUPLATZ

wähl und in den Stilarten, wie «Image
de la Suisse» mehrsprachig, ist «Suchbild»,

das Buch, das Elsbeth Pulver
zusammen mit Michel Glardon und
Willi Schmid anlässlich des fünfzigsten
Jubiläums der Pro Helvetia herausgegeben

hat2. Gesucht sei da nicht ein
festumrissenes Bild gewesen, eher sei es

um Strömungen, Gegensätze und
Spannungen gegangen. Der Zufall habe bei
der Entstehung dieses Lesebuchs
mitgewirkt, das Unberechenbare habe die
Planung überspielt. So gesehen wäre
«Suchbild», ein Mosaik aus vierzig kurzen

Beiträgen, eine Antwort auf die
Frage: Wie sehen sie sich, Bürgerinnen
und Bürger dieses Landes? Was zeichnet

sich ab, wenn man versucht, die
Entwürfe, Skizzen, Momentaufnahmen,

Einsprüche allesamt übereinan-
derzulegen, um so vielleicht etwas über
die Befindlichkeit der Nation zu erfahren?

Keine festen und sicheren Konturen

jedenfalls, keine klar umrissene
Gestalt. Auch keine erkennbare Identität?

Der Begriff wird auch in «Suchbild»

eher mit Skepsis verwendet, und
deutlicher wird hier, was schon in «Images

de la Suisse» zu erkennen ist: Man
müsste von «Identitäten» reden, derjenigen

des Rätoromanen zum Beispiel,
der sich erst so recht als «burgais sviz-
zer» erkennt, wenn es endlich auch in
romanischer Sprache in seinem Pass
steht.

Schwieriger haben es, dem Beitrag
von Etienne Barilier zufolge, die
Intellektuellen damit. Die Schwierigkeit
beginnt hier allerdings schon beim
Terminus selbst. «Les intellectuels» sind in
Frankreich eine respektierte Instanz.
Öffentliches und geistiges Leben bedingen

sich gegenseitig, das eine ist ohne
das andere gar nicht vorstellbar. Wenn
der Staat politisch aktiv wird, wenn er
Entscheidungen trifft und handelt, sind

es die Intellektuellen, die nach dem
Sinn fragen, nach den ethischen und
moralischen Prinzipien dieses
Handelns, so dass man sie folglich als eine
Art von Gewissen bezeichnen dürfte.
Ihre Funktion erscheint völlig
selbstverständlich; auch wenn sie sich
widersprechen und gegenteiliger Meinung
sind, ist ihr Disput ein Aspekt und
Ausdruck der staatlichen Gemeinschaft.
Gäbe es die «intellectuels» in Frankreich

nicht, sagt Barilier, so wäre Frankreich

nicht mehr Frankreich.
Von der Schweiz könnte man

dergleichen nicht behaupten, eher schon
gälte dann die etwas verwirrende
Umkehrung des Satzes: Weil es in der
Schweiz keine auch nur annähernd
vergleichbare Instanz des Geistigen gibt,
weil politische Akte und im
allgemeinen ja korrekte Verwaltung des
Staatswesens vollkommen losgelöst
und unabhängig von einer immerwährenden

intellektuellen Auseinandersetzung

vor sich hin funktionieren, müsste
man sich fragen, ob denn die Schweiz
überhaupt existiere. Gemeint ist: als
Idee existiere. Der Zweifel daran ist
nicht erst in unseren Tagen wieder
geäussert worden. Wie widerlegt man
Aussprüche von Schriftstellern, die
zum Beispiel lauten: «700 Jahre sind
genug», oder Buchtitel wie «Die
Schweiz am Ende»? Barilier diagnostiziert

für die Schweiz einen Zustand von
«Schizobiose», worunter er versteht,
dass politisches und geistiges Leben
vollkommen getrennt voneinander,
vollkommen ohne wechselseitige
Berührung und Einwirkung ablaufen.
Der Staat wäre gar nicht mehr Schauplatz

politischer Aktivität, die sich nach
Ideen, nach moralischen und geistigen
Prinzipien richtet, sondern eher ein
Gebilde, das mechanisch verwaltet
wird.



SUCHBILD UND SCHAUPLATZ 777

Wie weit man dieser Beschreibung
eines Zustandes folgen will, muss vorerst

offen bleiben. Barilier kann sich
immerhin auf gewichtige Zeugen berufen,

auf Ramuz zum Beispiel. Er zitiert
Denis de Rougemont, dessen Formulierung

eine hübsche Pointe abgibt:
«Quand on dit de quelqu'un: c'est un
intellectuel! cela signifie: c'est un monsieur

très compliqué qui ne vaut rien

pour conduire la cité, pour gagner de

l'argent, pourfaire des choses sérieuses.»

In diesem Bonmot ist ein nicht zu
leugnender Sachverhalt umschrieben. Man
müsste vielleicht differenzieren, müsste
den Gründen nachgehen, die am Ende
nicht nur zu Ungunsten der Gesamtheit
der Schweizer sprechen. Sonst würde
da ja ein negativ zu bewertender
«Sonderfall» konstruiert, dessen positive
Version man längst «entmythologisiert»
hat. Aber der Vorwurf ist dennoch
nicht gegenstandslos. Der landauf landab

geübte Pragmatismus, das
eingespielte Konkordanzverhalten, das
Beharren auf allem, was immer schon
so gewesen ist und sich bewährt hat, —

dies alles hat ein Klima geschaffen, in
dem sich der denkende und kreative
Mensch nutzlos vorkommen muss.
Man braucht ihn nicht, es geht ohne ihn
sogar besser.

Im «Weissen Programm» des
Suhrkamp Verlages, das Literatur aus der
Schweiz seit 1950 präsentiert, gibt es

genug Beispiele dafür, wie Schriftsteller
sich dem Land gegenüber verhalten,
wie sie damit umgehen, dass ihnen
im politischen Entscheidungsprozess
keine andere Funktion als eben die des

gleichberechtigten Stimmbürgers
zugestanden wird. Zunächst schien es ja, es

gehe allein um «Entmythologisierung»,
um Abraumarbeit auf dem Gelände der
geistigen Landesverteidigung. Die
Schweiz, sagten sie also, ist jetzt kein

Thema mehr. Und natürlich ist es zu
eng bei uns, die Fremde lockt, die weite
Welt. Man diagnostiziert in der Schweiz
Ablehnung alles Fremden und Anderen,

eine beklagenswerte Selbstgenügsamkeit,

die sich aus einer Tugend
rasch zum Makel verwandelt hat. Bei
alledem scheint mir doch auch, das
Problem werde oft (weil man provozieren,
weil man Anstoss erregen will) allzu
sehr dramatisiert. Einsicht in die
Zusammenhänge und Gründe, warum
der bürgerlich geordnete Gang der
Dinge, den wir nicht gering achten wollen,

die Frustrationen des nach Leben
und Ganzheit suchenden Künstlers
zwangsläufig auslöst, ist weder beim
Bürger noch beim Künstler unvorstellbar,

und manchmal will es gar scheinen,
es sei eine charakteristische Eigenschaft

der Intellektuellen dieses Landes,

dass sie zwar nicht geradezu ein
schlechtes Gewissen, aber doch ein
geschärftes Bewusstsein dafür haben.
Aus dem, was er über seine
Verweigerungshaltung geschrieben habe, sagt
Paul Nizon am Schluss von «Verweigerers

Steckbrief», verstehe es sich eigentlich

von selbst, dass ein Lebenssucher
vom Schlage des hier behandelten
Subjekts «schwer auf bürgerlich-nützliche
Weise integrierbar» scheine, und er fügt
bei3: «zudem in ein System, das in
überwältigender — man denkt: von schierer
Lebensangst diktierter — Weise in
Materialismus und Konservativismus ergraut;
so sehr, dass man den Eindruck gewinnen

kann, Stillstand und Immobilismus
und ein entsprechendes Insichgekehrt-
sein seien Staatsmaxime; wo ein
allgemeiner Wohlstand und eine relative
soziale Gerechtigkeit bei einem aufsparen

und Nichtswagen bedachten
Wertdenken eine hochgradige Verdrussstimmung

erzeugen...» Der Satz geht noch
weiter und steigert sich in eine



778 SUCHBILD UND SCHAUPLATZ

Beschreibung des freudlosen Lebens in
einem Land des Fleisses und der
versicherten Risiken. Ich denke, Kritik dieser

Art, beharrlich vorgebracht, beharrlich

dem satten Behagen entgegengestellt,

sei dann nicht ohne Wirkung,
wenn man sich gegenseitig ernst nimmt.
Es muss von der Voraussetzung
ausgegangen werden, hüben wie drüben
(wenn man denn schon von einander
gegenüberliegenden Lagern sprechen
will, was meiner Meinung nach auch
schon eine schiefe Vorstellung ist) gebe
es verständige Menschen, Sachwalter
des Bürgerlich-Nützlichen, die so
vernagelt nicht sind, dass sie nicht den
«Lebenssucher» verstehen könnten,
und Künstler und Schriftsteller, die in
der föderalistischen Demokratie nicht
bloss den öden Verwaltungsmechanismus

sehen können.
Wir sollten alles vermeiden, was

Verständigungen dieser Art erschwert.
Denn es kann sich kaum darum
handeln, dass die einen oder die andern in
dieser Auseinandersetzung «recht
haben», sondern nur darum, dass die
Auseinandersetzung weitergeht und
nie zum Erliegen kommt. Bedauerlicherweise

ist jetzt schon ein Zustand
erreicht, in welchem statt Streitgespräch

die kritische Litanei in geschlossener

Gruppe erklingt, die von andern
Gruppen toleriert oder einfach überhört

wird.
Selbst in so herausragenden Fällen

wie etwa den kritischen Aufsätzen,
Reden oder Gesprächen von Friedrich
Dürrenmatt oder den gesammelten
Versuchen über das Thema «Schweiz
als Heimat?» von Max Frisch, die im
erwähnten «Weissen Programm»
dankenswerterweise in einem Band zusam-
mengefasst neu erschienen sind4, kann
man nicht sicher sein, dass sie die
Wirkung haben, die ihnen gebührt: das

Selbstverständnis der Schweizer nicht
nur in Frage zu stellen, sondern es zu
klären. Der Band «Schweiz als
Heimat?» vermittelt — in der chronologischen

Anordnung der Texte — den
Eindruck einer Entwicklung hin zu
Resignation und Verbitterung. Das beginnt
mit den «Blättern aus dem Brotsack»
(1939) und endet mit dem Palaver
«Schweiz ohne Armee?» Dazwischen
liegen Stellen aus dem «Tagebuch
1946—1949», das «Dienstbüchlein»
und «Wilhelm Teil für die Schule», ferner

Reden, offenen Briefe und
Zeitungsartikel. Hochgemut noch der
1954 erschienene Aufruf zur Tat: «ach-

tung: Die Schweiz», den Frisch zusammen

mit andern verfasste und in dem er
eine moderne, erneuerte Schweiz am
Modell einer neuen Stadt entwarf.
Skepsis dieser Art von «aggiornamento»

gegenüber, Ablehnung, Übergang

zur Tagesordnung bei denen, die
das Land politisch repräsentieren,
lassen die Feststellung reifen: «Die
Schweiz ist ein Land ohne Utopie.» Jetzt
kommt die Rede auf von der
«Geschichtslosigkeit unserer Existenz»,
vom Fehlen eines Entwurfs, vom Fehlen

einer Zukunft, auf die hin unsere
Gedanken und Wünsche gerichtet
wären.

Es ist eine bewegende Lektüre, diese
Versuche über die Schweiz aus fünfzig
Jahren nun gesammelt zu lesen, die
Summe einer unglücklichen Liebe, wie
man vielleicht sagen könnte, und gewiss
ein Beispiel für die These, wonach sich
bei uns — um den Ausdruck Bariliers
aufzugreifen — eine «Schizobiose»
ausbreite: das Getrenntsein von
politischem Alltag und kreativem Denken.
Bedauerlicherweise scheinen die
nachfolgende Generation und selbst die
Jüngsten unter den Schriftstellern der
Schweiz ihre Aufgabe nicht darin zu



SUCHBILD UND SCHAUPLATZ 779

erblicken, diese Krankheit zu bekämpfen,

sondern eher ihre Symptome
gewissermassen zu zelebrieren. Ich will
nicht verallgemeinern, aber ich sehe
doch ganze Gruppen oder Scharen am
Werk, das Thema vom «ereignislosen
Land» zu variieren.

Zum «Weissen Programm», das ja
nicht in erster Linie dem Verhältnis
zwischen «der Schweiz» und ihren
Schriftstellern gilt, ist verschiedentlich
schon Kritisches geäussert worden. Der
Versuch, so umfassend wie möglich
über das literarische Schaffen der
deutschen Schweiz — es sind immerhin in
Auswahl auch Autoren italienischer
und französischer Sprache durch
Übersetzungen vertreten und in kompetenten

Nachworten vorgestellt — in der
gesamten Reihe zu dokumentieren, ist
gundsätzlich lobenswert. Der Verlag
hat zudem die Reihe «Frühling der
Gegenwart» als Taschenbuch-Programm

übernommen, so dass man —
ohne hier noch einmal auf die Problematik

jener Edition einzugehen — von
einer Bibliothek der Schweizer
Gegenwartsliteratur sprechen könnte. Eine
Bibliothek freilich, die Lücken hat.
Dass zum Beispiel Friedrich Dürrenmatt

lediglich mit einer Erzählung in
den beiden Bänden «Schweizer
Erzählungen» vertreten ist, verfälscht die
Proportionen. Dürrenmatts Werk ist nicht
nur historisch gesehen eines der
wichtigsten, also im Zeitraum seit 1950; es
ist auch eines der lebendigsten und der
Autor selbst noch jetzt für
Überraschungen gut. Andere Lücken, weniger
gravierend und dennoch beklagenswert,

könnte man namhaft machen.
Ohne die verdienstvolle Arbeit anderer
Verlagshäuser kommt man nicht aus,
wenn man sich über die erstaunlich
reiche und vielfältige Literaturlandschaft
der Schweiz wirklich informieren will.

Ich nenne nur den Band «Elegie auf die
Zukunft» den Beatrice Eichmann-Leutenegger

und Charles Linsmayer in der
Reihe «Reprinted by Huber» mit
Gedichten und Prosa der 1984 verstorbenen

Gertrud Wilker herausgegeben
haben5. Und dass etwa Gerhard Meier
lediglich mit einer Prosa von zwei Seiten

Umfang im ersten der beiden
Erzählungsbände vertreten ist,
entspricht wohl auch nicht der Bedeutung
dieses Dichters.

Ich will damit nicht etwa die sorgfältige

und umsichtige Arbeit des Herausgebers

der Erzählungsbände, Christoph
Siegrist, im geringsten schmälern6. Sein
Nachwort erleichtert die Übersicht und
skizziert Grundzüge der literarischen
Szene seit 1950, und die Kurzbiographien

der vertretenen Autoren sind
informativ, ein Schriftstellerlexikon der
Schweiz in nuce. Aber die Pflicht, ein
Lesebuch zu schaffen, in welchem
möglichst alle vertreten sind, die sich zu dieser

literarischen Szene rechnen, zwang
schon zu Konzessionen bei der
Gattung, indem nun eben in zahlreichen
Fällen ausgewählte Seiten aus einem
Roman als «Erzählung» präsentiert
werden, einmal auch die ersten Seiten
einer noch unvollendeten grösseren
Arbeit. Und dann bleibt da auch die
Frage unbeantwortet, ob das Bemühen
nach Vollständigkeit nicht am Ende das
Bild ein wenig verfälsche. Man hätte
sich auf die kurze, geschlossene Form
konzentrieren können, auf Autoren
also, die wirklich Erzählungen schreiben.

Dann wären namhafte Romanciers
nicht vertreten gewesen, es sei denn,
man hätte eines ihrer Werke ins
«Weisse Programm» aufgenommen.
Eine heiklere Überlegung wäre beizufügen.

Zwar ist da nun der Eindruck
entstanden, die Schweiz verfüge über
eine erstaunlich grosse Zahl von



780 SUCHBILD UND SCHAUPLATZ

Schriftstellerinnen und Schriftstellern.
Den Benutzern der zwei Bände dieses
Lesebuchs sei es anheimgestellt, ihre
Kriterien spielen zu lassen, zu wählen
und einzuordnen, das rundum
Geglückte vom Schwächeren zu
unterscheiden. Nur ist es ja doch auch so,
dass der literarische Rang einer
Gegenwartsliteratur nicht dadurch schon
entschieden wird, ob viele schreiben und
publizieren, sondern vielmehr dadurch,
auf welchem Niveau sie es tun. Als der
Herausgeber der Reihe «Frühling der
Gegenwart» seinerzeit für «Gerechtigkeit

nach rückwärts» plädierte und
Erzählungen vergessener Schweizer
Autorinnen und Autoren ausgrub,
gaben wir zu bedenken, es gebe wohl in
der Literatur nicht gar so viele zu
Unrecht Vergessene7. Man kann sich
beim Blättern in den zwei umfangreichen

Bänden, die Christoph Siegrist
präsentiert, des Gedankens nicht ganz
erwehren, wie es sich damit hinsichtlich
der hier versammelten Fülle verhält.
Der Herausgeber sagt in seinem Nachwort,

Repräsentativität wäre mit 20 bis
25 Autoren zu erreichen gewesen. Er
aber habe die Vielfalt der literarischen
Produktion sichtbar machen wollen.
Das ist ihm gelungen, auf mustergültige
Weise, kann man sagen.

Aber auch da nun: Beileibe kein
einheitliches Bild, ein «buntscheckiges» im
Gegenteil wie die Schweiz als föderalistisches

Staatswesen. «Suchbild» und
«Schauplatz» sind ineinandergelegt,
der Schauplatz konkret und lokalisierbar,

das Bild, das wir uns von dem
machen, was da geschieht, eine immer¬

währende Suche, eine Aufgabe. Die
Schriftsteller, «les intellectuels», suchen

Anton Krättli

1

Images de la Suisse — Schauplatz
Schweiz. Herausgegeben von Marc-Olivier
Gonseth im Auftrag der Schweizerischen
Ethnologischen Gesellschaft. Bern 1989/
90. — 2 Suchbild — Silhouette — Sagone.
Redaktion: Elsbeth Pulver, Michel Glardon.
Willi Schmid. Editions d'en bas, Lausanne,
und Pro Helvetia, Zytglogge Verlag, Bern
1989. — 3 Paul Nizon, Diskurs in der Enge
— Verweigerers Steckbrief. Suhrkamp Verlag,

Frankfurt am Main 1990. — 4 Max
Frisch, Schweiz als Heimat? Versuche über
50 Jahre. Suhrkamp Verlag, Frankfurt am
Main 1990. - 5 Gertrud Wilker, Elegie auf
die Zukunft. Zusammengestellt von Beatrice

Eichmann-Leutenegger und Charles
Linsmayer, mit einem Nachwort von Beatrice

Eichmann-Leutenegger, Verlag Huber,
Frauenfeld 1990. — 6 Schweizer Erzählungen.

Deutschschweizer Prosa seit 1950.
Herausgegeben und mit einem Nachwort
versehen von Christoph Siegrist. Zwei
Bände. Suhrkamp Verlag, Frankfurt am
Main 1990. — 7 Der Herausgeber der Reihe
«Frühling der Gegenwart» hat kürzlich in
einer Zeitungspolemik die Formulierung
gefunden, «die Exponenten der bürgerlichen

Literaturkritik» hätten in den «Schweizer

Monatsheften» gegen sein Unternehmen
«Sturm gelaufen». Die «Exponenten»:
Heinz F. Schafroth, Hermann Burger,
Elsbeth Pulver und der Schreibende. Und was
den «Sturmlauf» betrifft: Wir fanden, ein so

grosses editorisches Unternehmen verdiene
es, dass mehrstimmig kritisch darauf
reagiert werde. Wir meinen, unseren Artikeln
nichts beifügen zu müssen. Sie können
nachgelesen werden im Dezember-Heft 1983
dieser Zeitschrift, S. 1021—1037.



EDITIONEN IM KELLER-JAHR

Editionen im Keller-Jahr:

«Du hast alles, was mir fehlt...»

Gottfried Keller im Briefwechsel mit Paul Heyse

781

Im Keller-Jahr gibt der Verlag
Th. Gut & Co., Stäfa, den Briefwechsel
Keller-Heyse heraus, die vierte
Publikation in einer Reihe, welche sich zum
Ziel setzt, Kellers Briefwerk in
Einzelausgaben zugänglich zu machen '. Dass
diese Kleinode deutschsprachiger
Briefkunst in solcher Weise aufgelegt
werden, ist ihrer Bedeutung angemessen,

denn diese Korrespondenzen sind
einzigartige Zeugnisse der
zwischenmenschlichen Beziehungen, die Gottfried

Keller gepflegt hat, sie spiegeln
deren Schwierigkeiten und Hemmungen,

aber auch deren Offenheiten und
Glücksmomente, und sind von einem
geistigen Reichtum und einem sprachlichen

Zauber ohnegleichen. Die ansprechende

bibliophile Präsentation erhöht
den Lesegenuss. Und die von Fridolin
Stähli kompetent und sorgfältig
betreute Edition lässt keine Wünsche
offen: sowohl die Anmerkungen im
Apparat als auch die Ausführungen im
einleitenden Aufsatz verraten gründliche

Kenntnis und vertrauenswürdige
Beurteilung ebenso von Kellers wie von
Heyses Schaffen. Eine synoptische
Zeittafel, ein Literatur- sowie ein
Personen- und Werkverzeichnis erleichtern

es dem Leser, sich die zeit- und
werkgeschichtlichen Zusammenhänge
zu vergegenwärtigen.

«Du hast alles, was mir fehlt...», das

sagt Paul Heyse in jenem Brief vom
28. Mai 1878, in welchem er seinem
Freund das Du anträgt. Und er meint
damit die Verwurzelung Kellers in
seiner Epoche, seine Sicherheit in

menschlichen und ästhetischen Belangen,

das In-sich-selber-Ruhen seiner
Kunst. Wir wissen, dass diese
Überzeugungskraft einer tiefen Lebensnot
abgerungen ist. Heyse war das wohl
nicht voll bewusst, doch der von äusseren

Erfolgen verwöhnte Goethe-Epigone

spürte, aus welchen Abgründen
sich das Werk seines Freundes nährte,
und er hatte die Fähigkeit, seine eigene
Grenze zu erkennen.

«Gegen grosse Vorzüge eines andern
gibt es kein Rettungsmittel als die
Liebe», sagt Goethe in den Maximen.
Die Briefe Heyses, obwohl oft selbstbezogen,

ja selbstgefällig, verraten doch
immer seine Zuneigung. Wir haben
keinen Anlass, an Wilhelm Petersens Aussage

(27. August 1881) zu zweifeln:
«Ihre Ohren müssen recht oft geklungen

haben, weil wir Ihrer so oft gedacht
und auf Ihr Wohl getrunken haben.

Heyse hat sie sehr lieb und, wie es

scheint, den Menschen und den Poeten
ziemlich gleichmässig. »

Paul Heyse, 1830 geboren, 11 Jahre

jünger als Keller. Als er 1857 auf einer
Schweizer Reise seinen Dichterkollegen

kennenlernte, war er bereits seit
drei Jahren akkreditierter Hofdichter
König Maximilian II. in München,
verheiratet und Vater von zwei Kindern,
während Keller als Junggeselle bei
seiner Mutter lebte, ohne festes Einkommen,

und eben erst die Anerkennung
seines «Grünen Heinrich» und der
«Leute von Seldwyla» zu ernten
begann. Der von Jacob Burckhardt
angeregte Kneipabend auf dem «Mug-



782 EDITIONEN IM KELLER-JAHR

genbühl» muss sehr erfreulich verlaufen

sein — Heyse war ein glänzender
Causeur, und Keller, wenn auch andern
Temperaments, stand ihm in guter
Laune in nichts nach —, jedenfalls
nennt der Zürcher seinen Gast in Briefen

«ein allerliebstes Kerlchen» und «das

liebenswürdige Bürschchen», was — bei
aller Ironie — die spontane Sympathie
verrät, mit der er Heyses Zutrauen
erwidert. Zu einem regelmässigen
Gedankenaustausch kam es nach dieser
Begegnung allerdings noch nicht. 1859
verdankt Keller den ihm gewidmeten
dritten Novellenband Heyses in einem
ersten Brief:

«Lieber Freund! Professor Vischer
hat mir ihr neues Novellenbuch freundlich

überbracht und mir gleich meinen
Namen vorgewiesen, mit welchem Sie

Ihr gutes Werk verunziert haben in
anmutiger Laune des Wohlwollens.»
Ein Satz, der für sich allein schon Zeugnis

ablegt von Kellers Meisterschaft der
subtilen ironischen Formulierung! Fünf
Jahre später erst wendet sich dann
Heyse an Keller mit der Bitte um einen
Beitrag für den neugegründeten
Volkskalender. Und noch einmal vergehen
zwei Jahre, bis Heyses Anruf: « Warum
sieht man sich nicht Warum lockt Sie

gar nichts von allem Münchnerischen,
das Ihnen doch einmal in Ihren «grünen»

Tagen gefallen hat?» (3. März
1871) die Verkrampfung löst. Der
Staatsschreiber antwortet: «Warum
man sich nicht sieht Weil man faul und
resigniert lebt und das am Ende noch für
eine Tugend hält.» In der Folge entwik-
kelt sich eine freundschaftliche
Korrespondenz, und mehrmalige Begegnungen

gestalten ihre Beziehung intimer.
Heyse erweist sich in diesen Jahren, da
Keller sein poetisches Schaffen wieder
aufgenommen hat, als grosszügiger
Förderer seines Schrifttums. Die Art,

wie er seinen Freund idealisiert, ist dem
selbstkritischen und bescheidenen Zürcher

aber oft peinlich, und so antwortet
er auf das vertrauliche Du in dem
bereits erwähnten Brief:

«Dein Brief, lieber Freund, ist mir mit
dem angebotenen Du ein rechtes
Maigeschenk gewesen. Du wirst gedacht
haben: Ich habe schon so viel für ihn
getan, dass mir zu tun fast nichts mehr
übrig bleibt usw. Nun, unsereins nimmt
und frisst alles dankbarlich, was er
bekommt, wie ein schmunzelndes
Bettelweib.»

In der Schaffensperiode, welche an
die Staatsschreiberzeit anschliesst
(bereits beginnend mit den «Sieben

Legenden» 1872), war Keller auch auf
das Urteil von aussen angewiesen. So

betrifft der Briefwechsel jetzt vorwiegend

künstlerische Fragen. Nur, so sehr
Keller die herzliche Wesensart seines

Briefpartners schätzte, gegenüber seiner

unermüdlichen Produktivität hatte
er Vorbehalte. So schreibt er an Storm:
«Was ich kenne (von Heyses Dramen),
ist mir mit ein paar Ausnahmen sympathisch;

allein ich habe auch das Gefühl,
dass er keine glückliche Hand mit den

Stoffen hat; sie scheinen keine rechte
Nötigung in sich zu haben. »

Während Keller mit seinen späteren
Werken sozusagen Boden unter den
Füssen und endlich die gebührende
Anerkennung in der Öffentlichkeit
gewann, geriet Heyse in eine schwere
Krise, die vor allem durch sein
Epigonentum bedingt war und mit der sich
verändernden Zeit zusammenhing. Das
Verhältnis der beiden zueinander bleibt
herzlich, zeigt manchmal auch eine
respektvolle Distanz und auf der Seite
Kellers gelegentlich einen verklausulierten

Tadel. Heyse lädt seinen Freund
unermüdlich ein, nach München zu
kommen, doch dieser weicht aus.



EDITIONEN IM KELLER-JAHR 783

Eine hypochondrische Vereinsamung
beginnt sein Alter zu verdüstern. So findet

Heyse seinen «Meister Gottfried»
anlässlich der letzten Begegnung 1885
in Zürich «leider in sehr trüben Zuständen

verwaist und unfroh». Der
Briefverkehr gerät ins Stocken. 1888 spricht
Heyse seinen Freund noch einmal voll
Anteilnahme an, und dieser antwortet
mit einem letzten Brief, in dem der
Glanz vergangenen gemeinschaftlichen
Erlebens noch einmal aufschimmert:

«Lieber Freund! Ich muss das
goldene Brücklein, das Du mir baust, doch
noch in alten Jahren benutzen, um
wenigstens mit einem Beine wieder auf
Deine fruchtbare Uferseite zu gelangen.»

Dann spricht er von den schweren
Stunden, welche der qualvolle Tod seiner

Schwester Regula ihm bereitet hat.

Der Briefwechsel zwischen den beiden

menschlich ebenbürtigen Partnern,
gegründet auf spontane Herzlichkeit
und belebt von den gemeinsamen
künstlerischen Interessen, ist ein aus¬

serordentlich aufschlussreiches Zeugnis.

Kellers Beitrag ist dabei der
stärkere. Er schreibt zurückhaltender, ist
aber offener auf die Anliegen seines
Partners hin. Sich selber und sein eigenes

Schaffen stellt er, wie wir es von ihm
ja kennen, kritisch und ironisch dar,
allerdings nicht ohne dann und wann
auch ein berechtigtes Selbstbewusstsein
durchblicken zu lassen. Seine Sprache
ist ebenso einfach wie originell, ebenso
zart wie treffsicher. In einem Brief an
Petersen entschuldigt er sich einmal
nach längerem Stillschweigen, er habe
«alles Briefschreiben liegen lassen müssen»,

nicht weil er nicht «manche müssige

Stunden oder Tage dazu gefunden»
hätte, sondern «weil gerade das
Briefeschreiben <con amore» mit dem Schriftstellern

zu nahe verwandt» sei, «wenigstens

wie ich dieses treibe».
Con amore: Was Keller keiner

Lebenspartnerin schenken konnte und
sich selbst versagte, das hat er in seinen
Briefen, von denen manche eigenständige

Werklein sind, in reine Poesie
verwandelt.

Gottfried Keller: Die Jugenddramen

Es ist bekannt, dass Gottfried Keller
mit der Absicht nach Berlin ging, ein
Drama zu schreiben. Man weiss auch,
dass ihm das nicht gelang. Über der
Arbeit am «Grünen Heinrich» bleibt
der einzige grössere Entwurf, «Thérèse»,

unvollendet. Warum hat ihn der
Dichter nicht später fertiggestellt, er
beschäftigte sich ja noch während Jahren,

ja sogar nach seiner Staatsschreiberzeit

wieder, mit dramatischen Plä¬

nen? Die Erklärung ist doch wohl
einfach die, dass ihm diese Gattung mit
ihrer extremen Zuspitzung der
Konflikte und ihrer dialogischen Struktur
nicht lag.

Über Kellers dramatische Entwürfe
aus der Zeit zwischen 1844 und 1851
wissen wir gut Bescheid, sie sind in der
kritischen Ausgabe von Fränkel und
Helbling publiziert, ebenso jene Notizen

aus späteren Jahren, in denen er



784 EDITIONEN IM KELLER-JAHR

Einfälle festgehalten hat, welche sich
zur gelegentlichen Bearbeitung in
dramatischer oder novellistischer Form
eignen mochten. Nicht veröffentlicht
waren bisher die jugendlichen Versuche,

welche der Theaterlust entsprangen,

von der im Kapitel «Theatergeschichten»

im «Grünen Heinrich»
berichtet wird. Das späteste dieser
Beispiele stammt von 1835, Gottfried war
damals 16 Jahre alt. In einer
autobiographischen Skizze aus dem Jahre 1876
hat sich der Dichter schmunzelnd dieser

verwegenen Projekte erinnert.
Mit der Publikation der frühen

Manuskripte füllt der Ammann-Verlag
im Keller-Jahr tatsächlich eine Lücke.
Bei der Lektüre fragt man sich
allerdings, was das bringt. «Der Tod
Albrechts», «Fridolin oder der Gang
nach dem Eisenhammer», frei nach
Schiller, «Der Freund» und drei weitere
kurze Fragmente geben meines Erachtens

nur geringen Aufschluss über
Gottfried Keller, abgesehen von der
Tatsache, dass da bereits eine rege
Phantasie nach Ausdruck in der Sprache

drängt, und abgesehen vom Motiv
des aus der Fremde oder dem Jenseits
zurückkehrenden Vaters: eine Vorstellung,

die von den Erzählungen der
Mutter genährt wurde und den Knaben
offensichtlich beschäftigte. Vielleicht
lässt sich auch dem Thema des verräterischen

Freundes noch eine Bedeutung
abgewinnen, welches er in eine
Paraphrase von Lessings «Emilia Galotti»
eingebaut hat, wo Grinelli (Marinelli)
als falscher Freund Römers (Odoardo)
gezeichnet wird.

Der Herausgeber dieser
«Jugenddramen», resp. dramatischen
Fragmente, Laurence A. Rickeis, Professor
für neuere deutsche Literatur an der
University of California, Santa
Barbara, weiss denn auch über die hier

publizierten Texte wenig zu sagen. In
seinem ausführlichen Nachwort mit
dem Titel «Gottfried Kellers dramatische

Neurose» stützt er sich
ausschliesslich auf die Entwürfe aus der
Berliner Zeit ab, um seine These zu
belegen, dass in Kellers dramatischen
Versuchen traumatische Kindheitserlebnisse

nach Ausdruck gedrängt
hätten. Dabei bleibt vieles blosse
Spekulation, so wenn er den Inzest-Verdacht

wieder aufwärmt oder plausibel
zu machen versucht, dass der frühe Tod
von dreien semer Geschwister auf
Gottfrieds Lebensgefühl des Lebendig-
begraben-Seins einen entscheidenden
Einfluss gehabt habe. Dieses Trauma,
das ja erst nach München in den
Gedichten Ausdruck fand, hängt aber
doch wohl eher mit der Tatsache

zusammen, dass der Jugendliche nach
seinem Ausschluss aus der Schule und
der junge Mann nach seinem Scheitern
als Maler sich ganz allein auf sich
gestellt sah und unter der Angst litt, die
Daseinsmöglichkeiten, die er in sich
spürte, nicht realisieren zu können.
Und der kühne Entwurf von «Thérèse»:

die leidenschaftliche Liebe einer
im Gefühl noch jungen Frau zum Bräutigam

ihrer Tochter, eine Liebe, welche
die Schranken der bürgerlichen
Ordnung und der pietistischen Moralkonventionen

durchbricht und unter den
gegebenen Umständen nur zum Tod
führen kann, ist ein Entwurf von antikem

Format, der in der Nähe von
«Romea und Julia auf dem Dorfe»
steht, aber doch nichts mit «der
Beschleunigung des Todestriebs dieser
künstlichen Gesellschaft» (Zitat!) zu tun
hat.

Rickeis lässt leider jede
wissenschaftliche Sorgfalt vermissen. Schon
der Begriff Neurose ist fehl am Platz.
Ebenso fragwürdig ist die Bedeutung,



EDITIONEN IM KELLER-JAHR 785

die mit dem befremdlichen Motto «Geh
mit der Mutter zu Bett!» assoziiert wird.
Wenn man nämlich nachprüft, in
welchem Zusammenhang Keller diesen
Satz verwendet, so ergibt sich eine völlig

harmlose Situation: Richard fordert
seine Braut, Röschen, auf, ihre Mutter,
welche eben ihre Leidenschaft gestanden

hat und ausser sich ist, zu Bett zu
führen. Es wäre an der Zeit, dass derartig

peinüche Andeutungen endlich wieder

aus der Sekundärliteratur
verschwinden würden.

Diese sorglose Art zu zitieren und zu
deuten begegnet einem im Text von
Rickeis auf Schritt und Tritt. Dafür nur
ein Beispiel: Im Zusammenhang mit
der berühmten Szene aus «Gretchen
und die Meerkatze» lesen wir: «Nach
diesem ersten Theaterbesuch und Auftritt

vergleicht Heinrich den dunklen
Zuschauerraum des leeren Theaters mit
einem <erblindeten Auge* und den
Vorhang mit einem Augenlid, das die leuchtende,

gegenwärtige Welt des Bühnengeschehens

von der unbestimmten Leere
hinter dem gefallenen Vorhang scheidet.»

Bei Keller aber heisst es: «Dann
entdeckte ich die Maschinerie des
Vorhanges, und es gelang mir, denselben
aufzuziehn. Da lag der Zuschauerraum
dunkel und schwarz vor mir, wie ein
erblindetes Auge: ich stieg in das Orchester

hinab» usf. Vom Vorhang als

Augenlid lesen wir bei Keller nichts,
und die Vorstellung, die Rickeis entwik-
kelt, vermittelt eine der Intention des
Autors gerade entgegengesetzte Per¬

spektive. Wenn er dann weiterfährt:
«Den Zuschauerraum, den Heinrich mit
dem (erblindeten Auge> gleichsetzt,
umgibt ein gewisser Schauer, jener (heilige

Schauen der Furcht, der Heinrich
jedesmal überkommt, wenn ihm seine
Mutter erzählt, sie habe von der Rückkehr

seines toten Vaters geträumt. Die
Szene, die Mutter und Sohn proben, ist
ödipal ('erblindetes Auge>), aber
zugleich auch oresteisch; sie kreist um
den Wunsch, einen verlorenen Vater

zurückzuholen», so ist diese Geheimnistuerei

völlig abwegig. Der Schauer,
den Heinrich empfindet, hat mit dem
Vater nichts zu tun und ist auch nicht
Furcht, sondern das Faszinosum grosser

Kunst, wie sie ihn im Erlebnis der
Faust-Aufführung zum ersten Mal
angerührt hat.

Doch genug der Kritik. Die Herausgabe

der frühen dramatischen
Versuche ist gewiss verdienstlich, und dem
Verlag ist dafür zu danken. Auf den
Begleittext kann man ruhig verzichten.

Albert Hauser

' «Du hast alles, was mir fehlt...», Gottfried

Keller im Briefwechsel mit Paul Heyse.
Th. Gut & Co. Verlag, Stäfa 1990.
Herausgegeben und erläutert von Fridolin Stähli.
Im gleichen Verlag sind erschienen: «Aus
Gottfried Kellers glücklicher Zeit», Gottfried

Keller im Briefwechsel mit Marie und
Adolf Exner. — «Mein lieber Herr und
bester Freund», Gottfried Keller im
Briefwechsel mit Wilhelm Petersen. — «Gottfried
Keller und Emil Kuh», Briefwechsel.



786 WELTBÜRGERTUM

Zur Geschichte des Weltbürgertums

Ein Buch von Peter Coulmas

Der Begriff des «Weltbürgers», des

«Kosmopoliten», geht auf das Ende des
17. Jahrhunderts zurück; wir bringen
ihn heute spontan mit der Aufbruch-
Stimmung des Aufklärungszeitalters in
Beziehung, dem er seine Popularität
verdankt. Kaum ein europäischer Denker

der damaligen Epoche, der sich
nicht schmeichelte, Kosmopolit zu sein,
der das klangvolle Wort nicht als
selbstverliehenen Ehrentitel seinem Namen
voranzustellen liebte. «Ich bin ein Bürger

der Welt», schreibt der Enzyklopädist
Pierre Bayle um 1700, «ich stehe

weder im Dienste des Kaisers noch des

Königs von Frankreich, sondern im
Dienste der Wahrheit», und aus
Deutschland kommt, einige Jahrzehnte
später, in der fast wörtlichen Wiederholung

durch Friedrich Schiller, das Echo
zurück : «Ich schreibe als Weltbürger, der
keinem Fürsten dient. Früh verlor ich
mein Vaterland, um es gegen die grosse
Welt auszutauschen.»

Mit dem Begriff des Weltbürgers
haben die Aufklärer mancherlei Inhalte
verbunden. In erster Linie sollte er
wohl dazu dienen, geistige Unabhängigkeit

und Unvoreingenommenheit zu
signalisieren: Wer die Welt zu seiner
Heimat erklärte, der entging der vorge-
fassten Meinung des Kirchspiels, der
Provinz, der Nation und solidarisierte
sich mit dem allgemeinen Naturgesetz,
dessen Emanation, die Vernunft, überall

dieselbe Sprache spricht. Sich einen
Weltbürger zu nennen, bedeutete aber
auch, seine Bereitschaft zur Mobilität
anzudeuten. Dies hiess einerseits, dass

man sich zu jener Neugier bekannte,

die gern ungewohnte Fragen stellt und
bisher Fremdes in die eigene Überlegung

einbezieht; es heisst anderseits,
dass man sich nicht scheute, aus seiner
gewohnten Umgebung herauszutreten,
auf Reisen zu gehen. In der Tat gewinnt
die Reise, die Bildungsreise, im
18. Jahrhundert einen neuen, zeittypischen

Sinn: Nicht mehr Anlass und Ziel
sind entscheidend, sondern die Reise
selbst, das Abenteuer der Begegnung
mit dem Fremden, das sich dem
Kosmopoliten doch wieder als das Eigene
enthüllt.

Ist nun dieser Weltbürger, wie wir ihn
mit dem 18. Jahrhundert verbinden, die
Personifikation einer Menschheitssehnsucht,

die es immer gab und deren
Dauer im Wandel sich im Gang der
Weltgeschichte nachweisen lässt? Dieser

Frage ist Peter Coulmas, weitgereister

und polyglotter Publizist, in einem
umfangreichen Buch nachgegangen,
das bei den sumerischen Tempeltürmen

beginnt und mit dem Mikrokosmos

moderner Grossstädte endet '.

Um es vorweg zu nehmen: Es handelt

sich um ein an Fakten, aufgeworfenen

Fragen und möglichen Antworten
unerhört reiches Werk, das bewusst auf
einen universalen Wissenshorizont
abzielt und das Detail hinter der Sicht
allgemeiner Zusammenhänge zurücktreten

lässt. In einer grossen Zahl von
Portraits werden Persönlichkeiten
vorgestellt, in deren intellektueller
Leistung und politischer Tat der kosmopolitische

Geist einer Epoche sichtbaren
und allenfalls wirksamen Ausdruck



WELTBÜRGERTUM 787

gefunden hat: Herodot, Augustinus,
Alexander der Grosse, Erasmus von
Rotterdam, Voltaire. Zugleich aber
geht es Coulmas um mehr: «Gegenstand
dieses Buches», schreibt er einleitend,
«ist also der vielgestaltige und verflochtene

Prozess des allmählichen
Zusammenwachsens der Menschheit und
damit einhergehend ihre allmähliche
Zivilisierung. »

Peter Coulmas ist sich, indem er diesen

Prozess in einem weiten
kulturgeschichtlichen Überblick nachzeichnet,
selbstverständlich bewusst, dass der
Begriff der Welt ein relativer ist. Die
mediterrane Welt, die sich der griechischen

Kolonisation erschloss, ist eine
andere Welt als die der römischen
Ökumene, und die Welt, die Kolumbus
zugänglich machte, ist wiederum eine
andere als die, welche das Flugzeug den
heutigen Touristenströmen öffnet. Es
gelingt Coulmas in eindrücklichen
Kapiteln zu zeigen, welchem Wandel
die Weltvorstellung des abendländischen

Menschen unterworfen war und
wie dieser Wandel immer wieder mit
den sich verändernden Möglichkeiten
des technischen und schliesslich
industriellen Zugriffs auf eine Welt
verknüpft blieb, deren geographische
Grenzen sich laufend erweiterten.

So offensichtlich dieser Prozess der
Universalisierung ist, so schwierig ist es,
diesen Vorgang der Bewusstseins-
erweiterung mit den ethischen Werten
in Verbindung zu bringen, welche die
Aufklärung mit dem Begriff des
Kosmopolitismus verknüpfte. Coulmas
zeigt, dass diese Werte — geistige
Offenheit, Toleranz, humanes
Verantwortungsgefühl — in Antike, Mittelalter

und Neuzeit immer wieder den
Prozess der Universalisierung begleiteten;

der Autor macht aber vielleicht zu

wenig deutlich, dass die Öffnung neuer
Horizonte sehr häufig auch mit
bedenklichen Regressionen eines
humanen Weltbürgertums verknüpft
war. Es ist ja nicht so, dass durch die
steigende Mobilität dem Kosmopolitismus

bereits eine bessere Chance
verschafft würde, und wer reist, heute wie
früher, tut dies in der Regel aus weit
handfesteren Gründen und dringlicheren

Bedürfnissen als denen, seine
Weltoffenheit beweisen und ausbilden zu
wollen. Umgekehrt sind es, wie die
Geistesgeschichte lehrt, nicht selten jene
Menschen, die zuhause bleiben und
von den Informationen, die ihnen aus
aller Welt zufliessen, einen klugen
Gebrauch zu machen wissen, die sich
den Titel eines Kosmopoliten am ehesten

verdienen.

Über die Zukunftsaussichten des

Kosmopolitismus will Coulmas keine
Prognose abgeben: Licht und Schatten
scheinen ihm ungefähr gleichmässig
verteilt. Er hat zweifellos Recht, wenn
er feststellt, dass ausgerechnet an der
Wende vom 19. zum 20. Jahrhundert,
zur Zeit einer beispiellosen Verbesserung

der Kommunikation zur See wie

zu Land, das Weltbürgertum von den
Nationalismen in die Defensive
gedrängt worden sei, und gerade, weil
er mit dieser Aussage Recht hat, urteilt
er wohl zu optimistisch, wenn er sich

von den urbanen Zentren des heutigen
Globus und von den internationalen
Hotelketten eine kosmopolitische
Funktion verspricht.

Peter Coulmas ist kein Spezialist,
sonst hätte er ein Buch wie das vorliegende

nicht schreiben können. Er
denkt in weiten Bezügen und ordnet
vieles, allzu vieles vielleicht, jener
Menschheitssehnsucht zu, die der
Vision einer einen, geschlossenen und



788 WELTBÜRGERTUM

friedlichen Welt entgegenstrebt. Man
geht durch Coulmas' Buch hindurch
wie durch eine ausgedehnte, vielgestaltige

Landschaft, verweilt da und dort,
erfährt manches, überlässt sich hin und
wieder nachdenklicher Meditation und

noch stimmt. Eine anregende Lektüre
ist es allemal.

Urs Bitterli

1 Peter Coulmas, Weltbürger. Geschichte
einer Menschheitssehnsucht. Rowohlt

Verfragt sich zuweilen auch, ob die Route lag (Hamburg 1990).

Hinweise

Die Jüdische Welt von gestern

In Text und Bild hat Rachel
Salamander einen grossformatigen Band
zusammengestellt und herausgegeben,
der Geschichte, Kultur, und Untergang
einer Volksgruppe, die Welt des
«Schtetl» ebenso wie die Assimilation
an Beispielen aus Wien und Berlin, ferner

Literatur, Wissenschaft und Künste,

schliesslich nationale und politische
Identifikationen der Juden in Europa
im Zeitraum von 1860 bisl938 erfahrbar

macht. Zahlreiche Autoren so
Schalom Ben-Chorin, Joachim Riedl,
Marcel Reich-Ranicki, Julius Schoeps
und Mische Schulstein haben ihr dabei
geholfen, indem sie zu den einzelnen
Kapiteln zusammenfassende Essays
beitragen. Aber ein Hauptvorzug des
Buches ist seine dokumentarische
Ehrlichkeit. Aus einer fast unübersehbaren
Fülle von Quellen hat die Herausgeberin

Texte gesammelt, von Adorno bis
Arnold und Stefan Zweig, von Rose
Ausländer bis Else Lasker-Schüler, von
Kafka bis Schönberg und von Einstein
bis Joseph Roth. Es findet sich
buchstäblich ein Zitatenschatz von Rang in
diesem Band, dessen unmittelbarste
Wirkung indessen vom Bildteil ausgeht.
Was Rachel Salamander hier gelungen

ist, indem sie Privatpersonen, Archive
und Institutionen systematisch um
Bildmaterial angegangen hat, ist
einmalig. Die Dörfer und Kleinstädte
Galiziens und Russisch Polens treten
da in charakteristischen Ausschnitten,
Gebäuden, Strassenszenen und
Erinnerungsbildern ebenso hervor wie die
Metropolen Berlin, Wien, Budapest
und Frankfurt. Religion und Brauchtum,

Lebensweise und Umwelt sind
getreulich dokumentiert. Die Bilder,
könnte man sagen, sprechen für sich.
Aber die Texte, die ihnen zugeordnet
sind, steigern ihre Aussagekraft. Rachel
Salamander, die 1949 in Bayern geboren

ist, hat Germanistik und Philosophie

studiert und 1982 in München die
auf Literatur zum Judentum spezialisierte

«Literaturhandlung» gegründet,
die auch Lesungen und Ausstellungen
veranstaltet. In ihrem Vorwort zum
Text- und Bildband schreibt die
Herausgeberin, wie die übrige Gesellschaft
aus vielen Gesellschaften, so sei das

Judentum aus verschiedenen Judentümern

gemacht. Sie zitiert auch das Bonmot,

das S. J. Agnon geprägt hat: Der
Grossvater habe die Tora geliebt, der
Sohn über die Liebe zur Tora geschrieben

und der Enkel nur mehr über die
Liebe. Hier ist kein Pathos, nur Treue



HINWEISE 789

und Erinnerung. Um so stärker wirken
die Bilder und Texte, die das Kapitel
«Rauch, Grab der Millionen» bilden.
Zu sagen bleibt nur noch, dass dieser
Band zu den schönsten Büchern auch
hinsichtlich seiner buchtechnischen
Gestaltung gehört. Es wurde bei
Gutenberg in Wien gedruckt und ist im
Christian Brandstätter Verlag in Wien
erschienen.

Hrdlicka und Büchner

In seinem Nachwort setzt Theodor
Schaufele Lenz, den Helden der
gleichnamigen Erzählung, Georg Büchner
und Alfred Hrdlicka über Zeiten und
Kunstgattungen hinweg in ein
verwandtschaftliches Verhältnis. Kritischer

Vorbehalt gegenüber bestehenden

Verhältnissen, Mut zur
Parteinahme für die Opfer dieser Verhältnisse

und ein Zug zum Revolutionären,
so sagt der Essayist, seien den drei
Künstlern ebenso gemeinsam wie ihr
Bekenntnis zu einer realistischen
Kunst, ihre Ablehnung idealisierender
Schönheit. Alles das trifft zu, sowohl
bei Jakob Michael Reinhold Lenz, dem
Stürmer und Dränger, dem Verfasser
von Dramen wie «Der Hofmeister»,
dem radikalsten Vertreter der «Geniezeit»,

der aus ihr dann nicht mehr
herausfand und in geistig-seelischer
Umnachtung einige Wochen bei dem
Pfarrer Oberlin in den Vbgesen
Zuflucht suchte. Oberlin hat über diese
Zeit und die Verschlechterung von
Lenzens Zustand Aufzeichnungen
gemacht, die durch Abschriften
verbreitet wurden und 1839 auch
gedruckt. Schon vorher hatte Georg
Büchner, Student in Strassburg und in
Deutschland steckbrieflich gesucht,
von diesem Bericht Kenntnis erhalten.

Seine Erzählung «Lenz» beruht darauf.
Er sah in Lenz eines jener Opfer
bestehender Verhältnisse, er wollte ihm ein
Denkmal setzen und damit gleichzeitig
gegen Reaktion und Restauration
demonstrieren. Büchners Novelle ist
ein Fanal. «Subjektive Darstellung auf
Grund von Affinität und Identifikation
mit vorhandenem Material», so führt
Schaufele in seinem Essay aus,
«kennzeichnet auch die Auseinandersetzung
Alfred Hrdlickas mit Lenz und Büchner».

Der Künstler ist früh schon mit
dem Schicksal des Reinhold Lenz
konfrontiert worden, nämlich durch
Brechts berühmte Inszenierung des
«Hofmeisters». 1988 aber, erst vierzig
Jahre danach, setzte er zu der «grafischen

Hommage» an Büchner und
Lenz an, die nun den schönen grossfor-
matigen Band aus dem Verlag von
C. H. Beck in München zu einer bibliophilen

Kostbarkeit macht. (Das Copyright

liegt bei der Büchergilde Gutenberg,

doch die Ausgabe für den
Buchhandel ist beim Verlag C. H. Beck.)
Hrdlickas Bilder, mit Pastell, Kreide,
Rötel, Kohle und Tusche geschaffen,
entstanden 1988, die Vorlage für den
Schutzumschlag der Buchausgabe
1989. Es sind suggestive, den Betrachter

attackierende Darstellungen, die in
die Bildsprache übersetzen, was Georg
Büchner mit dem Satz meint: «Die Welt
hat einen ungeheuren Riss.» Der Text
der Erzählung ist ergänzt durch Oberlins

Bericht, sodann durch die Stellen in
«Dichtung und Wahrheit», in denen
Goethe auf Lenz zu sprechen kommt,
und schliesslich durch den Aufsatz von
Theodor Schaufele über den «Realismus

der Menschlichkeit», der Lenz,
Büchner und Hrdlicka auszeichnet.
Darin erfährt der Leser auch etwas
über den Streit, den die Blätter des
Künstlers in Darmstadt auslösten. Er



790 HINWEISE

hatte den Auftrag, für das neue
Gebäude des Sozialgerichts eine
Porträtbüste Büchners und zwölf
Pastellzeichnungen zu schaffen, und was nun
dabei entstand, war allerdings weit
entfernt von Vorstellungen, die etwa von
der «reinen Weimarer Menschlichkeit»
ausgingen. Eine Kunstsprache, die
Kummer und Not, Schmutz, Elend und
Sexualität ebenso einschloss wie Lust
und Sehnsucht, drückt sich in Hrdlickas
Blättern ebenso aus wie in Büchners
Text. Gefällige «Kunst am Bau» konnte
da nicht entstehen, und daran nahmen
die Darmstädter Auftraggeber Anstoss.
Im Grund ist aber dieser Streit nur ein
Beweis dafür, wie wenig sie von Büchner

und Hrdlicka wussten. Sie nannten
die Pastellzeichnungen obszön und
geschmacklos, ja es wurden das
«gesunde Volksempfinden» und «die
Ehre der deutschen Frau» ins Feld
geführt. Insofern ist die Buchausgabe,
die Büchners Novelle, die Quellen und
weitere der Information dienende
Texte zusammen mit den Bildern
Hrdlickas zugänglich macht, eine
Aufforderung zur unvoreingenommenen
Auseinandersetzung mit einer Kunst,
die nicht verbrämt oder verklärt,
sondern das Anarchische und Chaotische
nicht ausschliesst.

Erich Trunz:
Ein Tag aus Goethes Leben

nungsaufsatz, der sich den 12. April
1813 vornimmt und anhand der
Tagebucheintragungen Werk und Persönlichkeit

Goethes sozusagen aus Alltagsdistanz

herausarbeitet. Weitere
Aufsätze gelten dem Haus am Frauenplan
zu Weimar, dem Dichter als Sammler,
seinem Altersstil oder — besonders
hervorzuheben — dem Handwerk des

Herausgebers. Da gibt Erich Trunz, der
1990 seinen 85. Geburtstag feiert,
Einblick in Werkstatt der Hamburger
Goethe-Ausgabe.

Der Zwerg von Heidelberg

Studenten singen Joseph Victor von
Scheffels Lied noch heute: «Das war der
Zwerg Perkeo im Heidelberger Schloss, I
an Wüchse klein und winzig, an Durste
riesengross. I Man schalt ihn einen Narren,

erdachte: 'Liebe Leut, /wärt ihr wie
ich doch alle feuchtfröhlich und
gescheut!'» Perkeo ist eine historische
Figur, er hat, seines Zeichens Hofnarr
des Kurfürsten Carl Philipp von der
Pfalz, von 1697 bis 1728 gelebt. Walter
Laufenberg legt hier nun seine wechselvolle

Biographie vor, die gekennzeichnet
ist vom Witz des Verwachsenen,

von der Zuneigung des Fürsten und von
dem beiden gemeinsamen grossen
Durst, aber auch vom Neid und den
Intrigen der Höflinge, die Perkeo
schliesslich das Leben gekostet haben
(Engelhorn Verlag, Stuttgart 1990).

Der Herausgeber der berühmten
und beliebten Hamburger Ausgabe,
Erich Trunz, hat im Laufe seiner
lebenslangen Beschäftigung mit Goethe

mehrere Aufsätze und Studien über
den Dichter verfasst. Eine Auswahl
davon ist nun in einem Band im Verlag
von C. H. Beck in München erschienen.
Sein Titel ist identisch mit dem Eröff-

Schriftstellerporträts in Wort
und Bild

«Das gespiegelte Ich» ist der Titel
des Bandes, den die Photographin
Yvonne Böhler geschaffen hat:
photographische Porträts von
Deutschschweizer Schriftstellerinnen und
Schriftstellern mit Selbstkommentaren



HINWEISE 791

der Autoren. Die in Zürich lebende
Photographin ist durch ihre berufliche
Tätigkeit mit der Welt der Literatur
vertraut geworden, mit den Menschen,
die Literatur produzieren. Zu dem von
Paul Pezold, Leipzig, mit Mitautoren
herausgegebenen Werk über die
Schweizer Literatur im 20. Jahrhundert,

einer mit Spannung erwarteten
Publikation aus der DDR, hat sie die
Bilder beigetragen. Im «gespiegelten
Ich» haben wir — in einem gesonderten
Band — die Ausbeute von Yvonne
Böhlers Porträtstudien an Autoren,
und jede und jeder der Porträtierten hat
einen kurzen oder längeren Text zu
seinem Konterfei hinzugesetzt. In seinem
Vorwort fragt Peter von Matt — eine
verfängliche Frage —: «Was geht uns
das Aussehen der Dichter an?» Ich
gestehe, sein Plädoyer dafür, dass der

Text nach dem Gesicht rufe, hat mich
nicht überzeugt. Die zur Gewohnheit
gewordene Usanz, beinahe jeder
umfangreicheren Rezension das Bild
des Autors beizugeben, ist eine Mode,
nichts weiter. Damit sei nichts gegen die
Porträtkunst von Yvonne Böhler
gesagt. Ihr sind zum Teil meisterliche
Studien gelungen. Dass einzelne
Autorinnen und Autoren sich darin gefielen,
vor der Kamera zu posieren, gehört
jedoch auch «ins Bild», und vollends
die Texte, zu denen sie sich durch ihr
«gespiegeltes Ich» anregen liessen, sind
nicht immer witzig, nicht immer
gescheit und gedankenreich, sondern
mehr als einmal eben «geschriftstel-
lert», womit ich etwas meine, was mit
Literatur weniger als eben auch mit
Pose zu tun hat (Benziger Verlag, Zürich
1990).

Die ATAG-Gruppe

Wirtschaftsprüfung
Wirtschaftsberatung
Wirtschaftsinformation

ATAG
AllgemeineTreuhand AG
MITGLIED VON ERNST&YOUNG INTERNATIONAL


	Das Buch

