
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 70 (1990)

Heft: 9

Rubrik: Kommentare

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Kommentare

Abschied von Feindbildern

Sicherheit zum Nulltarif?

Von Bewegung und fundamentalen
Veränderungen, von grossen
Herausforderungen und notwendigem Wandel
ist derzeit oft die Rede, im Blick auf die
internationale Lage ebenso wie auf die
hiesige politische Landschaft. Aber von
optimistischer Aufbruchstimmung ist
manchenorts nicht viel zu spüren. Es
scheint, dass viele sich anbahnende
Entwicklungen eher als bedrohlich
empfunden werden. Risiken und
Gefährdungen wirken emotional stärker

als Chancen, Zweifel und Ängste
verhindern oder verzögern politische
Problemlösungen auf allen Stufen.

Das Muster ist vertraut. Schon
immer haben die Schweizer Fleiss und
Tatkraft mit Vorsicht und Skepsis
gepaart und den Optimismus international

erfolgreicher Geschäftstüchtigkeit
durch einen historisch anerzogenen
Pessimismus politischer

Selbstbeschränkung und Abschirmung gezü-
gelt. Das Sonderfalldasein wurde durch
ein ausgeprägtes Sicherheitsdenken
befestigt und bestätigt. Die aussenpoli-
sche Maxime der Neutralität diente
innenpolitisch in geradezu irrationaler
Überhöhung als Fundament der
Landesverteidigung, als ob die Bewahrung
der Unabhängigkeit allein nicht
genügte.

Bedrohungsempfinden und
«Feindbilder»

An der auf Sicherheit eingeschworenen
Mentalität hat sich nichts geändert.

Aber das Bedrohungsempfinden hat
sich gewandelt. Die Arglist der Zeit
wird nicht mehr in erster Linie durch
die menschliche, die politische Umwelt
verkörpert, gegen die man sich wappnen

muss. Die Gefährdung wird vor
allem in der zivilisatorischen, technischen

und wirtschaftlichen Entwicklung

gesehen, die natürliche
Lebensgrundlagen zu zerstören droht. Genau

genommen heisst das, dass wir uns im
Genuss unseres Wohlstandes selbst

gefährden, was wir aber nur zu gern
irgendwelchen «Mächten» zuschreiben,
die uns antreiben.

Wir nehmen Abschied von vertrauten

«Feindbildern», dankbar zwar, aber
doch nicht ohne Schwierigkeiten, weil
die rasche Auflösung einfacher
Orientierungsmuster ein weites Feld von
Entwicklungslinien und Optionen mit vielen

Ungewissheiten geöffnet hat. Um
den Begriff «Feindbild» ist es ohnehin
nicht schade, denn dieser war stets zu
eng und verstellte den Blick auf eine
alle denkbaren Hypothesen umfassende

Bedrohungsanalyse, wie sie
zumindest in den offiziellen Dokumenten

der schweizerischen Sicherheitspolitik
stets angestrebt wurde. Oft wurden

«Feindbilder» auch bloss zur innenpolitischen

Polemik verwendet, um auf
bequeme Weise gegnerische Einstellungen

etikettieren und moralisch abwerten

zu können. Die Befürchtung ist
nicht von der Hand zu weisen, dass
auch neuartige Bedrohungsformen in
ähnlicher Weise auf «Feindbilder»
reduziert werden. Auseinandersetzun-



706 SICHERHEITSPOLITIK

gen über ökologische Fragen haben
bereits Anzeichen von Glaubenskämpfen

zwischen fundamentalistischen
Extrempositionen erkennen lassen, die
allerdings nicht mehr nach aussen
projiziert werden können und darum das

innenpolitische Klima nachhaltig zu
vergiften drohen.

Irrationale Risikowahrnehmung

Die Veränderung des Bedrohungsempfindens

führt zu merkwürdigen
Einschätzungen. Der Nuklearkrieg findet

— ungeachtet der vorhandenen
Potentiale — angeblich nicht mehr statt,
weil er nicht mehr stattfinden darf. Die
daraus abgeleiteten Horrorszenarien
aber werden ohne weiteres auf die zivile
Produktion von Nuklearenergie
übertragen. «Restrisiken» von Bruchteilen
von Promillen verdrängen Risiken
politischer, wirtschaftlicher oder letztlich
auch militärischer Konflikte oder Krisen,

die momentan zumindest in
Europa wohl kaum aktuell sind, die in
einem Zeithorizont von einigen Jahren
und in einem beispielsweise nur um den
Nahen Osten erweiterten Raum aber
durchaus in Prozenten zu beziffern
wären. Derartige hypothetische
Berechnungen werden jedoch als

zynisch betrachtet und verdrängt. Und
die Schäden, die eine hochzivilisierte
industrielle Wohlstandsgesellschaft täglich

in erschreckendem Ausmass
tatsächlich produziert und die mehr oder
weniger fatalistisch hingenommen werden,

werden in diese Relationen schon

gar nicht einbezogen. Von einem
rationalen «Risikodialog» kann jedenfalls
keine Rede sein.

Politisch wirkt sich diese Verweigerung

zunehmend fatal aus. Sicherheit
wird nur noch stimmungsmässig

erfasst. Die beiden Atominitiativen,
über die im September mit ungewissen
Aussichten abgestimmt wird, werden
zum Plebiszit über einen ebenso
symbolischen wie illusionären Ausstieg aus
einer angeblichen zivilisatorischen
Fehlentwicklung umfunktioniert. Dabei

wird der eigentliche Zweck der
ungeliebten Technologie, die Sicherung
der Energieversorgung, im Wissen um
das Funktionieren des internationalen
Energieverbundes kaltschnäuzig und
vorläufig folgenlos ausgeblendet. Der
«Ausstieg» gaukelt Sicherheit zum
Nulltarif vor, die darum attraktiv
erscheint, weil Konsequenzen — sprich
Verzichte oder verordnete Einschränkungen

— derzeit nicht absehbar sind.

Sicherheitspolitische Hypotheken

Völlig anders, aber nicht weniger
irrational wird in der gegenwärtigen
Debatte über eine neue Sicherheitspolitik

argumentiert. So notwendig die
Überprüfung der Grundlagen nationaler

Selbstbehauptung angesichts
tiefgreifender Veränderungen des europäischen

Umfelds ist, so wenig sind die
konstanten Anforderungen an eine
strategische Konzeption einer breiten
Öffentlichkeit bewusst. Die Diskussion
wird zuweilen wie die Fortsetzung des

Kampfes für die Abschaffung der
Armee mit anderen Mitteln geführt.
Sicherheit zum Nulltarif ist auch hier
der Köder — allerdings entspringt diese

Utopie einer endlich befriedeten Welt
einem naiven Zweckoptimismus, der
seltsam kontrastiert zu den pessimistischen

Visionen des
technokratischzivilisatorischen Niedergangs

Die Emotionalität der Auseinandersetzungen

über sicherheitspolitische
Fragen wird freilich auch genährt von



SICHERHEITSPOLITIK 707

der geradezu neurotischen Fixierung
mancher Patrioten auf kaum reflektierte

Traditionen unseres Wehrwesens.
Die Armee hat unzweifelhaft in der
eidgenössischen politischen Kultur stets
noch andere Funktionen erfüllt als die
bloss militärische. Diese sind nicht zu
unterschätzen, dürfen aber einer seriösen

konzeptionellen Überprüfung nicht
im Wege stehen. So ist beispielsweise
die Grösse der Armee — eine nicht
mehr ganz unproblematische bisherige
Trumpfkarte — keineswegs abhängig
von der allgemeinen Wehrpflicht,
sondern lediglich von ihrer Dauer. Und das

hochgelobte Milizprinzip hat — wie im
politischen Bereich — einiges von
seinem Glanz verloren durch die
Zunahme fragwürdiger Doppelfunktionen

in verschiedenen gleichermassen
«ernstfallrelevanten» Bereichen. Die
Erkenntnis, dass die militärische
Landesverteidigung nur ein, wenn auch
wichtiges Element einer Selbstbehauptungsstrategie

darstellt, ist noch längst
nicht mit allen Konsequenzen umgesetzt

worden.

Erweiterter Rahmen

Dass nationale Souveränität und
Unabhängigkeit des Kleinstaates
Schweiz in einem zusammenwachsenden

Europa und einer vor allem
wirtschaftlich zunehmend interdependen-
ten Welt nicht mehr in den Kategorien
des 19. Jahrhunderts definiert und
durch Grenzbesetzungen wie in den
beiden Weltkriegen behauptet werden
können, ist zu einer Binsenwahrheit
geworden, die in den bestehenden
sicherheitspolitischen Dokumenten
und in den darauf basierenden Vorkehrungen

und Übungen längst ihren
Niederschlag gefunden hat. Aussen- und

Wirtschaftspolitik sind für die ihnen in
Konflikt- und Krisenfällen zukommende

Rolle instrumentiert. Wenn sie
in den letzten Jahrzehnten die
Bewährungsprobe nicht zu leisten hatten und
der grundlegende Wandel sich deshalb
im öffentlichen Bewusstsein nicht
einprägen konnte, so will dies wohl
niemand beklagen.

Das militärische Instrument jedoch
ist auch in entspannter Lage stets sichtbar.

Sein Beitrag zur Friedenssicherung
bestand und besteht in der Aufrechterhaltung

einer Bereitschaft auf einem
europäisch vergleichbaren Niveau, was
in der Sprache der Strategen Dissuasion

bewirkt. Dieses Niveau ist nun
in Frage gestellt; die
Abrüstungsbemühungen werden von der Schweiz
mitgetragen, wobei die Unterscheidung
von quantitativen und qualitativen
Aspekten noch zu erheblichen Problemen

führen könnte, wie die gegenwärtig
heiss diskutierte Frage einer neuen

Kampfflugzeugbeschaffung zeigt.
Schliesslich kann man annehmen, dass
auch ein stärker integriertes Europa mit
einem verkleinerten, aber kollektiv
ausgestalteten militärischen Sicherheitsinstrument

von der Schweiz einen
angemessenen Beitrag fordern wird — in
welcher Form auch immer. Auf das
erworbene militärische Know-how
wird man folglich nicht so bald verzichten

können.

Instrument für Krisen und
Katastrophen

Meinungsverschiedenheiten auch
unter Fachleuten bestehen in der Frage,
wie weit der Begriff Sicherheitspolitik
gefasst werden soll. Die Differenzen
liegen indes weniger in der Sache als in
der politisch sensiblen Frage der
Kompetenzordnung. Unbestritten ist näm-



708 SICHERHEITSPOLITIK

lieh, dass die Palette existentieller
Bedrohungen neben dem militärischen
Konfliktpotential auch ökologische
Gefährdungen durch Naturgewalten
oder zivilisatorische Katastrophen
sowie Auswirkungen globaler politischer

oder wirtschaftlicher Krisen
umfasst. Das Zusammenspiel aller zivilen

und militärischen Verantwortungsträger

zur Meisterung vielfältiger, sich
verbindender und so eskalierender
Verbundkrisen hat in den letzten
beiden Gesamtverteidigungsübungen
denn auch vorrangige Bedeutung erhalten.

Konzeptionell ist das Terrain für eine
umfassende Sicherheitspolitik längst
vorbereitet. Dass die Führungsaufgabe
bei den zivilen Behörden liegt, ist
gewiss keine neue Erkenntnis. Noch
zuwenig realisiert sind indes die
Konsequenzen, die sich aus zeitgemässen
nichtkriegerischen Krisen- und
Bedrohungsszenarien für die «Ernstfalltaug-
lichkeit» der zivilen Führung, ihrer
Instrumente und insbesondere auch
der Infrastrukturdienste ergeben.
Ähnliches gilt für die Wirtschaft. Hier liegt
denn auch der Ansatz, die nach Verfassung

nur auf den Wehrdienst bezogenen

Verpflichtung des Bürgers zu
überprüfen. Die Verkleinerung der Armee,
die sich aus mancherlei Gründen
aufdrängt, dürfte nicht allein über die
Veränderung der Altersstruktur erfolgen,
sondern müsste sich vorab an einer
funktionsbezogenen Verteilung der
personellen Ressourcen auf die Bereiche

der Gesamtverteidigung orientieren.

Dass damit ein «Zivildienst» als

gleichwertiges Element und nicht als

Sonderregelung für Militärdienstverweigerer

entstünde, könnte unversehens

einen jahrzehntealten politischen
Grabenkrieg auf produktive Weise
beenden.

Armeereform mit Nebengeräuschen

Es hatte allzu lange gedauert, bis im
militärischen Bereich die Diskussion
eröffnet wurde. In den zuständigen
politischen Kreisen — insbesondere
jenen, die sich ihrer kritischen Rolle
stets rühmen — gab es während Jahren
kaum Ansätze zu einer Überprüfung
der gefestigt erscheinenden sicherheits-
politischen Doktrin. Der Anstoss kam
schliesslich von den Militärs und wurde
vom neuen Departementschef Kaspar
Villiger so forciert, dass einer
überraschten Öffentlichkeit noch vor dem
Abstimmungskampf über die
Armeeabschaffungsinitiative die Konturen
einer grundlegenden Armeereform
präsentiert werden konnten.

Politisch war die präventive Aktion
nicht unproblematisch. Sie konnte als
verdecktes Zugeständnis verstanden
werden. Die Entwicklungen in
Osteuropa haben die sachliche Berechtigung

des Projekts jedoch bestätigt.
Allerdings ist man in der Öffentlichkeit
seither nie mehr ganz aus der Defensive
herausgekommen. Die verständlichen
psychologischen Hemmnisse in einer
Zeit der friedenspolitischen Hoffnungen

und insbesondere in der von
historischer Erfahrung wenig belasteten
Generation, die vor allem Militärdienst
zu leisten hat, trugen dazu ebenso bei
wie die Schwerfälligkeit des militärischen

Apparats, der gleichzeitig Kontinuität

zu gewährleisten und die Reform
vorzubereiten hat.

So bald und so leicht wird die
sicherheitspolitische Verunsicherung nicht zu
beheben sein. Die vom Bundesrat in
absehbarer Zeit zu erwartende
grundlegende Lagebeurteilung wird diese
Erwartung kaum befriedigen können,
da sie wohl dem Bedürfnis nach rationaler

Analyse aller denkbaren Bedro-



SICHERHEITSPOLITIK 709

hungsfaktoren und der sich daraus
ergebenden Optionen entsprechen,
aber gewiss nicht das emotionale
Verlangen nach einfachen, plakativen
Handlungsmustern erfüllen kann. Bei
der Ausgestaltung und Anpassung des

sicherheitspolitischen Instrumentariums

für alle Fälle werden sich sowohl
im konventionell defensiven und
präventiven Bereich wie in bezug auf die
realistischen Möglichkeiten ausgreifender

internationaler Aktivitäten die
politischen Geister nach bekannten
Mustern scheiden. Und was die Armee
betrifft, so dürften auch kühne konzeptionelle

Neuerungen den Widerstand
einer verbreiteten hedonistischen

Grundstimmung nur mit Mühe
überwinden.

Gefühle der Verunsicherung und das

Bedürfnis nach Sicherheit ranken sich
derweil um die Früchte eines fast
schwindelerregenden Fortschritts.
Sollte sich das globale wirtschaftliche
oder politische Klima verschlechtern,
so würde sich die Szene rasch wandeln.
Wir brauchen eine taugliche und zeitgemässe

Sicherheitspolitik nicht für die
guten, sondern für schlechte Tage. Es
gibt keinen Grund, sich in der Erneuerung

des dafür benötigten Instrumentariums

durch momentane Stimmungen
verunsichern zu lassen.

Ulrich Pfister

«Dann kam der Hitler — ich war wieder im Gefängnis Nicht allein, dass die
Verhöre unangenehm waren und unsympathisch, sondern dass sie uns auch nicht lesen Hessen.

Da kommt derganze Ungeist dieser nazistischen Diktatur zum Vorschein. Sie haben
allerdings, raffiniert wie sie waren, verstanden, dass es eine besondere Qual war, die sie

uns so bereiteten.
Dann wurde ich entlassen und musste das Land verlassen. Es war der Tag von München,

ein warmer, sonniger Herbsttag, fast sommerlich. Mein Vater sagte zu mir: <Du
weisst nicht, wann du dir einen Winterrock wirst leisten können in der Emigration. Da
hast du einen neuen, den nimm dir mit. Du wirst ihn wahrscheinlich einmal brauchen.'
Ich hab ' ihn genommen, dann bin ich zu meinem Bücherkasten gegangen und hab ' mir
ein Buch ausgesucht, das ich in die Tasche des Winterrocks stecken konnte, und das war
<Der Mann ohne Eigenschaften' in der broschierten Ausgabe. Meine Wahlfiel nicht aus
Gründen der politischen Überzeugung oder des Prestiges aufdieses Buch — andere
Emigranten nahmen sich z. B. die Bibel oder andere kostbare Werke ins Exil mit —, sondern
ich hab ' es ausgesucht, weil es gerade noch in der Manteltasche Platz gehabt hat.

So bin ich mit einem Buch in die Emigration gegangen, und das war Robert Musils
<Mann ohne Eigenschaften). Ich habe immmer wieder in ihm gelesen, und das war
deswegen so wichtigfür mich, weil durch das Werk Musils, immer wieder und wo immer ich

war, Österreich für mich präsent gewesen ist. Wer nicht in der Emigration war, wernicht
weiss, was es heisst, weg zu sein von zu Hause und nicht zuückkommen zu dürfen, der
versteht diesen Eindruck der Präsenz Österreichs nicht, den Musil mir vermittelte. -

Aus der Eröffnungsrede des österreichischen Bundeskanzlers
Bruno Kreisky zum Internationalen Musil-Symposion, 12. bis
14. Mai 1980 in Wien.



710 INTELLEKTUELLENSTREIT

Nach dem Zusammenbruch der DDR —
deutscher Intellektuellenstreit

Die Polemiken, von denen hier berichtet wird, sind bereits «historisch». Die Länder der
DDR treten der Bundesrepublik bei. Was bleibt da vom Streit, im Namen welcher «Errungenschaften»

und Lebensformen die DDR — auch gegen den Willen der Mehrheit — als «Unser
Land» vor diesem Unheil zu bewahren sei Aktuell sind der Ton, das Niveau in ihrer Spannweite.

Seither hat ein Streit um Christa Wolf hohe Wellen geworfen. Danach kam die Vermutung,
dass der PEN der Bundesrepublik die Mitglieder des DDR-PEN mit einigen Ausnahmen
pauschal übernehmen wolle. Seither haben Schriftsteller der DDR wie Helga Königsdorf die oft
genug unfreiwillige Auswanderung von Schriftstellern aus der DDR in den Verdacht persönlicher

und karrierebedingter Motive gestellt. Wer nicht bis zum letzten in der Hoffnung, die Situation

zu verbessern, durchgehalten habe, solle schweigen. Thomas Mann wurde seinerzeit bei
seiner Rückkehr mit ähnlichen Argumenten konfrontiert.

Dieser Disput könnte zur Überprüfung der Legende des «Dissidentenbonus» Anlass geben,
die längst fällig ist. Ein Roman in «Kürbiskern», eine satirische Reportage in «Transatlantik»
waren Beispiele. Suggeriert wird: wer sich als Dissidentprofiliert, finde im Westen Verlage, hohe
Honorare und Ruhm, ln Wirklichkeit ist ein «Dissidentenmalus» nachweisbar. Westdeutsche

Verlage haben Autoren der DDR, die dort politisch in Verruf kamen, nicht gedruckt, um nicht
profitable Arrangements mit DDR-Verlagen zu gefährden. Die «Süddeutsche Zeitung» hat
Zeugnisse veröffentlicht. Doch die Schablone: «Ein Dissident — ein Profiteur» ist nicht abgetan.

Unter den vielen Schnellschüssen aktualitätsnaher deutscher Taschenbücher wäre eine —
auch angesehenen Verlagen unbequeme — Sammlung solcher Fälle nicht überflüssig. Das sind
Beispiele von Querelen, die noch nicht ausgestanden sind wie — hoffentlich! — jene um das
« Volk» und um die «Utopie».

Von Volk zu Pöbel land Volk ist, ist der Feind nicht weit.»
Der Dramatiker wusste freilich auch,

Was in Stellungnahmen deutscher dass nunmehr die Schriftsteller, auch
Intellektueller den Ausländer über- selbstkritische und behelligte, als Privi-
rascht, ist die häufige Schmähung von legierte galten, zu jenen Autoritäten
demonstrierenden oder sonst kollektiv gerechnet wurden, die nun stürzten. Da
in Erscheinung tretenden Menschen die Schriftsteller nicht mehr in und zwi-
der DDR. Sie wurden gefeiert, als sie sehen den Zeilen die «Stimme der
riefen: «Wir sind das Volk», aber nicht Stummen» waren, ging ihr Wort im
wenigen zum Gegenstand des Stimmengewirr unter.
Abscheus, als sie riefen: « Wir sind ein Von «Pöbel», von dem sich «echter
Volk», und aus Bechers Hymne skan- Adel und linker Geist», abwenden
dierten: «Deutschland einig Vaterland». müssten — «vom «Einheitsgeschrei des

Eben noch sollte Leipzig zur «Hei- DDR-Pöbels», der ihn ankotze —,
denstadt» erhoben werden — nichts in schrieb Joseph von Westphalen. Erheb-
Christoph Heins Prosa liess von ihm so lieh ist in diesem Fall nicht der Autor,
DDR-typisches Pathos erwarten — da sondern der Erscheinungsort: «Die
wusste Heiner Müller: «Wo in Deutsch- Zeit».



INTELLEKTUELLENSTREIT 711

Immerhin fehlt es dem Volk, dem
Pöbel, nicht an philologischer Schulung:

«Durch eine winzige semantische
Operation wurde aus dem revolutionären

Appell eine nationale Einheitsformel
Volkssouveränität regrediert

zum Volksgeist», klagt Hauke Brunk-
horst («Neue Gesellschaft», April, Berlin
1990), der tautologisch von «identitä-
rem Selbstmissverständnis» redet und
meint, der Modus des Zusammenwachsens

werde «am besten von den Beamten

in Brüssel entschieden».

Schier fassungslos war Stefan Heym
angesichts der Gier der Horden. Das
sei «Jagd nach dem glitzernden Tinnef.
Welche Gesichter, da sie mit kannibalischer

Lust in den Grabbeltischen, von
westlichen Krämern ihnen absichtsvoll
in den Weg plaziert, wühlten.»

Ein neuer Abraham a Sancta Clara.
Zugleich ein Mauerspringer, der ohne
aufgestauten Frust besser weiss, wo und
wie man einkauft.

Der Literaturwissenschaftler Tzvetan

Todoroff, Franzose bulgarischer
Herkunft, erhebt Einspruch:

«Manche deutsche Intellektuelle und
Politiker fanden harte Worte an die
Adresse ihrer Mitbürger, die sich, als sie
es konnten, auf die Läden im Westen

stürzten. Glaubten wir jenen, so hätten
die Bürgertugenden zu Gunsten der
Bananen abgedankt. So können nur solche

reden, die nie erfahren oder vergessen

haben, welche Demütigung der ständige

Mangel bedeutet, das Schlangestehen,

die missmutigen Verkäufer. Die
systematische Knappheit an materiellen
Gütern ist ein Anschlag auf die Würde
des Einzelnen. » («Lettre Internationale»,
Paris, Sommer 1990.)

Nicht sehr viel feiner als Heym
reagierte Walter Jens: «Der CDU-Sekretär

pfeift seine schwarz-weiss-rote Melodie,
der Mob fällt ein.» Mag der Mob sich
auf semantische Tricks verstehen, die
wahre philosophische Bildung des
deutschen Idealismus geht ihm ab. In
der Absage an den Sozialismus
vermisst Walter Jens «die Rücksicht auf
den Unterschied von Erscheinung und
Wesen, Perversion und Essenz».

In der Bundesrepublik hat das Drängen

der Bevölkerung im Osten nach
Vereinigung nirgends Jubel ausgelöst.
«Nationalistischer Rausch» wurde von
Franzosen wie Pascal Bruckner (in «La
mélancolie démocratique» 1990) festgestellt,

der nicht dabei war. Unvermeidlich
hat das Streben nach schneller Einheit

im Ausland Bedenken und Sorgen
hervorgerufen: doch als unnatürüch,
gar als widerlich, wurde es nie bezeichnet.

Auf höherem Niveau der Reflexion
warnt Lothar Baier vor dem «Volk» —

in «Der Freibeuter» und anderswo. Ihm
gilt, wenn ich ihn nicht missverstehe,
«Volk», ganz wie Regierung, als ein
Wesen, zu dem sich der kritische
Intellektuelle «kontrafaktisch» verhalten,
gegenüber dem er Distanz wahren soll.
Wie Friedrich Schiller findet er
«Vernunft stets nur bei wen'gen». Da wäre
einzuwenden, dass ein kritischer Geist
mit einer Regierung je nachdem
einverstanden sein kann oder nicht. Das nämliche

gilt für den Völkswillen. Es ist
nicht Sache des Prinzips, sondern der
jeweiligen Prüfung. Kompromiss und
Konsens gehören ebenso zur Demokratie

wie Widerspruch und Gegnerschaft.

Jürgen Habermas warnte einmal
im Rückblick vor den Wonnen der
Marginalität.

Auf jene «winzige semantische
Operation», die aus «populus» Pöbel macht,
reagieren in der DDR aufgewachsene



712 INTELLEKTUELLENSTREIT

Schriftsteller der jüngeren Generation
ganz anders. Uwe Kolbe zum Beispiel:

«Wenn sich die Sprechchöre innerhalb

eines Jahres von <Wir wollen raus>
über <Wir bleiben hier> bis zu (Deutschland

einig Vaterland> wandelten, bedeutet

das nicht, dass sich einmal das gute,
einmal das böse Volk artikuliert es

zeigt verschiedene Schichten des Denkens,

die man ernst nehmen sollte, auch
wenn sie einem nicht passen.»

(«Mein Deutschland findet sich in
keinem Atlas», Frankfurt 1990.)

Monika Maron hat, weil sie der
Volksmeinung näher ist als mancher
ihrer Kollegen, auf einem Schriftstellertreffen

im Literarischen Kolloquium in
Berlin scharfen Widerspruch erfahren.
Ihr wurde, so schien mir, die Zensur
«falsch erlebt» erteilt, die eine Ostberliner

Schülerin — ich danke die Mitteilung

Thomas Brasch — auf ihrem
Bericht über einen Ausflug fand.
Monika Maron wurde gesagt, das hätte
sie so nicht schreiben sollen und nicht
in gerade diesem Organ. Auch mit dem
Wohnort war etwas falsch. In ihrer
«Rede über das eigene Land» (Deutschland,

7) hatte Monika Maron sich
allerdings deutlich für das Volk und

gegen seine Verächter ausgesprochen:

«Das Volk (in der DDR) sollte sich
wehren gegen die neuen Ideologen aus
den eigenen Reihen, die schon wieder
bereit sind, ihm geistige und politische
Unreife zu bescheinigen. Noch ist die
Frage nicht beantwortet, wie eine Idee,
die zum Glück aller erdacht war, sich in
das Unglück aller, selbst ihrer getreue-
sten Anhänger, verkehren konnte.»

Ähnlich Helga Schubert: «Wir sind
misstrauisch geworden gegenüber allen
mit Macht ausgestatteten Ideologien, die
nie funktionierten und deshalb ihr edles

Antliz immer erneut zurechtlügen müssen.

Das Volk braucht nicht die heimliche

Gewalt prominenter Weltbild-Vorbeter,

sondern wird in eigener
Selbstbestimmung in freien Wahlen sein
Gesellschaftskonzept aus den verschiedenen
ihm Angebotenen wählen» («Neue
Zeit», 7. Dezember 1989).

Der Aufruf von Schriftstellern und
Künstlern der DDR «Für unser Land»,
mit dem sich westdeutsche und Schweizer

Schrifsteller solidarisiert haben,
fand kein Verständnis bei Lutz Rathenow,

der sein Land als Verfolgung und
Maulkorb erfahren hat:

«Wahrscheinlich können sich mehrere

Autoren gar nicht vorstellen, wie
wütend Leute auf so etwas reagieren

Man soll das nicht als Intellektuellenschelte

bezeichnen. Es zeigt einfach
eine Entfernung von Haltungen und
Stimmungen an. Es kommt noch dazu,
dass manche Schriftsteller hier einen
sehr pädagogischen, lehrhaften Ton

draufhaben, der sie viel mehr als Opfer
und Resultat einer Diktatur ausweist, als
sie das wahrhaben wollen. Selbst bei
Christa Wolf fiel mir das auf, als sie

sagte, das Volk der DDR wäre jetzt unter
Entscheidungsstress gesetzt und könnte
das nicht so rasch verkraften Das
kommt nicht so gut an bei vielen Leuten;
die fühlen sich nicht alle als unmündige
Kinder, und so mancher sagt: Ich wollte
das seit vierzig Jahren, ich durfte es nicht
sagen, und wie kommen die jetzt dazu,
zu sagen, ich sei nicht mündig?»
(«Wespennest», 78,Wien 1990).

Theologen in der DDR haben gegen
den schnellen Untergang des Staates
ihrerseits geltend gemacht, der
Bevölkerung solle Zeit zur «Trauerarbeit»
gelassen werden. Es geht bei diesem
Wort, das so sonderbar Schmerz mit
Fleiss verkoppelt, allenfalls um einen



INTELLEKTUELLENSTREIT 713

individuellen seelischen Vorgang; er
wird da zur Kollektivpflicht erhoben.

Eure Utopie — unsere Ruhe

Niemand, der sich oft äussert, hat
immer Unrecht. Die Rede ist wiederum
von Stefan Heym. Rückblickend
beklagte er am 13. Oktober 1989, dass
die Chance der Mauer nicht
wahrgenommen wurde.

«Jetzt wäre Zeit und Gelegenheit
gewesen, aus dem real existierenden
Sozialismus der DDR einen Sozialismus
zu machen, dem die Menschen sich
zuwenden würden.» Hier verrät Heym
— weiss er es? — das Geheimnis der
Utopie. Es ist der geschlossene Raum.
Wir finden ihn in jeder ausgearbeiteten
Utopie, denn ein Experiment braucht
Laboratoriumsbedingungen, die
unkontrollierbare äussere Einwirkungen
ausschliessen. Beglücken und Abschotten

sind eins. Thomas Morus, der der
Utopie ihren Namen und das Meisterwerk

gab, lässt auf jener Insel nur
Gruppenreisen zu. «Streift einer auf
eigene Faust ausserhalb seines Bezirkes
herum, und wird er ohne obrigkeitlichen
Erlaubnisschein angetroffen, so wird er
als Ausreisser betrachtet, schmählich
zurückgebracht, und hart gezüchtigt.
Wagt er dasselbe noch einmal, wird er
mit Zwangsarbeit bestraft.» Heym hatte
schon früher recht. Im «Schwarzenberg»

schrieb er 1984: «Der Schrägstrich

durch Deutschland bleibt eine
offene Wunde. Wir können noch so viel
Antibiotika daraufstreuen, sie wird
weitereitern.»

Ideologie hat mit Utopie die
mangelnde Erfahrungsresistenz gemein. Im
Gespräch mit Katja Havemann sagte
BärbelBohley: «Wenn mich vieles
angezogen hat vom marxistischen Gedan-

Eine ähnliche Grammatik

«Es gibt zwei Länder verschiedener
Zunge mit ähnlicher Grammatik und
ähnlichem Wortschatz.»

Gert Heidenreich,
Präsidiumsmitglied des
westdeutschen PEN-Zentrums
(FAZ, 1. August 1990)

«Professor Schlosser, der schon seit
Jahren die <DDR-Sprache> analysiert,
hat festgestellt, dass nach dem Verfall
der 'offiziellen SED-Sprache> und
der verbindlichen parteiamtlichen
Sprachregelung die Menschen wieder
ein ganz normales Deutsch reden.
Das heisst, die vorangegangenen
Behauptungen, es gebe zwei deutsche
Sprachen und damit zwei deutsche
Literaturen, zwei deutsche Kulturen
haben sich als eine völlige Fiktion
erwiesen.»

Günter Kunert, «Sozialismus

und Intellektuelle in
der DDR», in: «Politische
Studien» (März/April
1990)

kengut, dann war doch im nächsten
Moment klar, dass es im tiefsten Kontrast

steht zu meiner täglichen wirklichen

Erfahrung Und unsere Kinder,

die interessieren sich schon gar nicht
für diese Gedanken. Für die ist die
Wirklichkeit so durchschlagend.» (Vierzig
Jahre DDR — Und die Bürger melden
sich zu Wort, Berlin 1989.)

Schärfer drückt es Monika Maron
aus: «Wo immer ich sehe, dass einer
alten Ideologie frische Schminke aufgelegt

wird, um ihren Tod zu maskieren,
packt mich das Entsetzen.» (Rede über
das eigene Land.) Irene Böhme, die in
der DDR Erfahrungen in der Kulturarbeit

gesammelt hat, sieht die Utopie als



714 INTELLEKTUELLENSTREIT

im Westen gepflegte Illusion: «Dort drüben

würde eine bessere Welt entstehen
auch dafür ist die DDR gut — und

man wohnt schliesslich im Westen.»

Von einer «Vielfalt unerprobter
Möglichkeiten» schwärmt der Präses der
evangelischen Kirche im Rheinland,
Peter Baier, der das «unaufgebbare
Humanum» gegen «wohlfeile
Sozialismusschelte» in Schutz nimmt. Die kam
auf der anderen Seite manchen nicht
wohlfeil zu stehen.

Über Utopie als Verehrung des ganz
Andern, als westliche Seelenmassage
mokierte sich seinerzeit Hans Magnus
Enzensberger: «Es gibt Menschen unter
uns — wir kennen sie alle —, die in
armen Gesellschaften manches wieder-
zuentdecken glauben, das wir verloren
haben: elementare Erfahrungen, gegenseitige

Hilfe, langsame Sonntage, selbstlose

Gefühle Gleichheit in gemeinsamer

Not Ihre Klagen über <Leere>

und <Sinnlosigkeit' gehen uns schon seit

geraumer Zeit auf die Nerven.» (Politische

Brosamen, Frankfurt 1982.)

Der westliche Wunsch nach einer
bewahrten DDR irritiert Lutz Rathenow:

«Das Plädoyer für die Eigenstaatlichkeit

der DDR gerade auch unter
Schriftstellern ist mit unter dem
Eindruck entstanden, dass uns in den letzten

Jahren ständig auch von Intellektuellen

aus der Bundesrepublik gesagt
wurde: ihr müsst für die Eigenstaatlichkeit

der DDR eintreten, um gegen die

politische Rechte aufzutreten. Es gibt ein
Beharren auf Eigenstaatlichkeit, das

sozusagen gesamtdeutsch motiviert ist.»

Eine Besonderheit der DDR stellt
Rathenow mit Beklemmung fest: «Dieses

Nichtreisenkönnen hat eine ganz
spezifische Ausländerfeindlichkeit
erzeugt im Land, das im Prinzip keine
Ausländer hat. Mangelnde Erfahrung,

totale Ignoranz machen ein konservatives

Potential wirksam» («Wespennest»).

Unter «konservativ» ist hier
«reaktionär» zu verstehen.

Zwischen Restbeständen und
Möglichkeiten, Nostalgie und Utopie fehlt
bloss die Gegenwart. In Westdeutschland

kommt etwas dazu. «Bleibt eurer
Idee treu! heisst zugleich: «Bleibt uns
vom Leibe!» So will Michael Rutschky
nicht mit einer «archaischen Erbschaft»
konfrontiert werden. Die gehöre nicht
in sein und Harrys Weltbild. «Als bei
den Massendemonstrationen in Leipzig

'Deutschland einig Vaterland' zur
meistgerufenen Parole avancierte, haben
Harry und ich und viele von unseresglei-
chen das als Regression verstanden»

(«Merkur», April 1990).
«Die Deutsche Frage beschäftigt mich

nicht», schreibt auch Hanns Joseph
Ortheil: «Ich möchte vielmehr in die
DDR reisen können, wann immer es mir
beliebt, und ich möchte sehen, dass die
Menschen dort Zustände und Gelegenheiten

finden, ebenso ihr Glück zu
verwirklichen wie Menschen hier» («Merkur»,

September 1989). Mit «reisen» ist
die Beweglichkeit der Bundesbürger
ausgedrückt, mit «Glück» und «dort»
die Sesshaftigkeit des Bewohners der
DDR. Für ihn habe «diese deutsche
Frage nie bestanden», teilt auch Hauke
Brunkhorst («Neue Gesellschaft», Juli
1990) mit.

«Seit ich angefangen habe, mich für
Politik zu interessieren, fühle ich mich
ganz und gar westdeutsch und sehe
heute lediglich, dass diese deutsche
Frage gewissermassen von aussen auf
einen zukommt und den rheinischen
Republikanismus gefährdet. »

Wer die Probleme aussucht, die ihm
genehm sind, statt sich mit denen
abzugeben, die von aussen auf ihn zukom-



INTELLEKTUELLENSTREIT 715

men, hat noch nicht angefangen, sich
für Politik zu interessieren.

Bekanntlich hat die deutsche Linke
— aber nicht nur die Linke — den
regimekritischen Bewegungen in Osteuropa

wenig Sympathie und Verständnis
entgegengebracht. Zu den Ausnahmen
gehörte Heinrich Boll. Anne-Marie Le
Gloannec untersucht das im Buch «La
Nation orpheline» (Paris 1989), das
demnächst deutsch erscheint. Die
Sozialdemokraten, stellt sie fest,
wendeten sich eher an die Regierenden als

an die Regierten. «Egon Bahr fand die
härtesten Worte, um Solidarnosc zu
verurteilen. Die Polen sollten ihr nationales
Interesse, in diesem Fall die Freiheit, auf
dem Altar des Friedens opfern, wie die
Deutschen ihre nationale Einheit geopfert

haben. Erst 1988 geruhte Hans
Jochen Vogel, mit einem Vertreter der
polnischen Opposition zu sprechen. Die
jedoch sahen die Ursachen der Instabilität

nicht in den Forderungen der Gesellschaft,

sondern in den Regimes, die die
Demokratie höhnten» (zusammenge-
fasstes Zitat).

Die Überlegung, die Egon Bahr am
deutlichsten artikuliert hat, verdient,
ernstgenommen zu werden, auch wenn
wir es nachträglich anders wissen.

Gleichgewicht und Symmetrie — so

mag sie resümiert werden — waren
Bedingung des Friedens. Die Schwächung

des andern Blocks hätte eine
neue Unsicherheit bewirkt und mochte
den Frieden gefährden, dem die
Oppositionellen eben nicht dienten. Je sicherer

die Regierungen, desto beweglicher
konnten sie aussenpolitisch sein.

Dieser Gedanke hatte seine Logik,
doch die Durchführung war von einer
unnötig eisernen Konsequenz ohne

jede Elastizität. Linke Parteien anderer
Länder sind zweigleisig gefahren, hielten

Kontakt mit der Regierung und mit
der Opposition. Wie eigenartig, dass
heute in der Bundesrepublik Jaruselski
immer noch mehr Bewunderer findet
als die Vertreter der basisdemokratischen

Bewegung, die den «Kriegszustand»

geschwächt, aber intakt
überstanden hat!

Mussten Schriftsteller sich zu
Werkzeugen dieser Diplomatie hergeben?
Günter Grass hat sich einst beispielhaft
gegen diese Konzeption gewendet, als

er eine Einladung des deutschen
Botschafters in Moskau absagte. Friedrich
Christian Delius schreibt den Schriftstellern

der Bundesrepublik besondere
Verdienste zu. Sie hätten «ihr grösstes
Opfer der Solidarnosc-Bewegung
gebracht, ihr zuliebe ihren starken
Verband VS geschwächt».

Da stimmt nichts. Es ging um die
Auflösung des polnischen
Schriftstellerverbandes und die behördliche
Gründung eines neuen Verbandes, von
dem sich die Schriftsteller fernhielten.
Mit ihrem Protest fanden sich etliche
Autoren und die Berliner Gruppe in
Gegensatz zum Vorstand, sie zogen die
Konsequenz, nicht den Polen, sondern
ihrem Verständnis von Freiheit zuliebe.

Wie es zwei polnische Verbände gab,
gab es auch zweierlei Schriftsteller der
Bundesrepublik. Die einen protestierten,

die anderen nicht. Den letzteren
kam es nicht auf die viel beschworene
«Utopie» an, nicht auf die «noch
auszuschöpfenden Möglichkeiten», sondern
auf die Unterstützung jenes real existierenden

Sozialismus, der inzwischen
real zusammengebrochen ist.

François Bondy



716 GOTTFRIED KELLER-KOLLOQUIUM

«Gefährlich mit Worten und mit Fäusten»

Versuch über das Gottfried Keller-Kolloquium vom 13./14. Juli 1990

an der Universität Zürich

Den Höhepunkt und Abschluss
einer Fülle von Gottfried Keller gewidmeten

Veranstaltungen im Rahmen der
diesjährigen Zürcher Junifestwochen
bildete das internationale Kolloquium,
an dem zehn Universitätsprofessoren
aus England, Deutschland, den
Vereinigten Staaten und der Schweiz zu
Worte kamen und das nach Absicht des
Veranstalters, Hans Wysling von der
Universität Zürich, unter der Frage
stehen sollte: «Was interessiert heute an
Gottfried Keller ?»

Die Vortragsreihe würde also, so die
Erwartung des Fachpublikums,
Gelegenheit geben, sich einen Überblick
über den aktuellen Stand der Keller-
Forschung zu verschaffen. Man darf
feststellen, dass diese Erwartung erfüllt
worden ist. Die Referate leuchteten,
jedes in seiner Art, wesentliche Bereiche

des Kellerschen Kosmos aus, so
dass es reizt, die Beiträge nicht nur
vorzustellen, sondern auch in ihren
Verknüpfungen und Unvereinbarkeiten
aufzuzeigen, ja, eine Zusammenschau
im Sinne der übergeordneten
Fragestellung zu wagen.

Freilich muss das ausdrücklich als
Versuch bezeichnet werden, denn die
Vorträge lagen nicht in schriftlicher
Form vor — sie werden zu einem späteren

Zeitpunkt in Buchform erscheinen

—, und ihre didaktisch unterschiedlich
geschickte Darbietung war nicht in
jedem Fall geeignet, das Verstehen zu
erleichtern. Der Leser wird die nachstehenden,

einigermassen freien Ausführungen

also nicht ohne weiteres den
Referenten, sondern allenfalls der

begrenzten Kompetenz des
Berichterstatters anlasten.

Wenn es erlaubt ist, unter solchem
Vorbehalt eine Antwort auf die Frage :

«Was interessiert heute an Keller?» zu
geben, so darf man zunächst feststellen,
dass die altmodische, auf weltanschauliche

Inhalte zielende Beschreibung von
Kellers Leben und Werk (fast) ganz der
Vergangenheit angehört. Verblasst ist
aber auch die Attraktivität der
psychoanalytischen Methode, die mit der
Keller-Monographie von Adolf Muschg
(1977) die Forschung herausgefordert
und angeregt hat.

Ein lustiges Beispiel dafür lieferte
Peter von Matt, indem er — durchaus im
Interesse seines eigenen Referats
«Gottfried Keller und der brachiale
Zweikampf» — dem Gerücht von Kellers

«Zwergengestalt» zu Leibe rückte.
Sein Reisepass weist den Dichter mit
162 cm aus, und selbst wenn man da
noch einige Zentimeter abstreicht, liegt
das nicht stark unter dem damaligen
Mittel von 163,3 cm (heute beträgt
die Durchschnittsgrösse gute 10 cm
mehr!). Damit wird dann aber auch die
Hypothese einer psychisch bedingten
Wachstumsstörung und Flucht in die
Zwergengestalt als einer «Schutzhaltung

gegen den Trieb» hinfällig.
So sind manche dieser psychoanalytischen

Seifenblasen zerstoben, aber
ohne die besondere Aufmerksamkeit
für die seelischen Bedingtheiten von
Leben und Werk wären der Forschung
gewiss auch wertvolle Einsichten
verborgen geblieben. Mir scheint, der
Punkt ist heute erreicht, der es erlauben



GOTTFRIED KELLER-KOLLOQUIUM 717

würde, nach den allzusehr im
beschaulich-bürgerlichen Seinsverständnis
wurzelnden Gesamtdarstellungen, etwa
von Guggenheim und Wiesmann, und
den doch offensichtlich auf psychoanalytische

Effekte zielenden Monographien

von Muschg und Kaiser, an Kellers

Werk eine Sicht anzulegen, welche
es in seiner einzigartigen künstlerischen
Gestalt ebenso wie in seiner absolut
konsequenten zeitgeschichtlichen
Verwandlung begreifbar macht.

Gottfried Keller im Kontext
der europäischen Literatur

Der erste Programmteil des
Kolloquiums wurde von fünf nichtschweizerischen

Forschern bestritten. In dieser
Anlage verbarg sich wohl die Erwartung,

von aussen her ein von
Voreingenommenheiten freieres und möglicherweise

gültigeres Bild zu erhalten,
typisch für unser Verhältnis zu diesem
Dichter, den wir zu lange national
verharmlost, vielleicht aber auch in seiner
übernationalen Bedeutung
unterschätzt haben.

Es ist wohl kein Zufall, dass drei dieser

nichtschweizerischen Referenten
sich mit Kellers Stellung im Kontext der
europäischen Literatur befasst haben.
So Martin Swales vom University College

in London, welcher in seinem Vortrag

«Das realistische Reflexionsniveau:
Bemerkungen zu Gottfried Kellers <Der

grüne Heinrich» den Versuch machte,
den «Grünen Heinrich» als Paradebeispiel

für den Roman des europäischen
Realismus darzustellen. Er sieht ihn als

Bildungsroman in dem Sinn, als dieser
der Entwicklung und Erweiterung des
Ich, der Erschliessung des psychischen
und geistigen Innenlebens dient,
gemäss Schopenhauers Wort: «Ein

Roman wird desto höherer und edlerer
Art sein, je mehr inneres und je weniger
äusseres Leben er darstellt.» Der
realistische Bildungsroman schildert aber
auch den dauernden Prozess der Des-
illusionierung und Anpassung an die
gesellschaftlichen Bedingungen.

Swales stellt dar, wie Keller, indem er
erzählt, diesen Prozess gleichzeitig
reflektiert und so drei wesentliche
Charakteristika des realistischen Romans
bewusst macht: die Thematisierung der
ökonomischen Bedingungen künstlerischer

Produktion, die Reflexion der
gesellschaftlichen Seinsweise und das
Aufdecken der existentiellen Spannung
zwischen Geist und Materie.

Kellers Erzählweise ist dadurch
gekennzeichnet, dass der Ebene der
Fiktion, des erlebenden Ich, immer die
Reflexionsebene überlagert ist, gleichzeitig

aber auch der Leser in den
Gestaltungsprozess einbezogen wird.
So entsteht eine vielseitig differenzierte
Wahrnehmung, eine vielfältige
Brechung des Geschehens, wie sie — so
Swales — im europäischen Realismus
einmalig ist: eine nie und nimmer
«naive» realistische Darstellung,
sondern ein faszinierendes Wechselspiel
von Subjektivität und Objektivität. Zu
dieser Diagnose von Kellers Erzählstil
lieferte auch Hartmut Laufhütte,
Universität Passau, in «Ein Seldwyler in
Münsterburg. Gottfried Kellers <Martin
Salander> und die Deutungstradition»
interessante Aufschlüsse. Der Hauptakzent

seiner Darlegungen lag in der
Analyse von Kellers Umgang mit
seinem alter ego aus vergangener Zeit,
dem Martin Salander, Träger der Utopien

seiner Jugendjahre. Laufhütte
zeigte überzeugend auf, wie der Dichter
diese Figur in verschiedensten
Deutungsperspektiven reflektiert und ironi-



718 GOTTFRIED KELLER-KOLLOQUIUM

siert. Beispielsweise gleich zu Beginn,
wie der Heimkehrer selbstgefällig das
verwandelte Münsterburg durchschreitet,

in der Reisetasche die Papiere, die
sich dann als völlig wertlos erweisen
werden, wie er Wohlwend aufsucht,
bevor er zu seiner Familie heimkehrt,
und sich einen Aufenthalt im Wirtshaus
gönnt, dabei aber seinen eigenen Sohn,
der auf ihn wartet, nicht erkennt. Martin

Salander, ein den Idealen einer
vergangenen Zeit verhafteter Narr, muss
durch Verirrungen und Enttäuschungen

hindurch, bis er schliesslich
einsieht, dass es gilt, von der jungen Generation

zu lernen und sein Weltbild einer
veränderten Wirklichkeit anzupassen.

Wie Keller das Geschehen im
raffinierten Spiel der verschiedenen
Perspektiven (Salanders, seiner Frau
Marie, Moni Wigharts, als des Vertreters

des Volkes, und Arnolds) reflektiert,

auch vieldeutig macht und ihm
zeitgeschichtliche Relevanz gibt, ist ein
Prozess von höchstem intellektuellem
Reiz. Dass darin ein Ethos lebendig ist,
welches tief in Kellers Naturverständnis
wurzelt, wie Richard Ruppel, University

of Wisconsin, in seinem Vortrag
über «Gottfried Kellers Ethik im
Zusammenhang mit ästhetischen,
religiösen und historischen Aspekten seiner
Kunst» ausführt, gehört mit in die
Charakteristik des realistischen Romans, so
wie Swales ihn sieht, neben der Redundanz,

der «Überschüssigkeit», der
Welthaltigkeit, wie sie in der Formel
vom «goldenen Überfluss der Welt»
unverwechselbar zum Ausdruck
kommt und auch für «Martin Salander»
Gültigkeit hat, trotz der zeitbedingten
Verdüsterung.

In schlüssigem Zusammenhang mit
diesen Ausführungen standen die
Überlegungen von Hartmut Steinecke,

Universität-Gesamthochschule Paderborn:

«Kellers Romane und Roman
vorstellungen im europäischen Kontext».
Er geht von Thomas Manns Essay «Die
Kunst des Romans» (1940) aus, in
welchem der Roman des Realismus als die
beherrschende Kunstform nach der
Goethezeit bezeichnet wird. Thomas
Mann nennt als sein Charakteristikum
die Bürgerlichkeit, den «eingeborenen
Demokratismus», welcher ihn geeignet
erscheinen lasse, das «moderne Leben
mit seiner psychologischen und sozialen

Passion» zum Ausdruck zu bringen.
Nur gerade den «Wilhelm Meister» und
den «Grünen Heinrich», später auch
Fontanes «Effi Briest» sieht er in die
Höhe der grossen europäischen
Leistungen dieser Gattung emporragen: zu
Dickens, Balzac, Proust, Zola, Flaubert,

Tolstoi, Dostojewski.
Wenn es so wäre, was ist denn bei

Keller schweizerisch und was europäisch?

Steinecke weist nach, dass Keller
selber darin keinen Gegensatz gesehen
hat. Eigenständigkeit, das ist Patriotismus

und Kosmopolitismus zugleich.
Äusserungen zur Form des Romans
gibt es bei Keller erst im Zusammenhang

mit der Umarbeitung des «Grünen

Heinrich». In der Berliner Zeit
befasste er sich zwar sehr intensiv mit
der Form des Dramas — und sein
Freund Hermann Hettner hat ja auch
manche seiner Äusserungen in sein
Werk über das deutsche Drama
aufgenommen —, aber sein «trauriger kleiner
Künstlerroman» nach romantischem
Zuschnitt wuchs ihm eben gegen seine
Absicht zu einer breiten Darstellung im
Stil des poetischen Realismus aus. Die
leidige «Strickstrumpfform» war eine
Folge der mühseligen Produktionsweise.

Später entwickelt Keller dann
theoretische Überlegungen, so, wenn er an



GOTTFRIED KELLER-KOLLOQUIUM 719

Paul Nerrlich schreibt (28. Februar
1881):

«Der hohe Rang, welchen Sie meinem
Buche anweisen, ist schon darum
unmöglich, weil die autobiographische
Form zu unpoetisch ist und die souveräne

Reinheit und Objektivität der wahren

Dichtersprache ausschliesst.»

Oder an Storm (25. Juni 1878):
«Das Problem all dieses (Heinrichs)

Misslingens wird klarer und ausdrücklicher

motiviert als eine psychologischsoziale

Frage.»

Erst durch die Umarbeitung rückt
Kellers Roman in den Kontext jener
Kriterien, welche für Thomas Mann
den europäischen Charakter ausmachen:

Objektivität, Gesellschaftsbezo-
genheit, Totalität. Steinecke sieht auch
den «Martin Salander» — vielleicht zu
häufig als «bloss» schweizerisch
verstanden — in diesem übernationalen
Zusammenhang. Es handelt sich dabei
nicht mehr um einen Roman des poetischen

Realismus, auch nicht um einen
Zeitroman, wie etwa Gustav Freytags
«Soll und Haben» ihn darstellt, sondern
um ein Werk, welches zwar eine spezifisch

schweizerische Problematik
widerspiegelt, aber in einer Weise, die
Allgemeingültigkeit beanspruchen
darf. Keller selber hat sein Buch auch
durchaus so verstanden, wenn er in
einem Entwurf zu einem Vorwort
schreibt:

«Es scheint jetzt eine Zeit zu sein, in
der alle Nationen, grosse und kleine,
eine Art Romanbekenntnisse ablegen, in
denen sie ihre Schäden beklagen,
Überhebungen und Verirrungen abbüssen
und Besserungsrezepte austauschen
Auch vorliegender kleiner Roman stellt
sich in diesem Sinne an die Heerstrasse
und ohne andern Anspruch, als in das
allgemeine <es ist bei uns wie überall' als

umgekehrtes <c'est partout comme chez
nous> einzustimmen.»

Lukacs hat den realistischen Roman
als Darstellung eines Zeitalters verstanden,

dem der Sinn des Lebens zum
Problem geworden ist, als eine Kunstform,
welche versucht, die verborgene Totalität

des Lebens aufzudecken, und die
Objektivität erlangt, indem moderne
Subjektivität sich ironisch aufhebt. Das
scheint mir auch für den «Martin Salander»

zutreffend zu sein.

Steinecke sieht dieses Werk am Ende
von Entwicklungen in der Möglichkeit
realistischen Schreibens. Seiner
Ansicht nach führen von Keller aus nur
wenige Verbindungslinien in die
Moderne — obwohl er in Bosshard,
Schaffner, Inglin und auch in Walser
seine Nachfahren gehabt hat. Dieser
Aspekt müsste einmal genauer
erforscht werden.

Steineckes Verständnis deckt sich in
dieser Beziehung mit demjenigen von
Gerhard Kaiser, Albert-Ludwig-
Universität, Freiburg im Breisgau, der
in «Grüne Heinriche — ein epochaler
Typus», dieser Figur eine beträchtliche
zeitgeschichtliche Bedeutung zuspricht,
sie aber auch auf ihre Epoche
beschränkt sieht.

Kaiser reisst den zeitgeschichtlichen
Horizont kühn auf, indem er auf Goethes

«Faust» zurückgreift und dessen
Natursehnsucht («Wo fass ich dich,
unendliche Natur!») mit Heinrichs
«Gang zur Mutter Natur» in Beziehung
setzt, dann aber nachweist, wie Faust,
im Gegensatz zu Heinrich, in der Natur
keine Geborgenheit findet («Du gleichst
dem Geist, den du begreifst! Nicht mir»).
Natur bleibt für Faust Utopie. In einer
Zeit, in der der Mensch beginnt, seine



720 GOTTFRIED KELLER-KOLLOQUIUM

Macht über die Natur auszuüben,
Natur als Rohstoff zu verschleissen —
Kaiser weist auf die Parkanlagen der
Feudalzeit und auf die Erfindung der
Dampfmaschine durch James Watt
(1765!) hin —, zeichnet Goethe seinen
Faust als naturzerstörerisch, als Diener
des Kaisers, den der Papiergeldzauber
zum Beherrscher der Naturbereiche
macht. Der Machbarkeitswahn führt
zur Schaffung «künstlicher» Natur,
indem Faust dem Meere Land
abgewinnt. Das Verbrechen an Philemon
und Baucis kennzeichnet die
systemimmanente Gewalt. Bis der von der
Sorge geblendete Faust, bereit, um der
Zukunft willen die Gegenwart zu
opfern, schliesslich der Selbsttäuschung

zum Opfer fällt.
Vor diesem weitgespannten

geistesgeschichtlichen Ansatz, den Kaiser bis
in die Gegenwart führt, zu den technischen

Möglichkeiten der Kernenergie,
der Umweltzerstörung und der
Notwendigkeit, Natur künstlich wiederherzustellen

(vom grünen Heinrich zu den
Grünen), nimmt sich Kellers Zeitdarstellung

wie ein Rückfall in die Vergangenheit

aus. Aber im Gegensatz zu
andern Erzählern dieser Epoche
(Storm, Stifter) erlebt Keller die
individuellen psychologischen Labyrinthe
seiner Zeitsituation mit. Alle Positionen

von Goethes Faustdichtung
erscheinen bei ihm in zeitgemässer
Verwandlung. Doch was Goethe in prophetischem

Zugriff darstellt, bleibt Keller
— so sieht es Kaiser — undurchschaubar.

Faust ist das Opfer seiner Taten,
Heinrich das seiner Bedingungen.
Faust hat eine Zukunft, aber keine
Herkunft, Heinrich hingegen spricht sich
eine Herkunft, aber keine Zukunft zu.
Dieses Eingebundensein in die
Konstellation der Kleinfamilie und ihr
gesellschaftliches Umfeld — was beides

auch bei Goethe seinen Ort hat, vgl.
«Hermann und Dorothea» oder auch
Fausts Zerstörung der Familie
Gretchens — macht das eigentliche Lebensdrama

Gottfried Kellers aus. In der
Sicht Kaisers fügen sich seine psychischen

Deformationen und die
entsprechenden gesellschaftlichen Repressionen

in einen grossen geschichtlichen
Zusammenhang ein: Der Vater, der sich
in seiner sozial und ökonomisch
geprägten Rolle aufreibt, die Mutter
zurückgebunden auf ihre «natürliche»
Aufgabe, und die «von der Mutter offen
gehaltene Vaterlosigkeit» als Entschuldigung

für das Versagen des Sohnes.
Eine «vaterlose Gesellschaft»
(Mitscherlich) also! Dazu eine Mutterbindung,

in der das ganze Unbehagen in
der Zivilisation, die ganze Angst vor
den Anforderungen der Gesellschaft,
die Sehnsucht zurück in eine paradiesische

Kinderzeit, die Liebe zur Natur
ihre Zuflucht und Heimat findet. Für
Faust mündet das Dasein in die Entelechie,

Heinrich aber vereinigt sich mit
der Mutter im Grab. Nur das «frische
und grüne Gras» wächst weiter.

Da ist der Punkt, wo Kaisers Deutung

meines Erachtens kurzschliesst
und den philosophischen, seit Feuerbach

voll bewussten Charakter von
Kellers Seinsverständnis übersieht. Es
ist nicht so, dass der Dichter die
Entwicklungen, welche das Menschenbild
der Goethezeit — den freien Menschen
in der von Liebe erfüllten Gemeinschaft

— zu gefährden begannen, nicht
erkannt hätte, im Gegenteil, er hat sie

immer wieder dargestellt. So im Exkurs
über die «Revalenta arabica», ein
damals gross angepriesenes Kraftmittel,

mit dem Schwindler ein
Riesengeschäft machten — Analogie zum
Papiergeldzauber in «Faust» —, so in
der Schilderung der Überhandnähme



GOTTFRIED KELLER-KOLLOQUIUM 721

von Eigen- und Geltungssucht in der
Politik, auch im resignativen Sich-
Schicken in den Lauf der Welt und den
Genuss des vergänglichen Augenblicks
(Hulda-Episode), schliesslich in der
Darstellung sinnentleerter «künstlerischer»

Tätigkeit während des Münchner

Aufenthalts.

Ja, der grüne Heinrich ist ein an die
Epoche gebunder Typ, sein Autor ragte
aber ebenso über seine Zeit hinaus wie
Goethe, der ja mit seiner Existenz den
Utopien seines Faust auch nichts
entgegensetzen konnte. Gerhard Kaiser zieht
den Bogen seiner Betrachtungen bis zu
Ibsens «Peer Gynt» weiter, dem
schliesslich das rauschhafte Erleben
des Individuums zum höchsten Wert
wird : Beispiel des modernen Egoisten.
Alle grünen Heinriche sind Bürger.
Aber Keller hat eine Bürgerlichkeit
gezeichnet und gelebt, die auch heute
noch zum Vorbild dienen könnte.

Seelische und mythische Wurzeln
von Kellers Kunst

In eher überraschendem Gegensatz
zum verwegenen Entwurf Gerhard
Kaisers stand der Vortrag von Adolf
Muschg, ETH Zürich, der mit seinen
Ausführungen zum Thema «Verstimmter

Klang, Bemerkungen zu Kellers
Lyrik», sozusagen bei sich zuhause
blieb. Er ging von dem bekannten
Gedicht aus, das mit den Versen
beginnt:

«Ich will spiegeln mich in jenen Tagen,
Die wie Lindenwipfelwehn entflohn,...»

Es wird darin die Sehnsucht zurück ins
Paradies der Kindheit zum Ausdruck
gebracht, bis der reine Klang bricht und
das Gedicht sich selbst dementiert,

indem es die Sehnsuchtsvision zur
Träumerei erklärt:

<• Träumerei! Was sollten Jene hoffen.
Die nicht sahn der Jugend Lieblichkeit,
Die ein unnatürlich Los getroffen,
Frucht zu bringen ohne Blütenzeit ?»

In der Verbindung von Jugendsehnsucht

und zukunftsorientierter
Selbstbehauptung, von emotionalen und
rationalen Elementen, wird Kellers
Seelenlage in der Zeit nach München
spürbar. Muschg geht dem in einer
feinsinnigen Analyse nach und findet in
dem mehrteiligen Gedicht «Eine
Nacht» (1843) ein Dokument, welches
aufschlussreich vergegenwärtigt, was
den Dichter in dieser Zeit beschäftigt
und ängstigt: Er sieht sich im Traum als
Greis auf der Schulbank, «puer senex»,
welcher nichts gelernt hat als die
Unwiederbringlichkeit, er sieht auch
seine Gegenfigur, dem das Glück in den
Schoss fällt — Claudio, den Tor des jungen

Hofmannsthal —, malt selbstquälerisch

sein Leiden aus, behauptet sich
aber doch trotzig in seinem Unglück.

«Indessen war es rauhe Winterszeit
Geworden rings umher; der Sonne Glut
War ausgelöscht und Dunkel weit und

breit.
Doch in mir war ein heller Tag erwacht;
Ich sprang empor in frischer Fröhlichkeit;
Wie Morgenrot, vom Ostwind angefacht,
Wie einen taubesprengten Blütenkranz
Trug ich mein Unglück singend durch die

Nacht
Und reiht' mich in des Lebens wilden

Tanz!»

Kellers dichterisches Schaffen ebenso
wie seine bürgerliche Tätigkeit
erwächst aus Abgründen. Beides ist
Kompensationsarbeit, «Straf»arbeit.
Heinrich zahlt für das veruntreute
Leben mit seinem Tod, später mit
seinem Dienst an der Gemeinschaft. Sein



722 GOTTFRIED KELLER-KOLLOQUIUM

Autor zahlt mit dem Verzicht auf Glück
und der Selbstbehauptung in einer
entfremdeten Gegenwart. Er lebt eine
bürgerliche Existenz. Die Weisheit, mit der
der Dichter der Gemeinschaft zum
Leben hilft, stammt aber aus einer
Unterwelt.

«In den Waldeskronen meines Lebens i

Atme fort, du kühles Morgenwehn!
Heiter leuchte, Frühstern guten Strebens,
Lass mich treu in deinem Scheine gehn !»

Rankend Immergrün
Soll meinen Stab umblühn,

Nur noch Ein Mal will ich rückwärts
sehn!»

Das ist die Urgebärde Gottfried
Kellers: der toten Liebe treu sein, jetzt, wo
die Lebensarbeit an der Kunst und an
der Gemeinschaft beginnt.

Nicht nur Rückwärtssehn, sondern
Heimkehr ist nach Hans Wysling,
Universität Zürich, in seinem Referat «Das
<Fabelhafte> in Kellers Werk» die
zentrale Fabel Kellers. «Vielleicht hat er
nie etwas anderes erzählt.» Und
tatsächlich: indem der Blick für dieses
Motiv wach wird, erschliessen sich
vielfältige Bezüge: Die Heimkehr zur Mutter,

im «Grünen Heinrich» und in
«Pankraz», die Heimkehr in die Heimat
auch, an den Ort, wo jemand auf einen
wartet, wo man sich geliebt weiss. Heinrichs

Lebensfahrt wird so zur Odyssee,
die Mutter zu Penelope. Dem Autor
war diese Analogie bewusst, als er
Heinrich auf dem Grafenschloss Dortchen

Schönfund, seiner «Nausikaa»,
begegnen liess.

Wysling spricht von der «Muttergeliebten»

und davon, dass die Vereinigung

mit ihr erst unter dem grünen
Rasen stattfinde (eine eher peinliche
Assoziation, die auch von Kaiser ver¬

wendet wird: bei ihm ist Anna die
«Schwestergeliebte», Judith die
«Muttergeliebte»). Mir scheint, dass solche
Begriffe die lebendigen Gestalten auf
einen einzigen, psychoanalytisch
möglicherweise interessanten Aspekt verengen,

ganz im Gegensatz zu den archetypischen

Bildern, wie sie Odysseus oder
eben Penelope darstellen.

Keller war sich dessen bewusst, dass
die Nähe zu solchen Vorstellungen
seine Figuren vertieft, und Wysling
weist überzeugend nach, wie vielfältig
er solche Anspielungen verwendet hat,
besser: wie lebendig ihm diese «alten
Fabeln» waren. Im Eingang von
«Romeo und Julia auf dem Dorfe»
spricht er ja auch ausdrücklich davon.
Die Bezüge auf Cid, Robinson, Manfred

und andere Gestalten hat Keller in
der zweiten Fassung des Romans als
Ausdruck «verwünschter Autodidakterei»

getilgt. Aber es ist dennoch deutlich,

dass gerade sie seinen eindrücklichsten

Figuren, wie Anna und Judith,
einen besonderen Reiz und Glanz
verleihen.

Nicht immer endet die Odyssee mit
der glücklichen («Pankraz») oder
unglücklichen («Der grüne Heinrich»)
Heimkehr in das Paradies der Jugend.
Sie kann auch zur Einkehr führen, zur
Glückserfüllung, wie im «Sinngedicht».
In einer solchen Interpretation zeichnet
Wysling den Aufbruch Reinharts aus
seiner Studierstube in die Welt und
seine erste Begegnung mit Lucie nach.
Die Szene auf der Lichtung am Brunnen

erinnert an Galathea auf dem
Muschelwagen, an die Begegnung von
Jakob und Rahel. Der Dichter entwik-
kelt einen Bildzauber von so betörender

Magie, dass die Szene einen Augenblick

wie erstarrt. Das Lebendige ist in
die Kunst entrückt. Dann unterbricht
das Wiehern seines Pferdes den Bann,



GOTTFRIED KELLER-KOLLOQUIUM 723

die Blicke der beiden Menschen begegnen

sich, das Leben nimmt seinen
Fortgang. Wysling nennt diesen ausgezeichneten

Moment, der an den prägnanten
Augenblick bei Goethe erinnert, z. B. in
«Hermann und Dorothea» («dann ist
Vergangenheit beständig, die Zukunft ist
voraus lebendig, der Augenblick ist

Ewigkeit»), den ikonischen Moment : im
Bild kommt das Leben zu sich selbst, es

erfreut sich seiner und wächst über sich
hinaus ins Numinose.

Damit ist Wesentliches in Kellers
Gestaltungskunst getroffen. Der
geschilderte Vorgang, der im ikonischen

Moment gipfelt, hat sein Urbild
in der Begegnung Heinrichs und
Judiths in der Heidenstube. Nur ist er
dort ungleich tiefer angelegt. Warum
fragt Wysling nicht nach dem Mythos
von Kellers eigener dichterischer Welt?
Warum sieht er nicht in Judith, dieser
unauslotbaren Gestalt, in der des Dichters

seelisches, geistiges und reales Sein
kulminiert und die in seinem Werk in
vielerlei Verwandlungen, entsprechend
der Verwandlung seiner eigenen
Existenz, gegenwärtig bleibt bis zur letzten
Figur der Marie Salander, eine
eigenständige, unverwechselbare Schöpfung
von mythischem Charakter?

Keller war ein unwahrscheinlicher
Leser. Die Weltliteratur war ihm
gegenwärtig. Fabeln und Figuren aus der
antiken, der altdeutschen und der
christlichen Tradition waren ihm
ebenso vertraut, wie diejenigen der
deutschen Klassik oder seines Landsmanns

Gotthelf (Goethes Nathalie,
gespiegelt in der Figur der Grossmutter,

Gotthelfs Uli und Vreneli in Sali
und Vrenchen). So kann Wysling
überzeugend die «Virulenz» des «Fabelhaften»

in Kellers Werk nachweisen, einem
Werk, das seine Wurzeln nicht allein in
individuellen seelischen Untergründen,

sondern in den mythischen Urgründen
der Menschheit hat.

Kellers Glück

Goethe hat bekanntlich einmal
gesagt, er sei in seinem Leben nicht länger

als vier Wochen wirklich glücklich
gewesen — er wurde 83 Jahre alt. Was
hätte wohl Keller auf eine solche Frage
geantwortet? In dem Referat von
Renate Böschenstein, Universität Genf,
über «Kellers Glück» konnte es nicht
darum gehen, Momente des Glücks in
Kellers Biographie aufzuspüren,
sondern lediglich darum, sein «Denkbild
Glück» zu vergegenwärtigen. Die
Forschung hat den Leidensgrund nachgewiesen,

aus dem Kellers Dichtung
erwachsen ist. Um so überwältigender
erscheint die suggestive Leuchtkraft
von Szenen, in denen Glück erlebt wird.
Das Glücksmotiv, aus der Aufklärung
stammend, hat auch in Kellers Dichtung

und über ihn hinaus bis zum Ende
des Jahrhunderts einen ganz eigenen
Stellenwert.

Renate Böschenstein geht von dem
sonderbaren Lied aus, welches ein
Schiffer dem heimgekehrten Heinrich
singt, unmittelbar nachdem er am
Grabe seiner Mutter gestanden hat:

«Recht im Glücke, goldnes Los,
Land und Leute machst du gross!
Glück im Rechte, fröhlich Blut,
Wer dich hat, der treibt es gut!»

Es schildert eine zeitgeschichtliche
Situation, welche die Entfaltung des
einzelnen ermöglicht und begünstigt
hat. Sie ist vorbei:

«In der dunklen Tiefe fern
Schimmert ein gefallner Stern.
Und schon ist's wie tausend Jahr,
Dass das Recht einst meines war.»



724 GOTTFRIED KELLER-KOLLOQUIUM

Heinrichs eigene Situation in einer
veränderten Zeit aber ist hoffnungslos:

•Hab ich Glück, verdien ich's nicht.
Glück wie Unglück mich zerbricht. »

Das Gedicht leuchtet tief in die
Existenznot seines Verfassers hinein.
Glück ist hier mit dem Recht verkettet,
mit dem Ethos des Individuums im
Rahmen der öffentlichen Ordnung, und
als solches in der Tiefenstruktur der
Seele beheimatet. Heinrich spricht sich
das Recht ab. Dass das mit der Figur
seines Vaters zu tun hat, deckt jenes
theosophische Diagramm auf, in
welchem der Knabe Heinrich dem Stern
unmittelbar neben dem Auge Gottes
den Namen des Vaters gibt: «derglückseligste

war mein Vater, zunächst dem
Auge Gottes... und schien durch dieses
allsehende Auge auf die Mutter und
mich herunterzuschauen.» In der zweiten

Fassung behält Keller das Gedicht
bei, schreibt es jetzt aber dem Nachlass
seiner Mutter zu, zusammen mit einem
Brieffragment, in welchem sie sich
fragt, ob sie nicht selber am Unglück
ihres Sohnes schuld sei, weil sie ihn in
ihrer Unwissenheit einer festen Erziehung

habe ermangeln lassen. Da wird
die Rechtsfrage vom Individuum abgelöst

(«Nicht meine Hand, mein Herz,
das brach das ihre», hiess es in der
ersten Fassung) und in einem
zeitgeschichtlichen Verhängnis angelegt.

Was Keller seinem alter ego nicht
zutraut, das exemplifiziert er dann an
seinen Novellenfiguren immer wieder.
Sie können ihr Dasein verscherzen,
dürfen es aber auch erfüllen: Seldwyla,
von mittelhochdeutsch saelde Glück.
«Der Schmied seines Glücks» gibt eine
ironische Kontrafaktur des Themas.
Man kann sein Glück weder machen
noch schmieden. John Kabys darf froh
sein, am Ende in seiner Nagelschmiede

ein bescheidenes Auskommen zu
finden, und der unbelehrbare Martin
Salander muss immer wieder bei nichts
anfangen.

Ohne Recht gibt es kein Glück.
Manchmal muss der Dichter selber
Gerechtigkeit herstellen, wie in «Die
arme Baronin», und er tut es in einem
Satyrspiel von homerischem Zuschnitt.

Es gibt aber eine elementare Disposition

für das Glück, so wie es in dem
spontanen frohen Lachen von Jukundus

und Justine zum Ausdruck kommt.
Nur: das Lachen kann verloren gehen,
das Glück kann verscherzt werden.
Jukundus erfährt das Recht im
Unglück. Es lässt ihn aber auch die
Gefahr erkennen, in die er sich politisch
verstrickt hat, wie Justine ihrerseits
spürt, dass von der blutlosen Zeitreligion

keine Kraft ausgeht. An einem Ort
von höchster allegorischer Deutlichkeit
finden sich die beiden wieder: in dem
Haus, dessen vorderer Teil vom
Ölweib, der hintere aber von den
«Geduldsüberinnen» bewohnt ist. Auf
der Schwelle zwischen diesen beiden
Sphären werden sie sich ihrer Liebe
erneut bewusst. Das wiedergefundene
Glück erscheint aber jetzt als Zufall,
denn es beruht nicht eigentlich auf
einer Leistung, und die aufgeworfenen
Probleme (Wirtschaft, Politik,
Religion) werden nicht gelöst. Jukundus
glaubt zwar an ein Weltgesetz, an
Fügung und Vorsehung. Renate
Böschenstein weist jedoch hier eine
Leerstelle nach, welche vom Denkbild
Glück nur notdürftig überdeckt wird.
Am Ende der Novelle befinden wir uns,
wie oft in solchen ausgezeichneten
Augenblicken, im Einklang mit der
Natur, diesmal — seltenes Motiv bei
Keller — in einer Baumschule. Das
wiedergefundene Glück legt die liebevolle
Sorge um die Zukunft nahe (Sorge: ein



GOTTFRIED KELLER-KOLLOQUIUM 725

wichtiger Begriff, der erstaunlicherweise

während des Kolloquiums kein
einziges Mal genannt wurde).

Im «Fähnlein» kulminierte das
Glück der Liebenden im Fest, dem
Glückszustand der öffentlichen
Gemeinschaft. In der Nacht, unter Sternen,

im Wehen der Fahnen erfuhr es

eme mythische Vertiefung. Jetzt, in der
Spätzeit, ist das Glück fragil geworden,
man muss ihm Sorge tragen. Aber man
soll ihm auch Sorge tragen, man soll
seine Glücksmöglichkeiten nutzen. Im
Schluss der zweiten Fassung des «Grünen

Heinrich» häufen sich die Glücksfälle.

Judith kommt zurück, sie hat sich
in Übersee bewährt und Vaterzüge
angenommen. Doch die beiden geprüften

und gereiften Menschen vermögen
ihre Liebe nur noch in der Entsagung
zu leben.

«Nun können wir hier auch das
Glück von Gottes Tisch nehmen, was
die Welt das Glück nennt, und uns zu
Mann und Frau machen Aber wir wollen

jener Krone entsagen und dafür des
Glücks um so sicherer bleiben, das uns
jetzt, in diesem Augenblicke, beseligt.»
In Freiheit und Bindung beschränkt
sich jetzt das Glück auf den intensiven
Augenblick.

«aberjedes Mal, wo wir uns sahen, ob
täglich oder auch nur jährlich, war es

uns ein Fest».

«Zeit bringt Rosen»: dieses Glück ist
auch das des Landvogts, so wie es in der
abendlichen Fahrt auf dem See zum
Bild wird, Ausdruck der «versöhnten
Erinnerung», aus der heraus der
alternde Keller die poetischsten seiner
Werke geschrieben hat, und wie er — so
verraten es seine Briefe — selber dann
und wann erleben durfte.

Nach den ins Zentrum von Kellers
Leben und Werk hineinleuchtenden
Ausführungen von Renate Böschenstein

war man gespannt zu hören, was
Karl Pestalozzi, Universität Basel, über
ein verwandtes Thema: «Sprachliche
Glücksmomente bei Gottfried Keller»
berichten würde. Pestalozzi wagte es,
sich auf Emil Staiger zu berufen,
«begreifen, was uns ergreift», und man
erlebte eine leider selten gewordene,
von Spekulation freie, in ihrer Evidenz
und Subtilität beeindruckende
Interpretation von Kellers Sprachkunst.

Pestalozzi wählte drei nicht einmal
besonders auffällige Textstellen aus, um
zu untersuchen, auf welche Weise sich
dem Leser das Glücksempfinden
unmittelbar mitteilt. In der Szene mit
Heinrich und Anna unmittelbar nach
ihrer Begegnung im magischen Raum
der Heidenstube geht das erotische
Traumglück, das auch zu einem tiefen
Erschrecken vor dem Eros geführt hat,
in einen Moment glücklicher Ruhe in
alltäglicher Beschäftigung über. Keller
nimmt in seiner Schilderung all die
Elemente, die uns aus der vorangegangenen

Szene vertraut sind, wieder auf,
verwandelt sie aber dem Empfinden
der beiden jungen Menschen gemäss.
Das Spiel der Hände wiederholt sich in
harmloser Form, das geräuschvolle
Mahl tritt an die Stelle des erotischen
Genusses, die Küsse werden durch die
Bisse abgelöst (in das trockene Brot,
Symbol für die «gesunde» Beziehung,
zu der die beiden zurückgefunden
haben), der seelische Schauer befreit
sich im Lachen. Pestalozzi zeigt auf, wie
der Dichter mit den nun bereits
bekannten Elementen arbeitet, wie er
sie aber zu neuen Konstellationen
zusammenfügt, weiter entwickelt und
verwandelt. Der Parallelismus im Erle-



726 GOTTFRIED KELLER-KOLLOQUIUM

ben Heinrichs und Annas mündet in
die Gemeinsamkeit, ins «Wir», ohne
dass das thematisiert würde. Der Dichter

macht es dem Leser bildlich,
gestisch und lautlich zugänglich. Am
unmittelbarsten ist die Wirkung des

Erzählrhythmus: die Sprache geht in
einen ruhigen Fluss über, in dem
Lyrisches nachklingt. So erzählt der Dichter
auf mehreren Ebenen: der Fiktion, des
Kommentars und der Metaphorik,
schliesslich mit lyrischen Mitteln, die —
Nachhall der grossen Lyrik der
Goethezeit — vor allem geeignet sind,
das Empfinden zu tragen.

Wysling hat in seinem Vortrag die
Bedeutung des «ikonischen Moments»
hervorgehoben. Auf exakt die Weise,
wie Pestalozzi sie hier schildert, geht
Keller vor, um derart ausgezeichnete
Augenblicke zur — der Maler! —
unmittelbaren Bildwirkung zu bringen
und dann in jenen ruhevollen Erzählfluss

zurückzukehren, in dem Pestalozzi

homerische Hexameter nachklingen

hört. Geradezu ein Paradigma für
diese Gestaltungsweise ist der erste
Auftritt der Judith.

Im zweiten von Pestalozzis Beispielen,

der Schilderung von Salis und
Vrenchens Weggang aus ihrem Heimatdorf

(an die Fahrt von Uli und Vreneli
bei Gotthelf erinnernd), ist der Leser
emotional stärker engagiert, denn dem
harmonischen Anfang, welcher die
Liebenden im Einklang mit der morgendlichen

Natur zeigt, ist nicht zu trauen.
«Das liebende Paar vergass, was am
Ende dieses Tages werden sollte», ruft
uns der Dichter in Erinnerung und lässt
die Emotionen des Paares und des
Lesers zusammenfliessen.

«Jeder in der Sonntagsstille verhallende

Ton oder ferne Ruf klang ihnen
erschütternd durch die Seele; denn die

Liebe ist eine Glocke, welche das
Entlegenste und Gleichgültigste wiedertönen

lässt und in eine besondere Musik
verwandelt.»

Pestalozzi zeigt uns, wie Keller das
«macht», aber er tut es im Wissen
darum, dass da ein Punkt erreicht wird,
wo das Begreifen vor der Ergriffenheit
kapitulieren muss.

In den Glücksmomenten, welche die
Liebenden nun erfahren, z.B. im Wirtshaus

(Brot, der Wirt ist Bäcker) versetzt
der Autor den Leser in die Perspektive
der Wirtsleute, denen die beiden
wohlanständig scheinen. Sali und Vrenchen
sind im Einklang mit dem Recht, die
Harmonie des Anfangs wiederholt sich
hier in der Harmonie mit der Gemeinschaft.

Wie wichtig ihm dieses Motiv ist,
wird in der Schilderung der Festgesellschaft

im «Fähnlein» gezeigt. Auch dieser

Glückszustand hat seinen Kairos.
Das gemeinsame Essen zeigt die
Harmonie auf, und Keller schildert
zunächst auch die bunte Ansammlung
verschiedenartiger Typen, bis er mit
einem Mal, wie durch einen unabsichtlichen

Versprecher (die «blühende
Doppelreihe der Mädchen»), in den
humoristisch-ironischen Ton hinüberwechselt

und immer übermütiger wird,
bis die Erwähnung der Armen und
Kinder Ernüchterung bringt, durch die
Toleranz der Festgesellschaft zwar
etwas gemildert, aber nicht so, dass die
Verstimmung des Lesers — und wohl
auch des Autors — ganz beschwichtigt
wäre. Kellers hochdifferenziertes, in
sich nicht völlig konsonantes Bild der
heimatlichen Gemeinschaft wird so
unmittelbar auf den Leser übertragen,
Beispiel für eine Sprachkunst, deren
Geheimnis sich nicht vollständig wird
lüften lassen.



GOTTFRIED KELLER-KOLLOQUIUM 727

Gefährlich mit Worten
und mit Fäusten

Eine überraschende und in der
Literatur in dieser Weise noch nie
nachgewiesene Dimension von Kellers Schaffen

erschloss Peter von Matt, Universität

Zürich, in seinem meisterhaften
Referat mit dem zunächst befremdlichen
Titel: «Gottfried Keller und der
brachiale Zweikampf». Ausgehend von den
bekannten Episoden, die man bisher
lediglich als kuriose Randerscheinungen

zur Kenntnis genommen hat: die —
auch in einer Zeichnung festgehaltene
— Prügelei vor dem Café Littéraire, der
Ausbruch von Jähzorn, gelegentlich
sogar in vornehmer Gesellschaft, wo er
einmal japanische Teetässchen, ein
andermal mit seinem Knotenstock eine
Reihe Zylinder zertrümmerte. Als
Ausdruck entwicklungsbedingter Rauflust,
Kompensation für einen Mangel an
Sinnerfüllung, so wie es von Pankraz
erzählt wird, welcher «mit einer tüchtigen

Baumwurzel oder einem Besenstiel
in der Hand durch Feld und Wald
streicht, um zu sehen, wie er irgendwo
ein tüchtiges Unrecht auftreiben und
erleiden kann, um dann seinen Widersacher

unverweilt aufs jämmerlichste
durchzuprügeln», können ja solche
Extravaganzen eines erwachsenen
Mannes nicht mehr gelten. Es muss sich
da um ein Problem von «höherem Ver-
knotungsgrad» handeln. In einem Brief
an Lina Duncker gibt der Dichter selber

Aufschluss über die Hintergründe
solcher Ausbrüche:

«Bei dieser Gelegenheit muss ich
Ihnen gestehen, dass jenes blaue Auge,
mit welchem ich einst bei Ihnen
erschien, obgleich ich es abgeleugnet,
dennoch von Prügeln herrührte. Ich
hatte nämlich nicht nur den Schlivian

geprügelt (ein Zeitungsjournalist),
sondern in der folgenden Nacht wieder
einen, wegen dessen ich verklagt und
von der Polizei um fünf Taler gebüsst
wurde. In der dritten Nacht zog ich wieder

aus, fand aber endlich meinen Meister

in einem Hausknecht, der mich mit
dem Hausschlüssel bediente, worauf ich
endlich in mich ging. Es war eine
Donnerstags-, Freitags- und Sonnabendnacht,

wo ich so mit gebrochenem Herzen

mich umtrieb und andern Leuten
mir zur Erleichterung an den Köpfen
kratzte» (undat. 1857/58). Handgreiflichkeit

aus Trübsal und Verzweiflung,
aber auch als Ersatz für erotische
Liebeserfüllung. Es war die Zeit, in der
Keller den «Grünen Heinrich» und den
ersten Band der «Leute von Seldwyla»
schrieb. Kein Wunder, dass die Seelennot

darin vielfältig zur Darstellung
kommt. Zum Beispiel in jener Szene
der Dortchen-Episode (Kap. Das
eiserne Bild), wo Heinrich im Feld auf
einem verlassenen Pfluge sitzt und sich
von einem daherkommenden, «grinsenden

Feldlümmel» provoziert sieht. Er
prügelt dem Burschen, von dessen
Schulter ein Selterskrüglein «so stillvergnügt

und unverschämt» baumelt, sein

ganzes Weh auf den Rücken und
zerschlägt dabei den Krug. Der verlassene
Pflug, das Krüglein: Bilder für die
Sexualität. Die Beschreibung verbirgt
hier in Metaphern die Lebensnot.

Eine Schicht tiefer noch lotet die
Schilderung von Heinrichs Kampf mit
seinem Widersacher Meierlein, jener
seinem eigenen vertrauensvollen Wesen

entgegengesetzten Verkörperung
des eigensüchtigen, rechnenden
Philistergeistes. Muschg hat die existentielle
Auseinandersetzung Kellers mit
diesem seinem «Dämon» einleuchtend
beschrieben. Der Kampf, von dem nun
die Rede ist, spielt sich am Rande des



728 GOTTFRIED KELLER-KOLLOQUIUM

Kadettenfestes ab, in einer geradezu
mythischen Felsenszenerie.

«Sogleich waren wir ineinander
verschlungen, und nun rangen wir eine
volle Viertelstunde miteinander, stumm
und erbittert, mit abwechselndem Glück

ich wäre zehnmal unterlegen, wenn
mich nicht eine stille Wut beseelt hätte,
dass ich aushielt. Mit tödlicher Ruhe
klammerte ich mich an ihn, schlug ihm
gelegentlich die Faust ins Gesicht, Tränen

in den Augen und empfand dabei
ein wildes Weh, welches ich sicher bin
niemals tiefer zu empfinden, ich mag
noch so alt werden und das Schlimmste
erleben. » Da ist der Punkt erreicht, wo
es um Leben und Tod geht. Von Matt
zeigt die mythische Konfiguration dieses

«ewigen» Kampfes auf, er gleicht
dem der Verworfenen in Dantes
Inferno. Wie tief diese Vorstellung wurzelt,

zeigt die Wiederholung in den
«Heimatsträumen» und in dem Gedicht
«Im Traum sah ich den schlimmen
Jugendfeind...», wo die beiden sich als
Männer, resp. als Greise wieder begegnen

und in denselben erbitterten
Kampf verstricken. Und — dem Dichter

ganz bewusst — das traumatische
Erlebnis endet jetzt mit der Entzauberung

der Welt:

'Da bin in Schweiss und Tränen ich
erwacht

Und sah die Sonne kalt am Himmel
prangen. »

Offensichtlich wird in diesem traumatischen

Erleben etwas aufgedeckt, das
Keller nur noch im Paradoxon des

«puer senex», in Hadessituationen
darzustellen vermag, so etwa im Ringen
der beiden Väter Manz und Marti auf
dem Steg über dem Fluss in «Romeo
und Julia auf dem Dorfe», oder im
schauerlichen Satyrspiel der Kamma¬

cher, die sich am Ende ihres Wettlaufs
in einen verzweifelten Kampf verwik-
keln, zum Vergnügen der «Damenwelt»,

welche «alle Fenster besetzt hält»
und «ihr silbernes Lachen in die unten
tobende Brandung» wirft; «seit langem
war man nicht mehr so fröhlich
gestimmt gewesen in dieser Stadt».
Homerisches oder satanisches Gelächter:

es tönt dem Dichter in den Ohren,
wenn er mit sich und seinem Werk
ringt.

Von Matt sieht in Gottfried Keller
Verhaltensweisen aufbrechen, welche
die Zivilisation längst überwunden zu
haben behauptet: die Brachialität ist in
der Gesellschaft verboten, die Sexualität

ist sublimiert. In Kellers Dichtung
aber sind Verhaltensformen
unvergleichbarer geschichtlicher
Entwicklungsstufen gleichzeitig anwesend. Die
Paradoxie deckt nur seine eigene
Seinsverfassung auf: Er kämpft für den
Fortschritt, ist aber einem elementaren Gottes

Verhältnis verhaftet; er stellt in seiner
Dichtung die gegenwärtige Welt in
realistischer Weise dar, nährt sich aber aus
den Quellen der vergangenen Romantik;

die patrizische Gesellschaftsform
ist ihm zuwider, er setzt ihr aber in
seinem «Landvogt» ein verklärendes
Denkmal. Keller ist januskopfig in
Jahrhundertprozesse verflochten. Er sieht
sich als Kind seiner Zeit von einem
mythischen Weltverständnis bewohnt:
eine Seinsstruktur, die seinem Werk
eine «rasende Spannung» verleiht und
ihn «mit Worten und mit Fäusten»

gefährlich macht.

Die Ausführungen Peter von Matts
erscheinen dem Berichterstatter wie
der Schlüssel zum tiefsten Geheimnis
von Kellers widersprüchlicher Existenz
und seiner unwahrscheinlich
vielschichtigen Dichtung von höchster und



GOTTFRIED KELLER-KOLLOQUIUM 729

vertrackter Sprachkunst. Eine Paradoxie

wird da spürbar, die möglicherweise
in unser aller Leben angelegt ist.

Hans Wysling kommt das Verdienst
zu, das einzigartige Erlebnis dieses
Kolloquiums möglich gemacht zu haben.
Im Nachvollzug dieser zehn Vorträge

erscheint Kellers Werk reicher und
gültiger, aber auch hintergründiger als je.

«Schöpft des Dichters reine Hand,
Wasser wird sich ballen»,

hat Goethe geschrieben. Aber «uns ist
wonnereich», in den «Euphrat» von Kellers

Dichtung zu greifen, denn wo man
das auch tut, man hat das volle
Menschenleben in der Hand.

Albert Hauser

füralles.

•

i^8_u,iBi«m^_.!im»g_ __»M«u _.«Lsü

^l_üiiH
VTZUGACE, Postfach, 6301 Zug, Tel. 042 33 99 33


	Kommentare

