
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 70 (1990)

Heft: 7-8

Artikel: Der Anfang der Welt am Ende des Denkens : zu David Bohms Modell
der Wendezeitphysik

Autor: Wehrli, Beatrice / Fues, Malte / Stettler, Peter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-164788

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-164788
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Beatrice Wehrli/Malte Fues/Peter Stettler

unter Mitarbeit von Roger Fayet

Der Anfang der Welt am Ende des Denkens

Zu David Böhms Modell der Wendezeitphysik

Die Studie, deren zweiten Teil wir hier veröffentlichen, geht auf interdisziplinäre

Gespräche zurück, die im Anschluss an einen Arbeitskreis im Rahmen

der Zürcher Lehrerfortbildung im Langschuljahr stattgefunden haben.
Im ersten Teil ging es vor allem um das Verhältnis zwischen moderner Physik
und traditionellen wissenschaftlichen Vorstellungen. Im abschliessenden Teil
werden die theoretischen, historischen und sozialen Konsequenzen eines
Denkens erwogen, das auf «ganzheitliche Weltbilder» ausgerichtet ist. Als
Diskussionsgrundlage galten Interviews, die Renée Weber mit dem Physiker
David Böhm geführt hat und die im Sammelband «Das holographische Weltbild»

publiziert sind.

IL Teil

Um die Wirklichkeit, um das eigentliche Verständnis von Wirklichkeit
bemüht, orientiert sich Böhm am ursprünglichen Forschungsauftrag der
Physik: die Realität der physikalischen Welt, so wie sie sich uns erschliesst,
klar zu beschreiben und zu begreifen. Böhms Universum der Physik will
verstanden werden, ob richtig oder falsch; denn entscheidend ist der
Anspruch, eine tatsächliche Erklärung der physikalischen Realität zu
versuchen.

BÖHM: Die physikalischen Vorstellungen sind im wesentUchen nur Vorstellungsbilder
der Gleichungen. Damit meine ich, sie dienen nur dazu, uns ein gedankliches Bild von
dem zu vermitteln, was die Gleichungen errechnen, so dass man das in irgendeiner
vorstellbaren, wenn auch konfusen Form erfassen kann.

WEBER: Aber besagt das nicht, dass sie nicht in etwas Wirklichem verankert sind, somit
kein echtes Fundament haben?

BÖHM: Sie sind nur in den experimentellen Ergebnissen verankert. Sie besagen nur, dass

die Zahlen, die sich aus ihren Berechnungen ergeben, mit den Zahlen übereinstimmen,
die das Ergebnis ihrer Experimente sind.

WEBER: Und wie würden Sie sich das anders vorstellen?



666 WENDEZEITPHYSIK IM DISKURS

BÖHM: Nun, wir versuchen, eine Beschreibung der Wirklichkeit zu geben, sei sie nun
richtig oder falsch. Wir schlagen eine Anschauung von der Wirkhchkeit vor, eine
Beschreibung, die dieser Wirkhchkeit ziemUch getreuhch oder ganz entspricht. Und wir
können diese Mathematik dann als eine Möglichkeit ansehen zu berechnen, was innerhalb

dieser WirkUchkeit geschieht.

WEBER: Das ist ein ganz andersartiger Anspruch als der gegenwärtige rein utihtäre.

BÖHM: Ja24.

WEBER: Nun, die Vorstellung von der eingefalteten Ordnung verändert da sicher sehr
viel, aber auf welche Weise?

BÖHM: Weil sie sagt, die implizite Ordnung ist die WirkUchkeit, und die Gleichungen
beschreiben sie.

WEBER: Während in den Augen der anderen, das heisst der meisten zeitgenössischen
Physiker, die Gleichungen gewissermassen Mittel und Zweck zugleich sind.

BÖHM: Ja, für sie sind die Gleichungen die Wahrheit.

WEBER: Die Wahrheit worüber?

BÖHM: In erster Linie über die Ergebnisse der wissenschafthchen Instrumente; doch
können die Leute dann nicht sagen, das wäre alles, was existiert. Also sagen sie, es sei die
Wahrheit über diese harten kleinen Partikel, deren Existenz von den Gleichungen jedoch
negiert wird — und da haben wir dann die schönste Verwirrung. Schliesslich sagen wir:
Hören wir doch auf mit diesen Fragen, wir haben ja doch keine Antworten darauf, und
deshalb sind sie sinnlos. Das einzige, was Sinn hat, sind Ergebnisse, mit denen man arbeiten

kann. So hüpft man gewissermassen von einem Standpunkt zum anderen; man kann
nichts auf einen Punkt festnageln, weü die charakteristische Konfusion gerade darin
besteht, von einer Idee zur anderen zu springen. Wird der Druck auf eine Idee zu gross,
springt man schnell zu einer anderen, und so hüpft man ständig zwischen unzusammenhängenden

Ideen hin und her. Man könnte sagen, dass die Situation in der Physik heute
durch und durch konfus ist25.

An der gegenwärtigen Physik kritisiert Böhm die mangelnde Bereitschaft,
sich um ein eigentliches Verständnis der physikalischen Realität zu bemühen;

stattdessen bedienten sich die Wissenschaftler gewisser Formalismen,
die ihren Gegenstand zwar nicht erklären können, jedoch seine Berechnung

— und damit Verwertung — ermöglichen. Den Zweck-Kategorien
Berechnung, Vorhersage und Kontrolle stellt Böhm die Sinn-Kategorien
Erklärung und Verständnis gegenüber. Die Umkehr zu einer erklärenden
statt formalisierenden Physik: wie aber kann diese Neuorientierung
begründet werden? Wie lassen sich die Ergebnisse heutiger Forschungsarbeit

in Sprache und Begrifflichkeit des forschenden Subjekts übersetzen?
Unter welchen Bedingungen ist ein tatsächliches Verstehen fundamentalster

physikalischer Vorgänge überhaupt denkbar? — Böhms Antwort hierauf

liegt in der Errichtung einer spekulativen Plattform, die das
Untersuchen einzelner Phänomene abstützen soll. Eine Theorie über das Ver-



WENDEZEITPHYSIK IM DISKURS 667

hältnis von Geist und Materie, Gott und Welt, Entstehen und Vergehen,
eine eigentliche Kosmologie dient als Ausgangspunkt für die wissenschaftliche

Betrachtung der dinglichen Welt. Das tatsächliche Verständnis
physikalischer Phänomene geschieht als Verständnis im universalen Zusammenhang,

den zu liefern das spekulative System die Aufgabe hat.
Böhms Kosmologie versteht sich als eine holistische Theorie. Nur

scheinbar dualistisch unterscheidet er explizite und implizite Ordnung als
die beiden elementaren Daseinsformen der gesamten Schöpfung. Die
explizite oder entfaltete Ordnung beinhaltet das dingliche Universum; sie
ist die sichtbare Gegenständlichkeit der Welt, die Materie, das Manifeste.
Demgegenüber behauptet die implizite oder eingefaltete Ordnung das
Dasein des Nichtmanifesten und Immateriellen. Geist und Materie,
Unstoffliches und Gegenständliches finden in der impliziten und expliziten
Kategorie ihre Entsprechung. — Diesem vorderhand dualistischen
Verständnis der Wirklichkeit als einer entweder impliziten oder expliziten
Realität begegnet Böhm mit einem eigentlichen Primat der impliziten oder
eingefalteten Daseinsform. Sie ist der Urgrund, der «totale Urgrund», die
schöpferische Matrix, der Mutterboden also, welcher die manifeste, grob-
stoffliche Welt hervorbringen und verschwinden lassen kann.

WEBER: Sie sagten doch vorhin, das Nichtmanifeste erzeuge und beherrsche das, was
manifest ist.

BÖHM: Nun, das Manifeste befindet sich tatsächlich im Nichtmanifesten, etwa so wie die
Wolke in der Luft.

WEBER: Kapiert. Ist es dann so eine Art Unterabteilung davon?

BÖHM: In gewisser Weise schon. Das lässt sich mit Worten sehr schwer ausdrücken.
Aber die Wolke ist eine Form darin: Sie ist in Wirklichkeit nicht sonderlich substantiell, ist
jedoch eine Form innerhalb des Ganzen26.

Die implizite Ordnung enthält die Potentialität des ganzen expliziten Seins;
sie entfaltet und faltet ein, sie expliziert und impliziert, sie materialisiert
und entmaterialisiert, sie macht sichtbar und unsichtbar. Sie ist die
nichtmanifeste Grundlage, die alles Materielle gedeihen und verderben lässt: ein
«ungeheurer Ozean von Energie», auf dem Materie «so etwas wie eine
leichte Kräuselwelle» darstellt.

BÖHM: Sie können nun sagen, der gegenwärtige Stand der theoretischen Physik impliziere,

der leere Raum besitze aUe diese Energie, und Materie sei eine leichte Zunahme der
Energie. Materie ist dann so etwas wie eine leichte Kräuselwelle auf dem ungeheuren
Ozean von Energie — mit einer relativen Stabihtät, wodurch sie manifest wird. Ich bin
deshalb der Ansicht, dass die eingefaltete Ordnung eine Wirklichkeit imphziert, die
gewaltig über das hinausreicht, was wir Materie nennen. Materie selbst ist nur eine kleine
Kräuselwelle auf diesem Hintergrund.

WEBER: Auf diesem Ozean von Energie, meinen Sie.



668 WENDEZEITPHYSIK IM DISKURS

BÖHM: Auf diesem Ozean von Energie. Und der existiert primär überhaupt nicht in
Raum und Zeit. Zeit haben wir bisher noch nicht diskutiert, sprechen wir zunächst über
Raum. Er ist vor allem in der eingefalteten Ordnung.

WEBER: Das heisst also nichtmanifest.

BÖHM: Richtig. Und er kann sich in diesem bisschen Materie manifestieren.

WEBER: In der kleinen KräuselweUe.

BÖHM: Richtig, in der Kräuselwelle.

WEBER: Aber der Ursprung oder die schöpferische Matrix, sagen Sie, befindet sich in
der eingefalteten Ordnung, und das ist dieser noch unangezapfte, nichtmanifeste Ozean
von Energie.

BÖHM: Genauso ist es. Und jenseits von diesem Ozean kann sich vieUeicht ein noch
grösserer Ozean befinden, da unser Wissen sich an jenem Punkt schliesslich verflüchtigt.
Aber das muss nicht heissen, dass sich jenseits davon nichts mehr befindet.

WEBER: Meinen Sie etwas, was man nicht beschreiben oder benennen kann?

BÖHM: VieUeicht wäre jenseits davon noch eine weitere EnergiequeUe zu entdecken,
doch könnte man annehmen, dass diese ihrerseits in einer noch grösseren schwimmt, und
so weiter. Das Ganze imphziert, dass die wirklich letzte Quelle unermesshch ist und von
unserem Erkennen nicht erfasst werden kann. Ungefähr darauf läuft das ganz aUgemein
gesagt hinaus27.

Die implizite Ordnung — Gesamtheit aller möglichen und materiell
existenten Dinge, Urquell und allumfassender Ozean, eigentliches Universum,

die Totalität allen Seienden — und damit wohl auch: Geist und Gott,
Schöpfer und Schöpfung? Vor diesem Hintergrund erscheinen die einzelnen

voneinander geschiedenen Phänomene der dinglichen Welt als
Manifestationen des Ganzen, und der «wahre Zustand der materiellen Welt ist
Ganzheit». Alles schwimmt im unendlichen Fluss der Holobewegung; der
Vorgang des Hervorbringens und Aufhebens, des Entfaltens und Einfal-
tens ist ein einziges grosses Werden und Vergehen, die «Holobewegung»
des Universums.

BÖHM: Wir sagen, das Hologramm sei nur ein Abbild oder ein fixiertes Abbild des
Zustandes des elektromagnetischen Feldes — oder wie immer man das nennen mag, was
sich in jenem Raum befindet, in dem man die fotografische Platte «belichtet». Und das ist
ein Zustand der Bewegung. Ich nenne das die Holobewegung. Das ist ein Beispiel dafür.
Auch Elektronenstrahlen können dasselbe bewirken, oder KlangweUen können
Hologramme erzeugen. Jede Form von Bewegung könnte ein Hologramm erzeugen, bekannte
und unbekannte Bewegungen. Wir wollen eine Undefinierte Totalität von Bewegungen,
Holobewegung genannt, in Betracht ziehen und sagen: Die Holobewegung ist der
Urgrund dessen, was manifest ist.

WEBER: Die Holobewegung ist der Urgrund

BÖHM: Der totale Urgrund

WEBER:. dessen, was manifest ist.



WENDEZEITPHYSIK IM DISKURS 669

BÖHM: Richtig. Und das, was manifest ist, ist gleichermassen abstrahiert und schwimmt
in der Holobewegung. Die grundlegende Bewegung der Holobewegung ist Einfalten und
Entfalten. Ich behaupte, das gesamte Sein ist im Grunde sich in relativ stabiler Form
manifestierende Holobewegung28.

Böhms holistische Kosmologie zelebriert die Idee einer Ganzheit, «die mit
der Ganzheit der Menschheit vereinbar ist und daher dazu beitragen kann,
ein besseres Klima für die Ganzheit zu schaffen». Die Wirklichkeit des
Materiellen begreift Böhm als ein lokal und temporal begrenztes Dasein in
der unendhchen Ganzheit der impliziten Ordnung. Damit sucht er
einerseits der wissenschaftlichen Betrachtung der Dingwelt eine neue Qualität

zu verleihen, indem die Aufgabe des Physikers nicht mehr nur im Liefern

von überprüf- und verwertbaren Daten besteht, sondern im eigentlichen

Verstehen selbst, das im universalen Zusammenhang der Kosmologie
zu begründen wäre. Dem denkenden Subjekt offenbart sich andererseits
ein holistisches Selbstverständnis schlechthin: Wie alles, was ihn umgibt, ist
auch der Mensch eine Manifestation jener allumfassenden Ganzheit.

Böhms Überlegungen zum Verhältnis von Geist und Materie, zur
Genese der dinglichen Welt, glaubt man schon einmal gehört zu haben:
explizite und implizite Ordnung, entfaltetes und eingefaltetes Dasein,
Materie und manifeste Wirklichkeit, welchen Geist und Energie dualistisch
gegenübergestellt sind, die schöpferische Potenz der impliziten Ordnung,
deren «Urgrund»-Qualität für die gesamte materielle Welt, der Vorgang
des Entfaltens und Einfaltens als ein einziges grosses Werden und Vergehen,

als ewige «Holobewegung», als «Holofliessen» in der Unendlichkeit
des Universums — wer fühlt sich da nicht erinnert ans pantheistische «Eins
ist Alles, Alles ist Eins», an naturphilosophische Schöpfungstheorien, an
die Formeln vom omniproduktiven Urgrund, wie sie die Philosophie des
19. Jahrhunderts in Fülle hervorgebracht hat? Zu gross erscheint selbst im
Vokabularium die Nähe zur Tradition der abendländischen Spekulation,
als dass die weitgehende Absenz einer expliziten Bezugnahme nicht
verwundern müsste. David Böhm sucht seine philosophischen Verbündeten
an entfernteren Orten: so in der Mystik des Orients und im abendländischen

Mittelalter.

BÖHM: Einige Mystiker haben tatsächlich darauf hingewiesen, dass die eingefaltete
Ordnung für ihre Erfahrungen und Erkenntnisse relevant ist. Derjenige von ihnen, der der
eindeutigen Formulierung einer solchen Ordnung am nächsten kommt, ist Nikolaus von
Kues mit seiner Verwendung der Begriffe implicano, explicatio und complicano, mehr
noch mit seiner Feststellung «Die Ewigkeit faltet die Aufeinanderfolge ein und entfaltet
sie wieder». Auf ähnliche Weise hat Krishnamurti gesagt (der es übrigens nicht mag, als

Mystiker bezeichnet zu werden), ein menschliches Wesen müsse aus der Güte erblühen,
und das bedeutet natürhch sich entfalten. Ganz aUgemein sind Formulierungen, die von
einer geheimnisvoUen Entfaltung aus dem Urgrund alldessen, was ist, und von einer Wie-



670 WENDEZEITPHYSIK IM DISKURS

der-Einfaltung in diesen Urgrund sprechen, in der Sprache derjenigen nicht ungewöhnhch,

die, ob sie selbst sich nun Mystiker nennen oder nicht, das Gefühl haben, mit diesem
Urgrund in unmittelbarem Kontakt zu stehen29.

Das ist an sich ein legitimes Unterfangen, und trotzdem stellt sich die Frage,
weshalb bei Böhm gerade für jene drei Jahrhunderte (von 1600 bis 1900),
in welchen das Verhältnis von spekulativer und naturwissenschaftlicher
Erkenntnis erstmals eingehend durchleuchtet wurde, ein eigentliches
Rezeptionsvakuum herrscht. Wäre es nicht möglich, dass die Auseinandersetzung

mit den Positionen ihrer Vorgängerinnen der Bohmschen Kosmologie

grössere Differenziertheit und ein Mehr an Innovationscharakter
beschert hätte?

WEBER: Wie unterscheidet sich dann die Ausdrucksweise des Mystikers?

BÖHM: Das muss sie gar nicht. Hegel behauptete, seine Logik sei nur eine andere
Ausdrucksform seiner Mystik.

WEBER: WoUen Sie damit sagen, dass die Arbeit des Mystikers, des Naturwissenschaftlers,

des Künstlers und des Phüosophen nur unterschiedliche Ausdrucksformen derselben

WirkUchkeit sind?

BÖHM: Ja. Und gemeinsam könnten sie etwas erreichen, das sie getrennt niemals schaffen

würden. Könnten sie einen Dialog in Gang bringen, dann könnten sie wirkhch etwas

erzeugen, was man «höheres» Denken nennen könnte.

WEBER: WeU es aUe Modalitäten umfassen würde?

BÖHM: Und etwas Neues, was jenseits jeder einzelnen oder aUer liegt.

WEBER: Irgendwie ruft dieser Hinweis auf die unendliche Weite bei mir die Riesenhaf-
tigkeit des Raumes hervor, der heute von der Naturwissenschaft erforscht wird und der
einige ParaUelen in der Unendlichkeit des in der Meditation erfahrenen Raumes findet.
Können wir über Meditation sprechen?

BÖHM: Es gibt eine ParaUele in dem Sinne, dass sowohl Denken als auch Materie in der
eingefalteten Ordnung sind. Wir gehen vom Entfalteten zum Eingefalteten, dann zu einer
tieferen multidimensionalen Ebene und dann noch weiter zu einem unendhchen Ozean
ausserhalb des Raumes, wie wir ihn gewöhnlich erfahren. VieUeicht kann Meditation uns
tief in diesen Ozean physikalischer und mentaler Energie führen, die universal ist.

WEBER: Mit mental meinen Sie nicht Gedanken? Denken?

BÖHM: Nein, etwas jenseits des Denkens, obwohl das Denken nicht ausgeschlossen ist.

WEBER: Könnten Sie das noch etwas erläutern? Das ist doch einer der zentralen Gedanken

von Lama Govinda.

BÖHM: Es ist schwer, darüber zu sprechen. Raum ist eine gewisse Ordnung, deren
einfachste Form die drei Dimensionen oder Koordinaten von Descartes smd. Verfolgt man
jedoch diesen Gedanken bis in die Quantenmechanik, dann erkennt man eine viel
subtilere multidimensionale Ordnung, die schliesslich in einem riesigen Ozean von Energie



WENDEZEITPHYSIK IM DISKURS 671

aufgeht. Die Ordnung des Raumes ist daher die Grundlage, auf der alles in der materiellen

Welt existieren oder stattfinden kann, und sie ist auch die Grundlage, auf der aUes im
Geist erfahren oder erkannt werden kann.

WEBER: Aber der Raum in der Quantenmechanik kann nicht erfahren werden, der in
der Meditation hingegen doch.

BÖHM: Dennoch ist die Grundlage in beiden letztlich dieselbe. Wir erfahren nicht unmittelbar

den Raum, von dem in der Quantenmechanik die Rede ist. Aber wir erfahren
etwas, das eine Parallelität aufzeigt, und diese Parallelität mag einen Ursprung in dem beiden

gemeinsamen Urgrund haben30.

Unzufrieden mit dem utilitaristischen Selbstverständnis der modernen
Physik, entwirft Böhm das Konzept einer spekulativen Kosmologie, welche
die Geborgenheit wissenschaftlicher Erkenntnis im Rahmen einer
ganzheitlichen Weltanschauung garantieren soll. In der Folge ergeben sich aus
der Anlage einer naturphilosophischen Spekulation aber auch Konsequenzen

für die normative Beurteilung des Alltagsverhaltens; es bleibt nicht
beim Angebot einer Theorie, die ehedem isolierte Forschungsergebnisse
im kosmologischen- Gesamtzusammenhang verständlich machen will.
Böhms universaler Zugriff transzendiert per definitionem in die
lebenspraktische Ethik jedes einzelnen, so dass auf eine Auseinandersetzung mit
den handlungsethischen Aspekten des Bohmschen Konzepts nicht verzichtet

werden kann.
Anweisungen für sittliches Verhalten resultieren in erster Linie aus dem

spezifisch einseitigen Abhängigkeitsverhältnis von expliziter und impliziter
Wirklichkeit. Die implizite Ordnung ist Geist und Energie, Urgrund und
Potentialität alles materiell Existenten, ist vor, während und nach der
manifesten Welt, ist Zugrundeliegendes und Definierendes, ist schöpfende und
zerstörende Kraft. Ist dergestalt das exklusive Primat der eingefalteten
Daseinsform begründet, hat manifeste Realität zwangsläufig den Charakter
des Nicht-Eigentlichen, des nur Sekundären, des durch seine räumliche
und temporale Bedingtheit Beschränkten und damit Unwesentlichen. Die
Existenz von materiell gebundener Wirklichkeit ist oberflächlich und ephemer,

mehr noch, sie ist nicht das, was letztlich zählt.

WEBER: Aus Ihrer Sicht wäre natürhch zu folgern, dass die Geschichte und die Vielzahl
der Objekte und Geschehnisse nichts als WeUengekräusel sind.

BÖHM: Ja, sie sind nur Kräuselwellen, deren Bedeutung davon abhängt, dass man
begreift, was ihnen zugrunde hegt.

WEBER: Und das ist Ihrer Ansicht nach die eigentliche Tiefe, das, was wirküch ist.

BÖHM: Ja, das meine ich31.

BÖHM: Ich behaupte nun, dass das, was wir die wirklichen Dinge nennen, ein winziges
WeUengekräusel ist, das zwar auch seinen Platz hat, aber in unserer gewöhnhchen
Anschauung das Ganze verdrängt, seinen Platz usurpiert hat12.



672 WENDEZEITPHYSIK IM DISKURS

WEBER: Und wenn das Bewusstsein sich all dieses Gekräuseis entleert, ist das dann das,
was Krishnamurti als die Aufgabe der Rehgion bezeichnet?

BÖHM: Ja, das wäre der erste Schritt. Es ist die Vorstellung von der Beendigung der
Konflikte. Rehgion als Ganzheit, das bedeutet die Beendigung der Zersplitterung und der
Konflikte.

WEBER: Und Krishnamurti spricht auch vom «totalen Hinhören». Ich nehme an, er
meint damit totales Hinhören auf diese Ganzheit oder diese Leere/Fülle, jedoch nicht auf
die kleinen Dinge an der Oberfläche?

BÖHM: Nun, auch auf die Oberfläche. Hinhören auf aUes. Das Hinhören wird dadurch
gestört, dass das Denken sehr schneU mit einem Wort und aUen seinen Assoziationen
dazwischenspringt, was dann so schneU geht, dass das Denken das für unmittelbare
Wahrnehmung hält.

WEBER: Womit es aUes Weitergehen in die Tiefe verhindert.

BÖHM: So ist es33.

Wie also soll das Bohmsche Subjekt in sein Geschick und das seiner Umgebung

eingreifen, wenn «eigentliches Verändern» nur als Ändern der
«eigentlichen Wirklichkeit» stattfinden kann? Letztere definiert sich doch
unmissverständlich als zur impliziten Ordnung gehörig. Wer also eine
Veränderung der menschlichen Daseinsbedingungen versucht, vermag dies
einzig durch Einflussnahme auf das implizite Potential. Das der materiellen
Welt zugrundeliegende Bewusstsein, die geistige Grundlage der manifesten
Realität, muss angegangen werden; zuerst in Form des individuellen
Bewusstseins, dann als Angriff auf das «Menschheitsbewusstsein»
schlechthin. Das persönliche Denken muss «Ordnung» und «Einsicht»
zurückgewinnen, um damit den wahren Zusammenhängen wieder zugänglich

zu werden.

BÖHM: Beobachten wir das Chaos im Alltag und in grossem Umfang auch in den
menschlichen Beziehungen, dann steUen wir fest, dass dieses Chaos alles durchdringt und
Ordnung nur relativ, begrenzt und gelegenthch anzutreffen ist. Und dann steUen wir fest,
dass der Ursprung dieses Chaos in unserem Denken hegt, in unserem fragmentierten, ato-
mistischen Denken.

WEBER: Sie meinen damit unser unwahres Denken.

BÖHM: Richtig. Wäre es nicht unwahr, dann würde es kern Chaos erzeugen. Wäre es

wahr, würde es Ordnung bewirken. Hier haben wir den Unterschied zwischen Krishnamurti

und vielen Phüosophen aUer Zeiten. Die Phüosophen haben sich zwar mit vielen
Fragen beschäftigt, doch gehört es stets zu ihrem festen Glauben, sie könnten Ordnung in
das Denken bringen, was dann auch Ordnung in der Menschheit schaffen würde. Und
nun kommen wir und sagen, das Denken selbst sei die Quelle der Unordnung.

WEBER: Nicht sein Inhalt, sondern das Denken selbst, seine Form.

BÖHM: Jawohl, seine ureigenste Natur, seme Form.

WEBER: Und man kann das Denken nicht in Ordnung bringen



WENDEZEITPHYSIK IM DISKURS 673

BÖHM: WeU es Unordnung ist Letzten Endes brauchen wir Einsicht, um das

zuwege zu bringen, sowie einen Zustand erhöhter Energie.

WEBER: Während die meisten von uns in einem Zustand geringer Energie leben?

BÖHM: Ja, und das zehrt uns aus.

WEBER: Es gibt vieles, was uns auszehrt: falsches Denken, Leben und Fühlen.

BÖHM: Wir müssen einen Zustand erhöhter Energie erreichen. Dazu gehört nach der
Lehre von Krishnamurti, dass wir mit gewissen einfachen Dingen beginnen müssen. Wir
soUten unsere Energie nicht mit Trinken, Rauchen, Streiten und dergleichen vergeuden.
Die Menschheit verschwendet fantastische Energien daran. Bedenken Sie nur, wieviel
Energie beispielsweise durch Familienstreit vergeudet wird.

WEBER: Das pumpt uns aus

BÖHM: Er nimmt uns viel Kraft und wirkt sich zerstörerisch aus. Da haben wir bereits
etwas, womit wir den Anfang machen können M.

BÖHM: Ich möchte behaupten, dass man das, was jenseits des Denkens hegt, nur
wahrnehmen kann, wenn Denken tatsächhch nicht da ist.

WEBER: Der FUter, von dem wir einleitend sprachen, würde es herausfütern.

BÖHM: Ja, dann würde es nicht mehr DAS sein. Das Denken würde nach semer Massgabe

filtern, und diese ist ziemlich klein. Und es würde die grenzenlose WirkUchkeit oder
TotaUtät auf eine Winzigkeit herunterfiltern, würde es zu einem kleinen Ding machen, das
das Denken fassen kann.

WEBER: Dann ist das Denken also in Wirkhchkeit der Wachtposten am Eingang, der den

Durchgang versperrt.

BÖHM: Das Denken hat natürUch seinen Platz. Ein Denken jedoch, das seine Möglichkeiten

zu überschreiten versucht, blockiert das, was jenseits liegt.

WEBER: Ich verstehe. Wir sprachen einmal über etwas, was hiermit zusammenhängt. Ich
meine die Idee des Nicht-Denkens. Was Sie Einsicht genannt haben, was Krishnamurti
und Sie Einsicht nennen, vermag diesen Zustand zu durchbrechen und die Materie selbst
zu verändern.

BÖHM: Ja, die Materie ün Gehirn selbst. Wir könnten annehmen, dass es eine Art
Einsicht gibt, die sich aus dieser unbekannten Totalität erhebt und unmittelbar auf die
Gehirnmaterie einwirkt, entweder auf der subtilen nichtmanifesten oder vielleicht auch
auf der manifesten Ebene. Wahrscheinlicher wirkt sie im subtilen Nichtmanifesten, das
dann das Manifeste verändert. Die Materie des Gehirns selbst kann sich also verändern
und durch Einsicht in Ordnung gebracht werden. Und in diesem FaU ändert sich auch das

Denken, nicht durch den Vorgang des Denkens, nicht durch vernünftiges Abwägen;
vielmehr findet im Denken eine unmittelbare Veränderung statt35.

Soweit der Dialog von Böhm und Weber. Wir diskutierten ihn:

FUES: Von der Erkenntnis durch «Einsicht» sagt Böhm, dass sie unmittelbar auf die
Materie des Gehirns einwirke, dass sie die Hirnmaterie selbst verändere. Was ist das für
ein Sprecher, der sich anmasst, eme solche Aussage zu machen? Was ist das für ein Sub-



674 WENDEZEITPHYSIK IM DISKURS

jekt, das sich anmasst zu entscheiden, was als positive Veränderung und was als

Verschmutzung des Gehirns zu gelten hat? Was für einen Begriff von den Möglichkeiten und
Grenzen des eigenen Konzipierungsorgans, das diese Aussagen verantwortet, macht sich
der Sprecher? Was für einen Begriff hat er von den QueUen, Grenzen und Möghchkeiten
dieses Organs? — Offenbar keine. Sonst würde er diese Frage zumindest diskutieren.

WEHRLI: An diesem Punkt angelangt, hält sich Böhm jeweüs an Krishnamurti.

FUES: Genau darin hegt, ich gebe es zu, meine tiefbegründete Aversion gegen Leute wie
Krishnamurti, denen selbst der leiseste Ansatz transzendentaler Selbstkritik zu fehlen
scheint.

WEHRLI: Übrigens habe ich versucht, Krishnamurti zu lesen. Was ein fast unmögüches
Unterfangen ist — wahrscheinhch müsste man ihn erlebthaben.

STETTLER: Das meine ich auch. Er wiederholt x-mal dasselbe, so dass der aufmerksame
Leser schon nach kurzer Zeit genug bekommt.

WEHRLI: Krishnamurti wiederholt sich so lange und so gezielt, dass man den Inhalt
zwangsläufig aus den Augen verUeren muss.

STETTLER: Seine Absicht ist es, durch ständige Wiederholung das Denken zu entleeren,
die völhge Entleerung des Denkens zu bewerkstetügen.

FUES: Denn das Denken blockiert, wie es bei Böhm so schön heisst. Doch genau um
diese Blockade war es der abendländischen Wissenschaftstheorie immer zu tun. Es fragt
sich: Was ist das Humane? Die totale Deblockierung des Denkens? Oder der Versuch,
Ulm kraft des Denkens Grenzen zu ziehen? — Wohl letzteres.

WEHRLI: In unserer Denkschule gross geworden, bleibt einem nur die Wahl der letzteren

Variante, ist die Antwort gewissermassen vorgegeben. Dennoch darf man berechtigte
Zweifel haben, ob unsere Position die einzig legitime ist.

FUES: Einverstanden. Doch in diesem FaU müsste der Begriff der Humanität unbedingt
problematisiert werden, was Ken WUber in «Physik, Mystik und das neue holographische
Paradigma» tut.

Wilber entwirft eine Kosmologie, die das Universum in sechs Schichten
oder Ebenen aufstuft (man erinnert sich unwillkürlich an das «zwiebelscha-
lenförmige» Sphären-Welt-Modell des Mittelalters). Die Ebenen schichten
sich von unten nach oben wie folgt:

1. Die materielle Ebene. Sie enthält anorganische Materie/Energie,
entspricht also wissenschaftlich dem Gegenstand der Physik und der Chemie.

2. Die biologische Ebene. Sie enthält die organische, instinkt- und gefühlsmässig

organisierte Materie/Energie, entspricht also wissenschaftlich
der Biologie.

3. Die mentale Ebene. Sie enthält Ego Logik, Denken, entspricht also
wissenschaftlich der Psychologie und der Philosophie.

4. Die subtile Ebene. Sie enthält das Archetypische, Trans-Individuelle,
Intuitive, visionäre Erkenntnis, Auren von Glückseügkeit, engelhafte



WENDEZEITPHYSIK IM DISKURS 675

oder archetypische Intuition. Sie entspricht dem Gegenstand der Heils-
Religionen, wie sie das Judentum, das Christentum und der Islam sind.

5. Die kausale Ebene des formlosen Glanzes und der vollkommenen
Transzendenz. Auf ihr geht die Welt bereits in ihre einfache Einheit
zurück, die aber noch die Form der Kausalität, der Ursache für die Ebenen

unter ihr hat. Sie entspricht dem Gegenstand der Weisheits-Religion,

wie sie etwa der Zen-Buddhismus ist.
6. Die absolute Ebene des Bewusstseins-an-Sich, der Quelle und des

Wesens aller Ebenen. Sie entspricht dem, was Meister Eckhart «die stille
Wüste der Gottheit» nennt und büdet den formlos reinen Urgrund wie
Ungrund der Welt, ihre so unbestimmt einfache Einheit, dass sie noch
jenseits dieser Bestimmung liegt. Sie ist Wilber zufolge nur denjenigen
einzelnen zugänghch, «denen es gelingt, die Schranken der Ebenen 4
und 5 endgültig zu durchbrechen und auf diese Weise zum Absoluten
Bewusstsein zu erwachen»36.

Jede Ebene birgt alle tieferen in sich, durchdringt sie und hebt sie in sich
auf, während sie keinen Zugang zur nächsthöheren hat. Kosmogonisch
breitet sich ein ununterbrochener Strom des Werdens und Entstehens, Dif-
ferenzierens und Abteilens von der höchsten bis zur niedersten Seinsebene
aus, kosmologisch jedoch besitzt das menschliche Bewusst-Sein die
Chance und die Möglichkeit, gegen den Strom zu schwimmen, die Bewegung

des Werdens umzukehren, in seinsversammelndem Entwerden die
Schranken der Stufenordnung zu durchbrechen und sich mit der Welt in
ihren Ursprung zurückzufinden37. (Die Parallelen dieses Entwurfs mit der
neuplatonischen Ideenlehre sind offensichtlich.)

David Böhms holographisches Modell der eingefalteten Ordnung
gehört Ken Wilber zufolge nur der ersten, der Ebene der anorganischen
Materie /Energie an. «Kurz gesagt: Die eingefaltete Ordnung ist die
vereinheitlichende Tiefenstruktur (Holoarchie) der Ebene 1, die die entfalteten

Oberflächenstrukturen der Elementarteilchen und Wellen
unterschreitet) und ihnen zugrunde liegt. Dieses Konzept schliesst
ausdrücklich jegliche höheren Bereiche wie Geist und Bewusstsein aus.38»

Anders gesagt: das Modell der eingefalteten Ordnung schliesst die Resultate

der nach-newtonischen Physik wieder mit der begreiflichen Wirklichkeit,

vielleicht sogar mit der sinnlich erfahrbaren Realität des Subjekts der
Moderne zusammen, es beinhaltet jedoch keine Revision dieser Subjektivität

als der Form, in der das «Ich denke» sein Selbst begreift. Deckt sich
diese These mit Böhms eigenen Äusserungen?

BÖHM: Die physikalischen VorsteUungen sind im wesentUchen nur VorsteUungsbüder
der Gleichungen. Damit meine ich, sie dienen nur dazu, uns ein gedankliches BUd von
dem zu vermitteln, was die Gleichungen errechnen, so dass man das in irgendeiner vor-
steUbaren, wenn auch konfusen Form erfassen kann.



676 WENDEZEITPHYSIK IM DISKURS

WEBER: Und wie würden Sie sich das anders vorsteUen?

BÖHM: Nun, wir versuchen, eine Beschreibung der Wirklichkeit zu geben, sei sie nun
richtig oder falsch. Wir schlagen eine Anschauung von der Wirklichkeit vor, eine
Beschreibung, die dieser Wirkhchkeit ziemlich getreulich oder ganz entspricht, und wir
können diese Mathematik dann als eine Möglichkeit ansehen zu berechnen, was innerhalb

dieser Wirkhchkeit geschieht.
Im Rahmen der gegenwärtigen Quantenmechanik behaupten die Quantenphysiker
einerseits, es gebe eine Wirklichkeit, die Elementarteilchen seien real, und sie selbst als

Physiker sind von dieser ihr Handeln motivierenden Wirkhchkeit zutiefst überzeugt.
Andererseits sagen sie, diese Elementarteilchen besassen überhaupt keine Wirklichkeit;
die einzige Realität seien vielmehr die Ergebnisse unserer Instrumente, und es gebe keine
MögUchkeit, die Wirklichkeit zu beschreiben. Vielleicht glauben sie auf irgendeine Weise
an die Wirklichkeit, aber es ist alles ziemlich wirres Zeug39.

Diese Grundsatzerklärung ist kein «wirres Zeug», sondern formuliert präzise

den Widerspruch, in dem sich die Physik der Neuzeit durch ihren eigenen

Fortschritt heute befindet. Die Elementarteüchen sind real, weü sie
sich durch eine rational streng formalisierte Mathematik berechnen lassen
und in instrumentell gesteuerten Experimenten diese errechnete Reahtät
wüklich bestätigen. Eben darin jedoch setzen sie sich ausserhalb der
Selbstvergewisserungslogik des Subjekts und lassen sich auf seine sinnhche
Reahtätserfahrung nur noch unter einer ihnen nicht eigentümlichen,
sondern vom Reduktionsweg oktroyierten Gestalt zurückbeziehen. Ihre Realität

ist dem subjektiven Begreifen konsequent und eben darum wie eben
darin für das Subjekt nicht wirkhch.

Böhms holographische Physik will demgegenüber eine Beschreibung
der Wirkhchkeit geben, die die Quantenphysik zum Gegenstand hat, eine
Beschreibung, die dieser Wirkhchkeit ganz entspricht oder wenigstens
ziemüch getreuüch oder jedenfalls eine Beschreibung, «sei sie nun richtig
oder falsch». Die Mathematik, wie sie Böhm semen Worten nach einzusetzen

gedenkt, mag in ihren Berechnungen diese Beschreibung verifizieren
oder falsifizieren, das gibt letzthch nicht den Ausschlag; die Beschreibung
bleibt aufrechterhalten; denn durch sie wird die fragliche Wirkhchkeit endhch

wieder subjektiv, begreiflich oder gar anschaulich. Während die bisherige

Physik die Vorstellung ihrer Resultate von der Struktur ihrer Gleichungen

abhängig macht und Konfusionen der Vorstellungsbilder um
ihretwillen in Kauf nimmt, kehrt Böhm dieses Verhältnis um. Er sucht die
Resultate der nach-newtonischen Physik um jeden Preis an die
Selbstvergewisserungslogik des modernen Subjekts wieder anzuschliessen, selbst um
den, dass der Anschluss durch sein Objekt desavouiert wird und ideologisch

gegen es durchgesetzt werden muss.

BÖHM: Es (das Denken, Vf.) vergegenständücht sich selbst und bildet sich dann ein, es

gebe nichts als das, was es über sich selbst denken kann und worüber es nachdenkt. Deshalb

büdet das Denken aus dem Wort «das Nichtmanifeste» die Idee des Nichtmanifesten.



WENDEZEITPHYSIK IM DISKURS 677

Und deshalb meint das Denken, das Manifeste plus das Nichtmanifeste machten zusammen

das Ganze aus, und diese VorsteUung vom Ganzen gehe nun einen Schritt über das
Denken hinaus Tatsächhch tut sie das jedoch nicht. Dieses Nichtmanifeste, das das
Denken sich vorsteht, ist immer noch das Manifeste, per definitionem, weil sich etwas
vorsteUen ebenfaUs eine Form des Denkens ist Ganz offensichtlich ist aber das
Nichtmanifeste, von dem wir sprechen, nur ein relativ Nichtmanifestes. Es ist immer noch ein
Ding, wenn auch ein sehr subtiles.

WEBER: Es ist immer noch Materie und von gewissen Bedingungen abhängig.

BÖHM: Ja, von Bedingungen, Gesetzen und dergleichen Doch wie subtü die
Materie auch werden mag, sie ist nicht der wahre Urgrund aUen Seins. Denken Sie daran,
das Wort «wahr», im Lateinischen «verus», bedeutet «das, was ist» (das, was die Metaphysik

des Aristoteles das «to on hè on» nennt, Vf.). Nun kann das Bewusstsein vieUeicht in
dem Suine «wahr» sein, als es ehrhch, geradeheraus oder getreu ist — aber es ist nicht —

das, was ist. Das Denken muss also in irgendeinem Stadium die Frage, was ist, beiseite
schieben. Denken kann das, was ist, nicht erfassen.
Das Denken kann zwar die Frage stellen, aber nicht darüber hinaus gehen. Ich möchte
behaupten, dass man das, was jenseits des Denkens hegt, nur wahrnehmen kann, wenn
Denken tatsächhch nicht da ist40.

«Die eingefaltete Ordnung ist die vereinheitlichende Tiefenstruktur
(Holoarchie) der Ebene 1, die die entfalteten Oberflächenstrukturen der
Elementarteilchen und Wellen <unterschreitet> und ihnen zugrunde
liegt.41 » Die eingefaltete Ordnung ist aber ebensosehr, wie die oben zitierte
Textstelle zeigt, die vereinheitlichende Tiefenstruktur (Holoarchie) des

Entwicklungszusammenhangs von Ebene 6 bis hinunter zu Ebene 1, die
die entfalteten Strukturen jeder Ebene und die Entfaltung ihrer hierarchischen

Beziehung unterschreitet und begründet. Der horizontalen
Holoarchie, die höhere Bereiche wie Geist und Bewusstsein ausdrücklich
ausschliesst, tritt eine vertikale Holoarchie zur Seite, die jene Bereiche ebenso
ausdrücklich einschliesst. Mündet nun deren Entwurf in eine Revision
moderner Subjektivität als der Form, in der das «Ich denke» sein Selbst
begreift?

Böhm beginnt zunächst mit jener Kritik am Denken im allgemeinen, die
Feuerbach an der absoluten Dialektik Hegels im besonderen geübt hat: mit
der Feststellung, dass das Denken sich dazu verführt, sich im Denken zu
überbieten, dass es versucht, auch das andere seiner selbst noch als sein
anderes Selbst zu begreifen42 — also damit, die Tendenz und die Grenze
des Programms zu kennzeichnen, das sich das Subjekt der Moderne mit
seiner Definition durch das «Cogito — sum» vorgeschrieben hat. Das
selbstbewusste Denken reicht, wendet man Wilbers Modell auf Böhms
Ausführungen an, bis zur subtilen Materialität der Ebene 4, sogar noch bis
an die Reduktion dieser Subtilität zur reinen und einfachen Ur-Sächlichkeit
der Ebene 5, am unergründlichen Urgrund der Ebene 6 versagt es jedoch.
Das Denken des Subjekts bezieht sich stets auf und bestimmt sich an



678 WENDEZEITPHYSIK IM DISKURS

Objekten; was sich als nicht objektivierbar erweist, ist ihm unbegreiflich,
und wo sein Begriff ins Nichts greift, wird auch das Subjekt in seinem

Begreifen zunichte43.
Feuerbach hat aus seiner Kritik nicht den Schluss gezogen, das Denken

müsse das Denken des anderen oder sich vor dem anderen aufgeben,
sondern gefolgert, wahres Denken müsse das andere seiner selbst als sein
anderes Selbst denken und darin zugleich die Provokation des denkbar
unerreichten anderen gegen sich selbst mit allen seinen Kräften aufrechterhalten.

Böhm sieht dieses andere nur gegenwärtig werden, «wenn Denken

tatsächlich nicht da ist». Aber wenn nicht Denken, was gewährleistet
dann dessen Gegenwart?

BÖHM: Wir könnten annehmen, dass es eine Art Einsicht gibt, die sich aus dieser
unbekannten Totalität erhebt und unmittelbar auf die Gehirnmaterie einwirkt, entweder auf
der subtilen nichtmanifesten oder vieUeicht auch auf der manifesten Ebene. Wahrscheinlicher

wirkt sie im subtüen Nichtmanifesten, das dann das Manifeste verändert. Die Materie

des Gehirns selbst kann sich also verändern und durch Einsicht in Ordnung gebracht
werden Ich steUe mir vor, dass Einsicht eine Intelligenz jenseits aller Energien ist, die
wir in Gedanken definieren können.

WEBER: Eme aktive InteUigenz?

BÖHM: Ja, eine aktive Intelligenz. Sie ist in dem Sinne aktiv, als sie sich nicht um das Denken

kümmert. Sie transformiert die Materie unmittelbar, übergeht einfach das Denken als

etwas, das keine besondere Bedeutung hat44.

Denken ist dann tatsächlich nicht da, wenn das an seine Stelle tritt, was
Böhm «Einsicht», «Intelligenz» nennt, die unbekannte Totalität der Ebene
6 als eingefaltete Ordnung, als Kosmologie, die sich in der Hierarchie der
Ebenen 6 bis 1 ebenso entfaltet, wie sie sie unterschreitet und begründet.
Diese Intelligenz, die jenseits aller dem Denken definierbaren Energieformen

liegt, überkommt das Denken unmittelbar, überflutet die Vermittlung,
in der es sich die Kultur seines Begriffes erarbeitet, und transformiert es wie
jedes andere aus ihrer Ordnung hervorgegangene Manifeste, das keine
besondere Bedeutung hat. Böhm denkt sich die unbekannte Totalität der
Ebene 6 als ein Wissen, das an seinem einfachen Dasein bereits sein absolutes

Selbstbewusstsein hat, als unbedingte Evidenz, die sich um die
permanenten Zweifel und die mühevollen Aufschlüsse des begreifenden Denkens

nicht kümmert, kurz: als den «intellectus intuitus infinitus», durch den
wir uns Kant zufolge das göttliche Erkennen vorstellen45.

Das Denken des Subjekts, wodurch das Ich sich seines Selbst versichert
und in dieser Versicherung wiederum seiner konsistenten Identität, wird
von einem nicht-subjektiven, absolut (selbst)evidenten Denken verändert
und in Ordnung gebracht. In welche Ordnung?



WENDEZEITPHYSIK IM DISKURS 679

«Cogito — sum». Ich denke — ich bin. Das ist keine Feststellung, sondern
ein Programm. Wo Ich denkt, soll Ich sein, soll Ich sich als sein Sein, als sich
selbst so denken können, dass die Differenz dieses Denkens und jenes
Seins zugleich gilt und im Vollzug ihrer Gültigkeit umfassend und unendlich

suspendiert bleibt. Diese eigentümlich moderne Gültigkeit des
menschlichen Denkens kann sich nur in einem Prozess geltend machen, der
das Ich zum uneingeschränkten Souverän über seine Andersheit als sein
Selbst um den Preis einsetzt, dass es diese Souveränität vollumfänglich an
das Begreifen abtritt, in dem Denken sich wirklich und wahrhaftig als Sein
beschreiben kann. «Ich verstehe unter Humanismus die Gesamtheit der
Diskurse, in denen man dem abendländischen Menschen eingeredet hat:
<Auch wenn du die Macht nicht ausübst, kannst du sehr wohl souverän sein.
Ja: je mehr du auf Machtausübung verzichtest und je besser du dich der
Macht unterwirfst, die über dich gesetzt ist, um so souveräner wirst du
sein.>46» Im unendlichen Aufschub zwischen Souveränität und Untertänigkeit,

Herrschaft und Knechtschaft, verschwindet dem abendländischen
Subjekt die Macht aus den Augen, die es über sich setzt und die somit über
es gesetzt ist, und dieses Verschwinden erfährt und rühmt es als seine Freiheit.

Ebensosehr aber bezeichnet und räumt dieser Aufschub einen Ort
ein, an dem Macht sich abspielt und begriffen werden kann, aufgefasst und
ermittelt als die Vermittlung des Denkens mit sich selbst in der Form absoluter

Subjektivität, bis dem Subjekt die Augen über sich auf- und übergehen.

Der aktiven Intelligenz, die Böhm an die Stelle des subjektiven Denkens

setzt, fehlt eine derartige Instanz. Ihre reine Unmittelbarkeit verwirklicht

sich als unumschränkte Machtausübung, gegen die nirgends
Einspruch erhoben werden kann, weil es keinen Raum in ihr gibt, in dem sie

begreifend, ermittelnd aufgefasst und erörtert werden könnte. Sie ist absolut

hellsichtig für alles, was ist, und darum absolut blind für sich selbst als

die Form ihrer Helligkeit, die in dem einen und immer gleichen Licht «jenseits

aller Energien, die wir in Gedanken definieren können», mit ihr
verschmilzt. Böhm hebt den Humanismus, das Konzept des Menschen als
eines Subjekts, nicht in ein anderes auf, das dessen Definitionen und Defizite

berücksichtigt und überwindet, er sieht nicht einmal die Notwendigkeit
derartiger Aufhebung ein, sondern schiebt das Denken der Moderne in
dem ruchlosen Optimismus, dass totale Macht kraft ihrer Totalität aufhöre,
Machtausübung zu sein, schlicht beiseite. Das endet im ungeniert vertrauten

Umgang mit einer Barbarei, die der Humanismus wenigstens sieht47,

wenn er sie auch bis heute mit unzureichenden Mitteln bekämpft.
Das Gehirn des heutigen Menschen strotzt Böhm zufolge von

Verunreinigungen, die sich im Lauf der Jahrhunderte durch Fehldenken und
Fehlhandeln in ihm angesammelt haben. Selbst wenn nun die Einsicht das

Gehirn eines Individuums nach ihrer Ordnung umgemodelt hat, kann es



680 WENDEZEITPHYSIK IM DISKURS

sich, so Böhm, «zunächst nicht durchsetzen gegenüber der Verunreinigung,
die sich seit unendlichen Zeiten (in der Welt als ganzer, Vf.) angehäuft hat.
Doch kann man diese Verunreinigung verbrennen, so wie sie in dem
betreffenden Individuum verbrannt ist.48» Wo man Bücher verbrennt, verbrennt
man schliesslich auch Menschen. Und wo man Gehirne ausbrennt?

24 Bohm/Weber: Implizite und explizite Ordnung S. 58 — 25 Ibd. S. 59f. — 26 Ibd.
S. 71. - " Ibd. S. 62f. - 28 Ibd. S. 56. - 29 Dies.: Der Physiker und der Mystiker.
S. 208f. — 30 Ibd. S. 214f. - 31 Dies.: ImpUzite und explizite Ordnung S. 107. — 32 Ibd.
S. 106. - 33 Ibd. S. 108. - 34 Ibd. S. 83f. - 35 Ibd. S. 73f. - 36 Wdber: Physik, Mystik und
das neue holographische Paradigma. S. 152. - 37 Ibd. S. 150ff. — 38 Ibd. S. 164/163. —
3g Bohm/Weber: Implizite und explizite Ordnung S. 58/67. -40 Ibd. S. 70ff. - 41 Ibd.
S. 164. — 42 «Hegel ist ein sich im Denken überbietender Denker — er will das Ding selbst
ergreifen, aber im Gedanken des Dings; ausser dem Denken sein, aber im Denken selbst.»

Ludwig Feuerbach: Grundsätze der Phüosophie der Zukunft. Sämtliche Werke, neu hrsg.
von Wühelm Bolin/Friedrich Jodl. Stuttgart 1959, Bd. II, S. 293. — 43 «Wenn wir nicht
objektiv smd, sind wir auch nicht subjektiv, und wer nicht gesehen wird, der ist unsichtbar.»
Hegel an Niethammer am 21. April 1808. Briefe von und an Hegel, hrsg. von Johannes
Hoffmeister. Hamburg 1981, Bd. 4.2, S. 22. — 44 Bohm/Weber: Implizite und exphzite
Ordnung S. 73 f. — 45 «Ein Verstand, in welchem durch das Selbstbewusstsein zugleich alles
Mannigfaltige gegeben würde, würde anschauen; der unsere kann nur denken und muss in
den Sinnen die Anschauung suchen.» Immanuel Kant: Kritik der reinen Vernunft. Transzendentale

Deduktion, B 136. —46 Foucault: Von der Subversion des Wissens. S. 114. — 47 «Es
kann der Einbildungskraft vieUeicht verziehen werden, wenn sie bisweüen schwärmt, d. i.
sich nicht behutsam innerhalb der Schranken der Erfahrung hält, denn wenigstens wird sie
durch einen solchen freien Schwung belebt und gestärkt, und es wird immer leichter sein, ihre
Kühnheit zu massigen, als ihrer Mattigkeit aufzuhelfen. Dass aber der Verstand, der denken
soU, an dessen statt schwärmt, das kann ihm niemals verziehen werden; denn auf ihm beruht
allem alle Hülfe, um der Schwärmerei der Einbildungskraft, wo es nötig ist, Grenzen zu
setzen.» Immanuel Kant: Prolegomena zu einer jeden künftigen Metaphysik, die als Wissenschaft

wird auftreten können, § 35, A 108. — 48 Bohm/Weber: ImpUzite und explizite
Ordnung S. 86.


	Der Anfang der Welt am Ende des Denkens : zu David Bohms Modell der Wendezeitphysik

