
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 70 (1990)

Heft: 7-8

Artikel: Das Ticken des Textes : zur literarischen Wahrnehmung der Zeit

Autor: Utz, Peter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-164787

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-164787
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Peter Utz

Das Ticken des Textes

Zur literarischen Wahrnehmung der Zeit

«Das Ticken des Textes» — der Titel dieses Versuchs mag leicht kindlich
klingen. Kindliche Unbefangenheit führt uns jedoch gerade ins Zentrum
des Themas: das Verhältnis von Zeiterfahrung und literarischem Text. Dies
möchte ich einleitend an einem bekannten Märchen der Gebrüder Grimm
aufzeigen. Das Märchen heisst: Der Wolf und die sieben Geisslein \ Man
kennt die Geschichte vielleicht in einer älteren Version, wie sie auch La
Fontaine in seine Fabeln aufgenommen hat2: Eine Geissenmutter verlässt
ihre Kinder, nicht ohne sie vor dem bösen Wolf zu warnen. Die Kinder halten

denn auch die Türe geschlossen, bis sie der Wolf dann doch überlistet,
mit verstellter Mutterstimme und weiss gefärbten Pfoten. Die Geisslein
öffnen ihm die Türe, und er frisst sie auf. In der Fassung der wichtigsten
deutschen Märchensammlung durch die Gebrüder Grimm, der Kinder- und
Hausmärchen, die 1812 erstmals erscheinen, kommt hier ein für mich
entscheidendes Detail hinzu: Das jüngste der sieben Geisslein kann sich dem
mörderischen Wolf entziehen, indem es sich im Kasten der Standuhr
versteckt. Es erzählt der Geissenmutter nach ihrer Rückkehr den Hergang der
Untat, worauf sich die Geissenmutter am bösen Wolf rächen wird.

Die Rettung im Uhrkasten, dieses neue Detail in einer alten Geschichte,
scheint mir in doppelter Hinsicht signifikant: für die Geschichte der
Zeiterfahrung und für das Problem des Erzählens. Dass in der Haushaltung der
Märchengeissen wie selbstverständlich eine Standuhr steht3, macht aus der
archaischen Geschichte eine moderne. Erst im beginnenden 19. Jahrhundert,

der Zeit also, in der die Gebrüder Grimm ihre Märchen redigieren,
hält die Standuhr auch ins kleinbürgerliche Interieur Einzug. Sie wird Teil
des Mobiliars, an die anderen Möbel angepasst oder sogar fest ins Zimmer
eingebaut. Die mechanische Zeitmessung erobert die Innenräume. Die Zeit
erscheint als Gehäuse, als Raum im Raum. Das Märchen lehrt implizit, dass

nur derjenige überlebt, der sich in dieses Gehäuse hinein verkriecht. Nur
wer sich klein genug macht im Innern der Zeit, der hat eine Zukunft. Und
nur wer sich in die Zeit hineinbegibt, der kann nach der Katastrophe aus ihr
heraus erzählen. Dieser zweite, narrative Aspekt scheint mir an der
Märchengeschichte ebenso relevant wie der sozialgeschichtliche. In der Verbindung

der beiden Aspekte steckt der Kern einer zentralen literaturwissenschaftlichen

Frage: Kann sich nur derjenige erzählerisch befreien, der sich



650 DAS TICKEN DES TEXTES

an die Zeit anpasst, sich in sie hinein verkriecht? Steht also das Erzählen
grundsätzlich in einem mimetischen Verhältnis zur sozialen Zeiterfahrung?
Tickt die Literatur im Takt der Uhren?

Die allgemeine, weitreichende Frage nach dem Verhältnis von Literatur
und geschichtlichem Kontext möchte ich an diesem konkreten Beispiel
präziser formulieren. Nicht zufällig beginnt ja zu Anfang des 19. Jahrhunderts
im Märchen die Uhr zu ticken. Denn um die Wende zum 19. Jahrhundert
setzt sich fast sprunghaft die neue, mechanische Zeiterfahrung durch.
Spätestens in dieser Epoche wird klar, dass Zeit und Zeiterfahrung immer
schon eine soziale Konvention gewesen sind. Zeit, sobald man sie misst, ist
ein soziales und nicht bloss ein physikalisches Faktum, abhängig von den
jeweihgen gesellschaftlichen Massstäben4. Der Durchbruch der mechanischen

Zeitmessung zu Beginn des 19. Jahrhunderts steht am Ende einer
langfristigen sozialen und mentalitätsgeschichtlichen Entwicklung, die ich
hier nur andeuten kann. Zwar kennt man die mechanische Form der
Zeitmessung seit dem späten Mittelalter, und entsprechend wird seit der
Renaissance die Schöpfung, der Staat und sogar der einzelne Mensch mit
der Mechanik der Uhr verglichen5. Die Uhr ist der Taktgeber der
Moderne, lange vor der Dampfmaschine6. Doch erst um die Wende vom
18. zum 19. Jahrhundert dringt die mechanisch gemessene Zeit bis in die
untersten und breitesten Schichten vor, bis in den Haushalt der Märchen-
Geisslein. Die agrarische Zeitordnung, die das Jahr und den Tag nach dem
Rhythmus der landwirtschaftlichen Produktion wahrnimmt, wird ersetzt
durch eine in gleiche Teile geteilte, nur mechanisch messbare Zeit. So
ersetzt die Uhrenmetropole Genf als erste europäische Stadt 1790 die alte,
von der Dauer des Tageslichts abhängige Stundeneinteilung durch eine

genaue Einteilung des Tages in mechanisch gemessene Stundeneinheiten7.
An diesen Takt der Uhren hat sich nun jedes Kind zu gewöhnen. Der deutsche

Pädagoge Johann Heinrich Campe empfiehlt schon 1785, den
Kindern öfters Taschenuhren ans Ohr zu halten: «Man hältz. B. dem Kind eine
Taschenuhr einigemal dicht ans Ohr, und ahmt den Schlag derselben mit seiner

Stimme nach, indem man tick! tick! tick! sagt.»&

Leiser oder lauter klingt dieses neue Ticken durch die Epoche. Sogar die
Musik wird von ihm erobert: Marschrhythmen dringen in die symphonische

Musik ein, und die preussischen Militärkapellen beschleunigen den
Takt ihrer sogenannten «Ordinaire»-Märsche von 60 auf 72 Schritte in der
Minute9. Die Erfindung des Metronoms, das 1815 patentiert wird, erlaubt
die präzise Fixierung der vom Komponisten vorgegebenen Zeitangaben,
was seinerseits die kompositorischen Möglichkeiten des Spiels mit der Zeit
erweitert — man denke nur an Beethoven und seine Kunst musikalischer
Zeitgestaltung10. Auch für die symphonische Musik wird nun ein externer
Taktgeber nötig: Der Dirigent, Herrscher über die musikalische Zeitgestal-



DAS TICKEN DES TEXTES 651

tung, tritt dem Orchester gegenüber. Bis in die Konzertsäle hinein wird die
Zentralisierung der Zeit fühlbar.

Vor der Zeit sollen alle gleich werden: Ihnen allen bekannt ist der
Versuch der Französischen Revolution, nicht bloss einen neuen Kalender, die
Woche zu zehn Tagen, sondern sogar eine dezimalisierte Tages- und
Stundenzeit einzuführen — dabei spielen auch ökonomische Überlegungen
mit11. Ab 1793 soll der Tag neu 10 Stunden zu 100 Minuten und 100
Sekunden zählen. Die Präsidenten der Convention tragen entsprechende
Uhren, ebenso die ideologischen Vorkämpfer der neuen Zeit. Saint-Just
muss seine Dezimaluhr zur Reparatur bringen, kurz bevor er verhaftet und
hingerichtet wird — deshalb hat diese Uhr ihn überlebt12. Auch wenn dieser

weitreichendste Versuch zur Revolutionierung der Zeit 1806 durch
Napoleon abgebrochen wird, zeigt er doch, wie sehr sich um die Wende
zum 19. Jahrhundert die langfristige Durchsetzung einer einheitlichen,
mechanischen Zeit beschleunigt. Die Industrialisierung ist ohne
Vereinheitlichung der Zeit nicht möglich. So entbrennen die ersten Arbeitskämpfe

nicht zufällig eher um die Arbeitszeit als um den Arbeitslohn. In
der Juli-Revolution von 1830 sollen die Arbeiter in Paris zunächst auf die
Turmuhren geschossen haben13, und auch in der Schweiz richtet sich einer
der ersten Streiks überhaupt gegen die Einrichtung einer Fabrikglocke im
Kanton Glarus. Bis heute ist es immer die Zeit und nicht primär der Lohn,
die im Arbeitsverhältnis überindividuell geregelt werden.

Nicht nur die Arbeiter, sondern auch das Erzählen lehnt sich gegen diese
neue Zeitregulierung auf. Erzählen und Zeitdiktat scheinen zunächst im
Verhältnis der simplen Opposition zu stehen. Höchst bezeichnend, dass
der Entwurf für ein neues Arbeitsreglement in einer französischen Manufaktur

von 1809 es ausdrücklich verbietet, während der Arbeitszeit
Geschichten zu erzählen14. Wer erzählt, der fällt aus dem Arbeitstakt und,
schlimmer noch, er bringt auch seine Zuhörer aus diesem Takt. Erzählen
vermindert das Sozialprodukt.

Die Autoren der Epoche haben ihr Oppositionsverhältnis zur entfremdeten

Uhrzeit immer wieder prägnant formuliert. Schon Rousseau, in dieser

Hinsicht alles andere als ein ideologischer Vorkämpfer der Französischen

Revolution, datiert in seinen Confessions den Beginn seiner Freiheit
auf den Moment, wo er seine Uhr verkauft: «je vendis ma montre, en me dis-
sant avec unejoye incroyable: Grace au Ciel, je n'aurai plus besoin de savoir
l'heure qu'il est.»15 In diesem grossartigen Gestus glaubt Rousseau, man
könne mit der äusseren Uhr auch jede andere zeitliche Fremdbestimmung
loswerden. Die Uhren ticken jedoch auch innen. Der junge Schiller fragt
durch die Lady Milford in Kabale und Liebe (17'82): «Was fang ich mit Leuten

an, deren Seelen so gleich als ihre Sackuhren gehen ?»16 Und wie eine



652 DAS TICKEN DES TEXTES

Antwort darauf schreibt er an seinen Freund Körner drei Jahre später:
«Sehen Sie, bester Freund — unsre Seele ist für etwas Höheres da, als bloss
den uniformen Takt der Maschine zu halten. Tausend Menschen gehen wie
Taschenuhren, die die Materie aufzieht». " Im Innern des Menschen sitzt
eine Uhr. Und umgekehrt sitzt der Mensch in einem gewaltigen Uhrwerk,
das er bloss, zur Feder gekrümmt, antreiben kann. Jean Paul formuliert
dies, aphoristisch zugespitzt, am Schluss von Dr. Katzenbergers Badereise:
«Der Mensch, gepresst wie die gekrümmte Feder in der Uhr, dreht an seiner
Kette die Stundenräder, um sich wieder auszudehnen, und hat er sich für
einen Tag befreit: so wird die Uhr schnell aufgezogen, und er windet wieder
die Kette langsam von neuem ab.»K Die Zeit erscheint als verengter Raum,
als Uhrengehäuse, das nicht einmal mehr, wie in Grimms Märchen, das
Überleben ermöglicht. Statt dessen erfasst Jean Paul mit seinem Text, der
übrigens im selben Jahr erscheint wie das erwähnte französische
Manufakturreglement, die Entfremdung der Zeit als Körperentfremdung: Mit
seinem gekrümmten Rücken treibt der Mensch die Räder der Weltuhr.

Die Uhr sitzt in uns, und wir sitzen in einer Uhr. Nur im Kontext des

sozialgeschichtlichen Umbruchs in der Zeiterfahrung lässt sich die Intensität

verstehen, mit der in der Literatur und in der Philosophie der Epoche
über die Zeit diskutiert wird19. Im Text formiert sich der Widerstand gegen
die Zeit; Schreibfedern als Hemmung des Federwerks. Im Text als einem
eigenen, alternativen Zeit-Raum kann sich aber auch eine andere Subjektivität

formulieren, die aus der mechanischen Zeit hinaustanzt — die romantische

Subjektivität beansprucht ihre eigene Zeit als Raum ihrer Entfaltung20.

Dies ist eine andere, auf den ersten Blick eskapistischere Antwort
auf die moderne Rationalisierung der Zeit. Paradigmatisch dafür Novalis
mit seinem Roman Heinrich von Ofterdingen: Der grosse Aufbruch des

Helden, die Suche nach der mythischen blauen Blume, wird im ersten Satz
des Romans aus der Antithese von Uhrzeit und Erzählen herausgetrieben.
Während die Eltern schlafen und die «Wanduhr» ihren «einförmigen Takt»

schlägt, denkt der junge Held des Romans an die «Erzählungen» eines
«Fremden»21. Konsequent emanzipiert sich der Text aus der Uhrzeit heraus.

«Keine Ordnung mehr nach Raum und Zeit»22, proklamiert er am
Beginn des zweiten Teils. Übrig bleibt dann allein das Erzählen, das sich in
der allegorischen Figur der «Fabel» am eigenen Faden fortspinnt. So wird
der Text selbst zur ästhetischen Gegenwelt gegen die Welt der Räder und
Zeiger. Eine erzromantische Massenflucht aus der Zeit scheint hier
einzusetzen. Auch bei Autoren der späteren Romantik ticken am Anfang des
Erzählens die Uhren, die dann durch das Erzählen selbst ausser Kraft
gesetzt werden. So etwa bei E.T.A. Hoffmanns Erzählung Die Brautwahl
oder in Eichendorffs Taugenichts, wo das mahlende Mühlrad am Anfang
der Erzählung jenen Zeittakt schlägt, aus dem sich der Held und die Erzäh-



DAS TICKEN DES TEXTES 653

lung davonmacht. Sogar Goethe, der sich selbst im Gegensatz zur romantischen

Bewegung sieht, lässt eine Hauptfigur seiner Wahlverwandtschaften
(1809) im entscheidenden Moment vergessen, «seine chronometrische
Sekundenuhr aufzuziehen, das erste Mal seit vielen Jahren». Nun stellen die
Romanfiguren fest, «dass die Zeit anfange, ihnen gleichgültig zu werden.»23

Auf dem Papier, im Text, gibt es jedoch keinen freien Fall aus der Zeit.
Es ist zu undifferenziert und zu undialektisch, die Literatur der Epoche auf
ihre Opposition gegen die Mechanisierung der Zeit oder auf ihre Flucht aus
der Mechanisierung der Zeit festzulegen. Ein altes Romantikklischee, das
sich hartnäckig hält, hätte hier endgültig abzudanken. Denn schon das
siebte Märchengeisslein der Gebrüder Grimm, das ja ebenfalls in diese Zeit
hineingeboren wird, reagiert dialektischer: Man muss sich gerade ins
Gehäuse der Zeit hineinzwängen, will man ihren Zwängen entgehen. Erst
ein in diesem Sinne numerisches Verhältnis zur Zeit macht den Text zum
Ausdruck der Entfremdung der Zeiterfahrung, lässt an ihm ablesen, wogegen

er sich auflehnt oder woraus er flüchtet. Dazu ist es allerdings notwendig,

ihn in seinem Kontext zu sehen. Nur wer die Uhren zu lesen versteht,
wird auch die Texte zu lesen verstehen. Und umgekehrt lassen die Texte
hören, was es in einer historischen Epoche, aber auch, was es uns heute
geschlagen hat.

An zwei Beispielen möchte ich das dialektische Verhältnis des literarischen

Textes zu seinem historischen Kontext konkret entfalten. Nur in
konkreter Konstellation von Text und Kontext lässt sich das Verhältnis von
Literatur und Geschichte greifen und begreifen — dies möchte ich dann, an
die Beispiele anschliessend, theoretisch verallgemeinern.

Zunächst zu den Textbeispielen, die ich auf dem skizzierten Hintergrund
des epochalen Umbruchs in der Wahrnehmung der Zeit zu lesen
vorschlage. Sie stammen beide von einem Autor, den die alte, «immanente»
Literaturwissenschaft zum Musterbeispiel eines romantischen Zeitflüchtlings

emporstilisiert hat: Clemens Brentano24.
Den ersten Text verfasst Brentano zusammen mit Joseph Görres.

Entsprechend der doppelten Autorschaft hat der Titel und der ganze Text ein
Janusgesicht: Die zwei Autoren Brentano und Görres haben je den
Anfangs- und Schlussbuchstaben ihres Namens zum Doppeltitel
zusammengefügt: die Satire von BOGS, dem Uhrmacher25. Dementsprechend
gespalten ist der Held. Er versucht, vom «Menschen» zum «Bürger» zu werden.

Die Welt ist nämlich, wie der Text einleitend festhält, in die Hände der
«Bürger» geraten — im Jahr 1807, ein Jahr, nachdem Napoleon den
revolutionären Kalender abgeschafft und die Utopie vom «citoyen» begraben hat,
ist dies eine bestürzend zeitgemässe Satire. Um nun in die Bürgergesellschaft,

die sich offenbar universell durchgesetzt hat, aufgenommen zu werden,

muss der Uhrmacher BOGS ein doppeltes Examen bestehen:



654 DAS TICKEN DES TEXTES

Zunächst wird er einem Konzert ausgesetzt, wo er sich darüber ausweisen

muss, dass er gegen alle «Strapazen der Empfindung» abgehärtet ist26.

BOGS übersteht die Überschwemmung seiner Sinne durch die Musik,
indem er sich an seine Taschenuhren klammert. Weil er zwar seine Uhren
behalten, aber momentan seinen Kopf an die Musik verloren hat, wird dieser

Kopf im zweiten Teil der Satire durch eine Medizinerkommission noch
von innen her inspiziert, nachdem BOGS in die Hypnose versetzt worden
ist. Im Innern des Uhrmacherkopfs finden die Mediziner Tausende tickender

Uhren aller Gattungen und Grössen. Sie zeigen genau die gleiche Zeit
wie die Uhren aussen. Die Haupthöhle des Uhrmachers geht mit den
Uhren der Gesellschaft im Gleichtakt. Nur im dunkelsten Winkel des
Gehirns halten sich phantastische Reste von BOGS Musikerlebnis. Als die
Mediziner auch diesen Winkel ausleuchten wollen, kommt es zur Explosion.

Dabei wird der Schädel von BOGS gespalten: Sein bürgerliches
Gesicht kann in die Bürgergesellschaft eintreten. Das zweite Gesicht hingegen,

das die Mediziner an der Rückseite des Kopfes angetroffen haben,
wird abgespalten. Heimatlos und verfolgt durch die Bürgergesellschaft
treibt diese phantastisch-musikalische Seite des Uhrmachers durch die
Welt.

Die in mehrfacher Beziehung janusköpfige Satire lebt zunächst von der
Opposition: der Gegenüberstellung von Mensch und Bürger, von Musik
und Maschine, von Uhr und Ohr27. Mit unheimlicher Schärfe analysiert sie
den Begriff der «Inkorporation» 28. In die Bürgergesellschaft wird nur
inkorporiert, wer selbst seinerseits die Bürgerzeit inkorporiert hat. Erst wo
die Uhren innen im Gleichtakt mit den Uhren aussen ticken, drohen keine
Eskapaden der Phantasie mehr. Dies ist nicht nur die satirische Illustration
jener Verinnerlichung der Zeiterfahrung, welche die Pädagogik der Zeit
den Kindern mit den tickenden Uhren in die Ohren eintrichtert. Dies ist —
noch weitergehend — eine Auseinandersetzung mit der Metapher von der
«inneren Uhr», mit der sich das innere Zeitgefühl auch sprachlich mechanisiert.

Wer sich auf diese Metapher einlässt, ist schon von ihr gefangen.
Kafka beispielsweise wird 1922 in sein Tagebuch notieren: «Unmöglichkeit
zu schlafen, Unmöglichkeit zu wachen, Unmöglichkeit, das Leben, genauer
die Aufeinanderfolge des Lebens, zu ertragen. Die Uhren stimmen nicht
überein, die innere jagt in einer teuflischen oder dämonischen oderjedenfalls
unmenschlichen Art, die äussere geht stockend ihren gewöhnlichen Gang. »29

Wer in dieser Weise die «inneren» und die «äusseren» Uhren messend
vergleicht, gerät notwendigerweise zwischen ihre Räder. Lange vor Kafka
nimmt Brentano in seiner Satire die Metapher von der «inneren Uhr» beim
Wort. Er zeigt, dass schon allein mit diesem Begriff die Bürgergesellschaft
ihre Herrschaft im Innern des Menschen errichtet hat, und dass sie von dort
aus seine Spaltung erzwingt.



DAS TICKEN DES TEXTES 655

Gegen diese pessimistische Vision entwickelt der Text jedoch den
Gegentakt seiner eigenen Musikalität. Eingefasst durch die
tödlichumständliche Amtssprache der Bürgergesellschaft und den Fachjargon der
Mediziner öffnet sich der Text in seinem Zentrum für eine andere Zeit, die
nicht mit Uhren zu messen ist. Denn die Darstellung des Konzerts in der
Mitte des Textes überschwemmt mit Reimen, Assonnanzen, Alliterationen,
Reprisen und Modulationen den Leser. Als hochromantische Musikphantasie

folgt sie keinem Marschtakt, kein Metronom könnte sie zerhacken.
BOGS selbst hat nach dem Konzert den Eindruck, vierzehn Tage ausserhalb

der Zeit gelebt zu haben30. Dass der Leser diesen Eindruck teilt, liegt
nicht an der Länge des entsprechenden Textabschnitts. Es liegt an der
Kumulation sinnlicher Bilder, die sich zwar im Text folgen, durch ihre sinnliche

Präsenz aber in einer Art Gleichzeitigkeit vereinigen. Mein Begriff der
«Gleichzeitigkeit» allerdings erweist sich als unzureichend, weil er in jene
Zeitmessung zurückführt, die der Text gerade ausser Kraft setzt — noch in
unserer Beschreibungssprache ticken so überall die Uhren und drohen die
Textmusik zu übertönen. Man ist versucht, das Phänomen dieser besonderen,

inneren Zeiterfahrung in Metaphern des Raums zu beschreiben. Dies
im Sinne jener romantischen Maxime von Novalis, dass die Zeit der «innere
Raum» sei31. Dieser «innere Raum» entfaltet sich in der Konzertbeschreibung.

Nur in der Metapher des Raums als einer «représentation symbolique»

kann eine homogene Zeit, die nicht in einzelne Augenblicke zerfällt,
überhaupt formuliert werden — darauf hat Henri Bergson aufmerksam
gemacht32. Brentanos Text stellt diesen homogenen Zeit-Raum in der
Konzertbeschreibung her. Der Leser nimmt — wie Jean Paul dies in seinem
Hesperus (1795) witzig formuliert — Platz auf seinem «Kanapee, die schönsten

Lese-Horen tanzen um ihn herum und verstecken ihm seine Repetieruhr.»33

Die grazilen Göttinnen der Lese-Zeit, die «Lese-Horen», wie Jean
Paul sie tauft, regieren in Brentanos Text jedoch nur für die Dauer des
Konzerts. Dann tritt wieder die «Repetieruhr» in Kraft, dann wird die Illusion
einer homogenen inneren Zeit durch die Mediziner auseinandergesprengt.
Am Schluss bleiben nur noch ein äusserer, veräusserlichter Raum und eine
ebenso veräusserlichte Zeit übrig. Eine Leere, in der nur noch tausend
Uhren ticken.

So treibt Brentano seine satirische Analyse des Zeitbegriffs bis an den
Punkt, wo unser rein metaphorischer Zugriff auf die Zeit unter den Begriffen

des Raum aus dem Text herausspringt, wo dem Leser bewusst wird,
dass sein eigenes begriffliches Räderwerk nicht mehr greift. In subtiler
Weise verkehrt Brentano den Uhrmacher-Beruf in sein Gegenteil: Brentanos

Uhrmacher-Text setzt die Uhrwerke unsere Begriffe ausser Betrieb.
Vielleicht ist dies der Grund, weshalb dieser Text bisher von der

Literaturwissenschaft kaum beachtet worden ist, weshalb sogar eine neuere



656 DAS TICKEN DES TEXTES

Monographie zum Zeitproblem bei Brentano achtlos an ihm vorbeigeht34.
Sieht man den Text im Kraftfeld seiner Epoche, so spaltet er sich wie sein
Titelbild in zwei Hälften, die zueinander in radikaler, mit Uhren nicht mehr
zu messender Ungleichzeitigkeit stehen. Der Text dekonstruiert sich in
gewissem Masse selbst und frustriert so jeden Blick, der im Kunstwerk das
Ganze und das Schöne auffinden möchte.

Demgegenüber hat man Brentanos Geschichte vom braven Kasperl und
der schönen Anneri, mein zweites Beispiel, immer wieder als erzählerisches
Meisterwerk bewundert und interpretiert. Ich kann weder die recht verwik-
kelte Handlung noch ihre verschiedenen Deutungen hier nachzeichnen.
Wichtig ist mir hier auch nicht die eigentliche Geschichte vom braven
Unteroffizier Kasperl, der sich aus falscher Ehrenideologie selbst
erschiesst, noch die Geschichte von der braven Anneri, die sich ebenso tapfer

hinrichten lässt, um ihren falschen Verführer nicht zu verraten. Wichtig
ist mir hier nur, wie diese Geschichte erzählt wird: Brentano greift zu einer
höchst ungewöhnlichen Erzählweise: er erzählt durch eine doppelte
Erzählinstanz. Der Leser erfährt die grausige Geschichte aus dem Mund
der alten Grossmutter. Sie erzählt bruchstückhaft, langsam, ausschweifend,
ein mündlich-archaisches Erzählen. Ihr Zuhörer im Text ist gleichzeitig der
Ich-Erzähler des Textes. Er ist das Gegenstück zur Grossmutter: Er ist
jung, er ist nicht mehr dem mündlichen Erzählen verpflichtet, sondern ein
«Schreiber», und er geht mit der Hektik der Zeit. Gegen Ende der Nacht,
während der die Grossmutter die Geschichte erzählt und die durch die
Stundenrufe des Nachtwächters gleichmässig rhythmisiert wird,
übernimmt dieser Ich-Erzähler die Erzählinitiative. Als die Grossmutter
schliesslich in umständlicher Weise hervorgekramt hat, dass Anneri am
Ende der Nacht unschuldig hingerichtet werden soll, ist es für eine Rettung
zu spät. Dem Ich-Erzähler, der in einer ungeheuren Beschleunigung der
Erzählung zum Richtplatz stürzt, hält der Henker schon Annerls
«wehmütig» lächelndes Haupt entgegen35.

Diese doppelte Zeitperspektive, durch die Brentano seine Erzählung
erzählen lässt, hat man bisher zwar beschrieben, aber nicht zureichend
erklärt. Der immanente Ansatz, unter dem etwa Richard Alewyn die
Erzählung Brentanos brillant analysiert hat, greift hier in charakteristischer
Weise zu kurz. Alewyn sieht zwar die unterschiedlichen Zeitauffassungen
der beiden Erzählinstanzen, er macht sich jedoch ganz die Optik der
Grossmutter zu eigen36. Zeit erscheint für sie als unendlicher Raum37, ein
Freiraum an der Schwelle zur Ewigkeit. Gewiss ist dies eine höchst romantische

Metapher, analog zum Raum der Musik in der BOGS-Satire,
entsprechend auch der von Novalis proklamierten Verräumlichung der Zeit.
Und dieser scheinbar unendliche Raum ist ein impliziter Protest gegen das
immer enger werdende Gehäuse der realen Zeiterfahrung. Es ist ganz im



DAS TICKEN DES TEXTES 657

Sinne der Grossmutter, wenn Kasperl, der Unteroffizier, in seinem Testament

bestimmt, dass seine silberne Uhr an den Pfarrer übergehen solle38:
Der militärische Taktgeber wird eingewechselt gegen das Versprechen auf
Ewigkeit.

Diese archaisch-christliche Zeitvorstellung wird jedoch durch die besondere

Erzählkonstellation mit der modernen Zeitperspektive des Ich-
Erzählers konfrontiert. Für ihn wird «jede Minute unerkäuflich» 39, im
Sinne jenes berühmten «time is money», das Benjamin Franklin schon 1748
den jungen Handlungsreisenden auf den Weg gegeben hat40. In der Tat ist,
für die Rettung der unschuldigen Anneri, jede Minute kostbar, während die
Grossmutter gerade diese Minuten erzählend verschwendet. Die archaische

Zeitauffassung der Grossmutter wird zum Teil der Katastrophe. So
bleibt es hier nicht bei der blossen Konfrontation zweier inkompatibler
Zeitbegriffe, bei der erzählerischen Gestaltung einer radikalen «Ungleich-
zeitigkeit». Die Inkompatibilität der beiden Zeitperspektiven, die die
Darstellung bestimmen, ist vielmehr selbst ein Thema der Darstellung. Aus der
radikalen «Ungleichzeitigkeit», die auch hier wieder die Erzählung
bestimmt, redet sich Brentano also nicht etwa auf die archaische
Ewigkeitsperspektive der Grossmutter hinaus, sondern er setzt genau diese Zeitperspektive

einer beschleunigten Handlung aus. Am Schluss triumphiert
keiner: Mit der Grossmutter, die am Grab von Kasperl und Anneri tot
umsinkt, wird ihre von keinen Uhren bestimmte Zeitwahrnehmung endgültig

begraben. Aber auch der hilflose Ich-Erzähler macht sich am Schluss

aus seiner Erzählung davon. Im letzten Abschnitt erzählt ein unbestimmtes
«on dit» von dem merkwürdigen, allegorischen Monument, das der Fürst
auf dem Grab von Kasperl und Anneri errichten wird. Ein höchst künstliches

Ende. In ihm wird die Spannung zwischen den zwei Zeitkonzeptionen,
die den Text bestimmen, nicht gelöst, sondern allegorisch stillgelegt und
dadurch erst recht festgehalten. Die Zeit scheint wie durch die Obrigkeit
konfisziert. Im Jahr 1819, dem Jahr der repressiven «Karlsbader
Beschlüsse», wird E.T.A. Hoffmann in sein Tagebuch den Traum notieren:
«Die Polizey Commission nimt alle Uhren von den Thürmen herab und kon-
fiszirt sämtliche Uhren, weil die Zeit konfiszirt werden soll.»41

Man könnte diesen Schluss sehr präzise auf das Entstehungsjahr des

Textes, 1817, beziehen: Er wirkt wie die künstliche Verschlüsselung eines
der ersten Jahre der europäischen Restauration42. Der Fürst errichtet hier
wieder seine versteinerte Herrschaft, obgleich in Gestalt der Grossmutter
die alte, argrarisch-zyklische Zeit eigentlich aus der Welt verschwunden ist.

Der moderne Zeitrhythmus des Ich-Erzählers hat sich noch nicht an ihre
Stelle gesetzt. So bleibt die Zeit in einer irritierenden, spannungsvollen
Schwebe.



658 DAS TICKEN DES TEXTES

Brentanos Geschichte endet aber nicht in einer allegorischen Abbreviatur

der Restauration. In weiterem Zusammenhang markiert er den epochalen

Bruch zwischen zwei Zeitkonzeptionen, die Schwelle zwischen zwei
Lebensrhythmen. Er markiert diese Schwelle nicht nur durch Opposition:
Erst, indem er die beiden Zeitkonzeptionen erzählerisch überlagert, wird
er zum Abbild jener Ungleichzeitigkeiten, die seine Epoche als Epoche des
Übergangs kennzeichnen. Mehr noch: Erst, indem er sich in die aporeti-
schen Widersprüche zwischen den beiden Zeitkonzeptionen hineinerzählt,
macht er in kritischer Absicht sichtbar, dass sich in diesem widersprüchlichen

Zeitgehäuse nicht überleben lässt. Anders als in Grimms Märchen
gibt es in Brentanos Geschichte, die durchaus im Märchenton beginnt,
keinen Märchenschluss. Brentanos literarische Flucht führt in die Zeit hinein.

Brentanos literarische Reflexion des epochalen Umbruchs in der Erfahrung

der Zeit, wie ich sie an den beiden Beispieltexten zu skizzieren
versuchte, scheint mir von grundsätzlichem methodologischen Interesse. Ich
möchte dies in einem letzten Abschnitt meiner Ausführungen umreissen.
Ich hoffe, an diesen Beispielen jene methodischen Probleme deutlicher
formulieren zu können, denen ich mich ausgesetzt sehe, wo immer ich versuche,

einen literarischen Text auf seinen Kontext zu beziehen.
Was ist überhaupt der historische «Kontext» — Schon der Begriff selbst

lässt erkennen, dass es sich nicht um ein historisches Faktum handelt.
«Kontext» ist vielmehr als Netzwerk von Texten aufzufassen. Michel
Foucault hat mit seinem Begriff des «discours» einen analytischen Weg in diese
Richtung gewiesen: Der «discours» als jene Einheit zwischen abstraktem
Sprachsystem und konkreter einzelner Äusserung, in der sich ein bestimmtes

Thema in einer bestimmten Epoche formuliert43. Die Neudefinition der
Zeiterfahrung an der Wende vom 18. zum 19. Jahrhundert wird als solcher
«discours» begreifbar; ein «discours», der die neue Wahrnehmung der Zeit
nicht nur beredet, sondern auch durchsetzen hilft. Heterogenste Beiträge
formieren diesen «discours»:T)ie Kalenderdebatte im Pariser Nationalkonvent,

die pädagogischen Ratschläge der späten Aufklärung, die philosophische
Diskussion des Zeitbegriffs oder sogar die Metronom-Angaben in

Beethovens Partituren. Wie hängen diese heterogenen Elemente zusammen?

— Foucault versucht, diese Frage zu beantworten, indem er die
Regeln der «formation discoursive» aufspüren will, die Regeln, die den
Zusammenhang der einzelnen «énoncés», dieser «atomes du discours»,
verbürgen44. Foucault versteht den «discours» als historisch positives Faktum,
das sich wie eine grammatikalische Struktur beschreiben lässt — er ist
diesbezüglich ein eingestandener Positivist.

Demgegenüber möchte ich hier die Konstruiertheit des Diskurses betonen.

Geschichte ist eine Konstruktion, angeleitet vom Erkenntnisinteresse
der Gegenwart — diese Einsicht Walter Benjamins und seiner Thesen Über



DAS TICKEN DES TEXTES 659

den Begriff der Geschichte 45 müsste auch für den Diskursbegriff Folgen
haben: Gegenwart und Vergangenheit gehen eine Konstellation ein, in der
sie sich wechselseitig aufschliessen. Die Gegenwart als Schlüssel der
Vergangenheit, die Vergangenheit als Schlüssel der Gegenwart. Erst mit den
Gegenwartsuhren im Ohr hören wir das Ticken in den Texten der Vergangenheit.

Erst in unserer Analyse konstelliert sich der Diskurs, durch unsere
Auswahl aus der unendlichen Menge der historischen Äusserungen. Der
Diskurs konstelliert sich so im hermeneutischen Spannungsfeld von Heute
und Vergangenheit, er ist der Text der Epoche, geschrieben aber mit dem
heutigen Bleistift.

Wie verhält sich nun der literarische Text zu einem solchen Diskurs? —
Im Zusammenhang eines historisch objektivierbaren «discours», wie ihn
Foucault versteht, hat ein literarischer Text keinen anderen Status als jedes
andere historische «énoncé». Das Beispiel von Brentanos Texten könnte
hier differenzieren helfen. Denn die Ungleichzeitigkeiten, Maskierungen
und Verwerfungen, die Foucault im Diskurs am Werk sieht, konzentrieren
sich im literarischen Text. Die Ungleichzeitigkeiten, die im Beispiel von
Kasperl und Anneri den Text nicht nur durchziehen, sondern erzählerisch

erzeugen, lassen den grossen historischen Bruch fassen, der durch diesen
Text läuft. Der literarische Text wirkt so als Vergrösserungsglas, er ist die
Lupe des historischen Diskurses. Er macht jene Brüche und Ungleichzeitigkeiten

sichtbar, die — wie Reinhard Kosellek betont hat46 — in der
«histoire de longue durée» nur schwer zu fassen sind. Im literarischen Text
kreuzen sich so die Kraftlinien grosser historischer Felder.

Der literarische Text ist aber noch mehr als das, mehr als eine bloss etwas
prägnante oder schöner klingende Stimme in einem allgemeinen Gemurmel.

Die Metapher von der historischen Lupe sagt es selbst: Um die Strukturen

seiner Epoche zu zeigen, muss der Text Abstand zu seiner Epoche
gewinnen. Erst dieser Abstand lässt für uns, durch den Text, die
Widersprüche der Epoche in seinem Brennpunkt erscheinen. Brentanos und
Görres' Uhrmachergeschichte schafft sich diesen Abstand durch das Mittel
der Satire. Dass dabei kein gerundeter Text mehr entsteht, dass sich der
Text als Zuspitzung der Gegensätze seiner Zeit vielmehr selbst
dekonstruiert, verschafft ihm gerade im Licht der aktuellen Debatte um die
Dekonstruktion ein neues Interesse. Erst wenn man bereit ist, den literarischen

Text auf seine Widersprüche hin zu lesen, mit dem Text und doch
auch gegen ihn, lässt er sich anschliessen an den zeitgenössischen Diskurs.
Dann erst macht er in seinen eigenen Widersprüchen die Widersprüche des
Diskurses sichtbar.

Dadurch leistet der Text aber auch Widerstand gegen den Diskurs.
Diskurse sind immer auch, wie Foucault zu recht betont, Funktionen der
Macht. Der Diskurs über die Zeit um die Wende zum 19. Jahrhundert ist



660 DAS TICKEN DES TEXTES

hierfür ein höchst anschauliches Beispiel. Die Interessen der Macht diktieren

ja den neuen Zeitrhythmus — seien dies der Nationalkonvent, die
Fabrikherren oder die Militärkapellen. Sie pflanzen jene Uhren in unsere
Köpfe, die dort auch heute noch ticken. Diese Uhren hat Brentano in seiner
Uhrmachersatire literarisch inspiziert. In der Kasperl- und Annerl-
Geschichte dagegen macht er die Widersprüche zwischen dem alten und
dem neuen Paradigma der Zeit zum Medium des Erzählens selbst. Dies ist,
liest man den Text in seinem Kontext, ein impliziter, subtiler Protest gegen
das neue Zeitdiktat, das ja zumindest in den Fabriken das Erzählen
schlechthin verbieten will. Das alte Erzählen stirbt in Brentanos
Geschichte, ohne dass sich aber der ökonomischere neue Erzählstil an
seine Stelle setzen könnte. Ein «on dit», so unpersonal wie letztlich jeder
Machtdiskurs 47, hat hier das letzte, künsthche Wort. In dieser Weise erzählt
Brentano in seiner Geschichte das Ende des Erzählens, und über dieses
Ende hinaus. Wenn es kein Erzählen mehr gibt, dann — so kann man aus
Brentanos Erzählung erfahren — ergreift der blosse Machtdiskurs das
Wort und setzt sich seine unbefriedigenden Denkmale. So markiert Brentanos

Text gerade den ästhetischen Abstand zwischen gestaltetem Erzählen
und dem Gemurmel des Diskurses, indem er zuletzt in dieses abtaucht.
Darum wird er zum subtilen Musterbeispiel jenes mimetischen Widerstands

gegen die Zeit, von dem auch Grimms Märchen indirekt erzählt.
Die diskursive Kontextualisierung eines Textes müsste in dieser Weise

die Negativität des literarischen Textes im Diskurs und gegen den Diskurs
herausarbeiten. Theodor W Adorno, der die Negativität des Ästhetischen

gegen die Geschichte immer wieder unterstrichen, sie auch verabsolutiert
hat, spricht vom literarischen Text als einer «geschichtsphilosophischen
Sonnenuhr» 48. Nur negativ, als Schatten, bildet das Ästhetische sich auf die
Geschichte ab. Dieses Bild ist zu schön, um richtig zu sein. Man müsste es
modernisieren. Die Texte der Moderne zeigen nicht mehr die Naturzeit,
sondern die Uhrzeit. Seit die Uhren in unseren Köpfen ticken, ticken sie
auch in den Texten.

1 Die älteste Märchensammlung der Gebrüder Grimm. Hrsg. v. H. Rölleke, Genève 1975,
S. 46ff. —2 Jean de LaFontaine: Fables. Ed. p. A. Adam, Paris 1966, p. 129f. livre IV, fables
XV et XVI. —3 Diesen Hinweis verdanke ich Oskar Negt/Alexander Kluge: Geschichte und
Eigensinn, Frankfurt a. M. 7. Aufl. 1973, S. 758. — 4 Dazu grundsätzlich: Norbert Elias:
Über die Zeit. Hrsg. v. M. Schröter, Frankfurt a. M. 1984. —5 Vgl. Hans Blumenberg:
Paradigmen zu einer Metaphorologie. In: Archiv für Begriffsgeschichte 6 /1960, bes. S. 77 ff. —
6 Diesen Gedanken von Lewis Mumford: Technique et Civilisation, Paris 1950, findet sich
konkret belegt bei Jacques Attali: Histoires du Temps, Paris 1982, p. 173 ff. — 7 Kasimierz
Piesowicz: Lebensrhythmus und Zeitrechnung in der vorindustriellen und in der industriellen

Gesellschaft. In: Geschichte in Wissenschaft und Unterricht 1980, S. 465—485, hier
S. 479. — 8 Zit. nach K. Rutschky (Hrsg.): Schwarze Pädagogik. Frankfurt a. M./Berlin/
Wien 1977, S. 453. —9 Rudolf Wendorff: Zeit und Kultur. Geschichte des Zeitbewusstseins



DAS TICKEN DES TEXTES 661

in Europa. Wiesbaden, 2. Aufl. 1980, S. 264. - 10 Vgl. ebd., S. 350-357. - " Attali
(Anm. 6), p. 195. — n J. de Rey-Pailhade: Une horloge décimale au Capitole en 1794. In:
Bulletin de TAssociation Nationale des Collectionneurs et dAmateurs de l'Horlogerie
Ancienne N° 54/1989, p. 1—38, hier p. 32. — 13 Walter Benjamin: Gesammelte Schriften.
Hrsg. v. R. Tiedemann und H. Schweppenhäuser. Frankfurt a. M. 1980, Bd. 1/2, S. 702. —
14 Michel Foucault: Surveiller et punir. Naissance de la prison. Paris 1975, p. 152. Vgl. auch

Christoph Asendorf: Batterien der Lebenskraft. Zur Geschichte der Dinge und ihrer
Wahrnehmung im 19. Jahrhundert. Giessen 1984, S. 104. — 15 Jean-Jacques Rousseau: Œuvres
complètes. Vol. I, Paris 1959 (Pléjade), p. 363. Vgl. G. Sebba: Time and the modern Self:
Descartes, Rousseau, Beckett. In: The Study of Time I., ed. by J. T. Fraser, Berlin/Heidelberg/New

York 1972, p. 452—469, hier p. 456, und Gerhard Dohrn-van Rossum: «Uhr-
zeit» und «Zeitordnung». Ein Nachtrag zu Lichtenbergs Erklärungen der Hogarthischen
Kupferstiche und ein Beitrag zur Ikonographie der Uhren. In: Ästhetik und Kommunikation
H. 45/46 Jg. 12, S. 51—74, hier S. 72. — 16 Friedrich Schüler: Nationalausgabe. Weimar
1943ff., hier Bd. 5, S. 25. — " Schillers Briefe. Hrsg. v. E. Streitfeld und V. Zmegac, Königstein

1983, S. 83 (an Körner, 7. 5. 1785). — 18 Jean Paul: Werke. Hrsg. v. N. Miller. München,
3. Aufl. 1970ff., Bd. VI, S. 358. — " Ohne diesen Kontext, dafür aber mit immensem
Belegmaterial aus Philosophie und Literatur analysiert diese Debatte Manfred Frank: Das
Problem «Zeit» in der deutschen Romantik, München 1972. — 20 So eine Grundthese der
Untersuchung von Frank. — 21 Werke, Tagebücher und Erzählungen Friedrich von Hardenbergs,

hrsg. v. H.-J. Mahl und R. Samuel, München 1978, Bd. I, S. 240. —22 Ebd., S. 366. -23 Johann Wolfgang von Goethe: Werke. Hamburger Ausgabe in 14 Bänden, hrsg. v.

E. Trunz. München, 10. Aufl. 1981, Bd. 6, S. 290. — 24 Diese alte Sichtweise ist am
eindrücklichsten und folgenreichsten formuliert durch Emil Staiger: Die Zeit als Einbildungskraft

des Dichters (1939), München 1976, S. 19—104. — " Clemens Brentano: Werke. Hrsg.
v. W Frühwald, B. Gajek, F. Kemp. München, 2. Aufl. 1978, Bd. 2, S. 873 ff. Der vollständige,

in sich wiederum gespaltene Titel lautet: «Entweder wunderbare Geschichte von BOGS
dem Uhrmacher, wie er zwar das menschliche Leben längst verlassen, nun aber doch, nach
vielen musikaUschen Leiden zu Wasser und zu Lande, in die bürgerliche Schützengesellschaft

aufgenommen zu werden Hoffnung hat, oder die über die Ufer der badischen
Wochenschrift als Beüage ausgetretene Konzert-Anzeige.» —26 Ebd., S. 888. — 27 Vgl. dazu
vom Verf.: Das Auge und das Ohr im Text. Sinneswahrnehmung in der Literatur der Goethezeit.

München 1990, bes. Kap. 8.3. - 28 Brentano (Anm. 25), Bd. 2, S. 882. — 29 Franz
Kafka: Tagebücher 1910—1923. Frankfurt a. M. 1951, S. 552. Vgl. Theodore Ziolkowski:
Strukturen des modernen Romans. München 1972, S. 41 ff. —30 Brentano (Anm. 25), Bd. 2,
S. 891. — 31 Novalis (Anm. 21), Bd. 2, S. 697. — 32 Henri Bergson: Essai sur les données
immédiates de la conscience. In: H. B. Œuvres, éd. p. A. Robinet, Paris 3è éd. 1970, p. 82. —
33 Jean Paul (Anm. 18), Bd. 1, S. 511. — 34 Josef Zierden: Das Zeitproblem ün Erzählwerk
Clemens Brentanos. Frankfurt a. M./Bern/New York 1985. — 35 Brentano (Anm. 25),
Bd. 2, S. 802. — 36 Richard Alewyn: Brentanos «Geschichte vom braven Kasperl und der
schönen Anneri». In: Interpretationen. Deutsche Erzählungen von Wieland bis Kafka, hrsg.
v. J. Schillemeit. Frankfurt a. M. 1966, S. 101—150, hier S. 110: «Wir müssen lernen, mit
ihren Augen zu sehen.» — Einen synthetisierenden Überblick über die spätere Deutungsgeschichte

des Textes gibt Gerhard Kluge: Clemens Brentano. Geschichte vom braven Kasperl
und der schönen Anneri. Text, Materialien, Kommentar. München/Wien 1979. — 37

Alewyn, ebd., S. 122ff. - 38 Brentano (Anm. 25), S. 793. - 39 Ebd., S. 800. - 40 Wendorff
(Anm. 9), S. 279. — 41 E. T. A. Hoffmann: Nachlese, hrsg. v. F. Schnapp. Darmstadt 1981,
S. 344. — 42 Vgl. dazu ausführlicher vom Verf.: «Ehrenwort» und Ehrenwörter. Perspektiven
literarischer Diskurskritik an Beispielen von Lessing, Schiller, Kleist, Brentano. Erscheint in:
Jahrbuch Deutsch als Fremdsprache 1990. — 43 Michel Foucault: L'archéologie



662 DAS TICKEN DES TEXTES

du savoir. Paris 1969. Foucault versucht hier seinen Begriff des «discours» als Erweiterung
des traditionellen Kontextbegriffs zu fassen (p. 128f.) — Vgl. auch Manfred Frank: Zum
Diskursbegriff bei Foucault. In: Diskurstheorien und Literaturwissenschaft, hrsg. v. J. Fohrmann
und H. Müller. Frankfurt a. M. 1988, S. 25-51. -44 Foucault, ebd., p. 106 f. - 45 Benjamin
(Anm. 13), Bd. 1/2, S. 691—704. - 46 Reinhard Kosellek; Ereignis und Struktur. In:
Geschichte — Ereignis und Erzählung. Hrsg. v. R. Kosellek und W. D. Stempel, München
1973, S. 560-571. - 47 Foucault (Anm. 43), p. 161. - 48 Theodor W. Adorno: Noten zur
Literatur I, Frankfurt a. M. 1958, S. 92.

(Deutsche Fassung der in französischer Sprache gehaltenen Antrittsvorlesung an der Universität

Lausanne.)

Mehr Sicherheit.

SECURITAS SECURITON CONTRAFEU

Securitas AG
Schweiz.
Bewachungsgesellschaft
3052 Zollikofen/Bern
Telefon 031 681111

¦!'&: Securiton AG

Alarm-und
Sicherheitssysteme
3052 Zollikofen/Bern
Telefon 031 681122

{*&i Contrafeu AG

Brandschutzsysteme

3052 Zollikofen/Bern
Telefon 031 681133

a"t_Kî

Wir schützen Menschen und Sachwerte.


	Das Ticken des Textes : zur literarischen Wahrnehmung der Zeit

