Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift fur Politik, Wirtschaft, Kultur
Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 70 (1990)

Heft: 7-8

Artikel: Das Ticken des Textes : zur literarischen Wahrnehmung der Zeit
Autor: Utz, Peter

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-164787

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-164787
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Peter Utz

Das Ticken des Textes

Zur literarischen Wahrnehmung der Zeit

«Das Ticken des Textes» — der Titel dieses Versuchs mag leicht kindlich
klingen. Kindliche Unbefangenheit fithrt uns jedoch gerade ins Zentrum
des Themas: das Verhaltnis von Zeiterfahrung und literarischem Text. Dies
mochte ich einleitend an einem bekannten Marchen der Gebriider Grimm
aufzeigen. Das Marchen heisst: Der Wolf und die sieben Geisslein . Man
kennt die Geschichte vielleicht in einer dlteren Version, wie sie auch La
Fontaine in seine Fabeln aufgenommen hat : Eine Geissenmutter verldsst
ihre Kinder, nicht ohne sie vor dem bosen Wolf zu warnen. Die Kinder hal-
ten denn auch die Tire geschlossen, bis sie der Wolf dann doch tiberlistet,
mit verstellter Mutterstimme und weiss gefarbten Pfoten. Die Geisslein off-
nen ithm die Ttre, und er frisst sie auf. In der Fassung der wichtigsten deut-
schen Marchensammlung durch die Gebriider Grimm, der Kinder- und
Hausmadrchen, die 1812 erstmals erscheinen, kommt hier ein fiir mich ent-
scheidendes Detail hinzu: Das jungste der sieben Geisslein kann sich dem
morderischen Wolf entziehen, indem es sich im Kasten der Standuhr ver-
steckt. Es erzahlt der Geissenmutter nach ihrer Riickkehr den Hergang der
Untat, worauf sich die Geissenmutter am bosen Wolf rachen wird.

Die Rettung im Uhrkasten, dieses neue Detail in einer alten Geschichte,
scheint mir in doppelter Hinsicht signifikant: fiir die Geschichte der Zeit-
erfahrung und fiir das Problem des Erzahlens. Dass in der Haushaltung der
Mairchengeissen wie selbstverstandlich eine Standuhr steht®, macht aus der
archaischen Geschichte eine moderne. Erst im beginnenden 19. Jahrhun-
dert, der Zeit also, in der die Gebruder Grimm ihre Marchen redigieren,
halt die Standuhr auch ins kleinburgerliche Interieur Einzug. Sie wird Teil
des Mobiliars, an die anderen Mobel angepasst oder sogar fest ins Zimmer
eingebaut. Die mechanische Zeitmessung erobert die Innenraume. Die Zeit
erscheint als Gehause, als Raum im Raum. Das Marchen lehrt implizit, dass
nur derjenige uberlebt, der sich in dieses Gehause hinein verkriecht. Nur
wer sich klein genug macht im Innern der Zeit, der hat eine Zukunft. Und
nur wer sich in die Zeit hineinbegibt, der kann nach der Katastrophe aus ihr
heraus erzahlen. Dieser zweite, narrative Aspekt scheint mir an der Mar-
chengeschichte ebenso relevant wie der sozialgeschichtliche. In der Verbin-
dung der beiden Aspekte steckt der Kern einer zentralen literaturwissen-
schaftlichen Frage: Kann sich nur derjenige erzahlerisch befreien, der sich



650 DAS TICKEN DES TEXTES

an die Zeit anpasst, sich in sie hinein verkriecht? Steht also das Erzahlen
grundsatzlich in einem mimetischen Verhaltnis zur sozialen Zeiterfahrung?
Tickt die Literatur im Takt der Uhren?

Die allgemeine, weitreichende Frage nach dem Verhaltnis von Literatur
und geschichtlichem Kontext mochte ich an diesem konkreten Beispiel pra-
ziser formulieren. Nicht zufallig beginnt ja zu Anfang des 19. Jahrhunderts
im Marchen die Uhr zu ticken. Denn um die Wende zum 19. Jahrhundert
setzt sich fast sprunghaft die neue, mechanische Zeiterfahrung durch. Spa-
testens in dieser Epoche wird klar, dass Zeit und Zeiterfahrung immer
schon eine soziale Konvention gewesen sind. Zeit, sobald man sie misst, ist
ein soziales und nicht bloss ein physikalisches Faktum, abhangig von den
jeweiligen gesellschaftlichen Massstaben *. Der Durchbruch der mechani-
schen Zeitmessung zu Beginn des 19. Jahrhunderts steht am Ende einer
langfristigen sozialen und mentalitatsgeschichtlichen Entwicklung, die ich
hier nur andeuten kann. Zwar kennt man die mechanische Form der Zeit-
messung seit dem spaten Mittelalter, und entsprechend wird seit der
Renaissance die Schopfung, der Staat und sogar der einzelne Mensch mit
der Mechanik der Uhr verglichen®. Die Uhr ist der Taktgeber der
Moderne, lange vor der Dampfmaschine®. Doch erst um die Wende vom
18. zum 19. Jahrhundert dringt die mechanisch gemessene Zeit bis in die
untersten und breitesten Schichten vor, bis in den Haushalt der Marchen-
Geisslein. Die agrarische Zeitordnung, die das Jahr und den Tag nach dem
Rhythmus der landwirtschaftlichen Produktion wahrnimmt, wird ersetzt
durch eine in gleiche Teile geteilte, nur mechanisch messbare Zeit. So
ersetzt die Uhrenmetropole Genf als erste europaische Stadt 1790 die alte,
von der Dauer des Tageslichts abhangige Stundeneinteilung durch eine
genaue Einteilung des Tages in mechanisch gemessene Stundeneinheiten’.
An diesen Takt der Uhren hat sich nun jedes Kind zu gewohnen. Der deut-
sche Padagoge Johann Heinrich Campe empfiehlt schon 1785, den Kin-
dern ofters Taschenuhren ans Ohr zu halten: «Man halt z. B. dem Kind eine
Taschenuhr einigemal dicht ans Ohr, und ahmt den Schlag derselben mit sei-
ner Stimme nach, indem man tick! tick! tick! sagt.»®

Leiser oder lauter klingt dieses neue Ticken durch die Epoche. Sogar die
Musik wird von ihm erobert: Marschrhythmen dringen in die symphoni-
sche Musik ein, und die preussischen Militarkapellen beschleunigen den
Takt ihrer sogenannten «Ordinaire~-Marsche von 60 auf 72 Schritte in der
Minute®. Die Erfindung des Metronoms, das 1815 patentiert wird, erlaubt
die prazise Fixierung der vom Komponisten vorgegebenen Zeitangaben,
was seinerseits die kompositorischen Moglichkeiten des Spiels mit der Zeit
erweitert — man denke nur an Beethoven und seine Kunst musikalischer
Zeitgestaltung '°. Auch fiir die symphonische Musik wird nun ein externer
Taktgeber notig: Der Dirigent, Herrscher Uiber die musikalische Zeitgestal-



DAS TICKEN DES TEXTES 651

tung, tritt dem Orchester gegeniiber. Bis in die Konzertsale hinein wird die
Zentralisierung der Zeit fithlbar.

Vor der Zeit sollen alle gleich werden: Thnen allen bekannt ist der Ver-
such der Franzosischen Revolution, nicht bloss einen neuen Kalender, die
Woche zu zehn Tagen, sondern sogar eine dezimalisierte Tages- und Stun-
denzeit einzufilhren — dabei spielen auch okonomische Uberlegungen
mit!l, Ab 1793 soll der Tag neu 10 Stunden zu 100 Minuten und 100
Sekunden zahlen. Die Prasidenten der Convention tragen entsprechende
Uhren, ebenso die ideologischen Vorkampfer der neuen Zeit. Saint-Just
muss seine Dezimaluhr zur Reparatur bringen, kurz bevor er verhaftet und
hingerichtet wird — deshalb hat diese Uhr ihn tliberlebt 2. Auch wenn die-
ser weitreichendste Versuch zur Revolutionierung der Zeit 1806 durch
Napoleon abgebrochen wird, zeigt er doch, wie sehr sich um die Wende
zum 19. Jahrhundert die langfristige Durchsetzung einer einheitlichen,
mechanischen Zeit beschleunigt. Die Industrialisierung ist ohne Verein-
heitlichung der Zeit nicht moglich. So entbrennen die ersten Arbeits-
kampfe nicht zufallig eher um die Arbeitszeit als um den Arbeitslohn. In
der Juli-Revolution von 1830 sollen die Arbeiter in Paris zunachst auf die
Turmuhren geschossen haben '*, und auch in der Schweiz richtet sich einer
der ersten Streiks uberhaupt gegen die Einrichtung einer Fabrikglocke im
Kanton Glarus. Bis heute ist es immer die Zeit und nicht primar der Lohn,
die im Arbeitsverhaltnis tiberindividuell geregelt werden.

Nicht nur die Arbeiter, sondern auch das Erzahlen lehnt sich gegen diese
neue Zeitregulierung auf. Erziahlen und Zeitdiktat scheinen zunédchst im
Verhaltnis der simplen Opposition zu stehen. Hochst bezeichnend, dass
der Entwurf fur ein neues Arbeitsreglement in einer franzosischen Manu-
faktur von 1809 es ausdriicklich verbietet, wahrend der Arbeitszeit
Geschichten zu erzihlen 4. Wer erzahlt, der fallt aus dem Arbeitstakt und,
schlimmer noch, er bringt auch seine Zuhorer aus diesem Takt. Erzahlen
vermindert das Sozialprodukt.

Die Autoren der Epoche haben ihr Oppositionsverhaltnis zur entfrem-
deten Uhrzeit immer wieder pragnant formuliert. Schon Rousseau, in die-
ser Hinsicht alles andere als ein ideologischer Vorkampfer der Franzosi-
schen Revolution, datiert in seinen Confessions den Beginn seiner Freiheit
auf den Moment, wo er seine Uhr verkauft: «e vendis ma montre, en me dis-
sant avec une joye incroyable: Grace au Ciel, je n'aurai plus besoin de savoir
Uheure qu’il est.»' In diesem grossartigen Gestus glaubt Rousseau, man
konne mit der ausseren Uhr auch jede andere zeitliche Fremdbestimmung
loswerden. Die Uhren ticken jedoch auch innen. Der junge Schiller fragt
durch die Lady Milford in Kabale und Liebe (1782): «Was fang ich mit Leu-
ten an, deren Seelen so gleich als ihre Sackuhren gehen ?»' Und wie eine



652 DAS TICKEN DES TEXTES

Antwort darauf schreibt er an seinen Freund Korner drei Jahre spater:
«Sehen Sie, bester Freund — unsre Seele ist fiir etwas Hoheres da, als bloss
den uniformen Takt der Maschine zu halten. Tausend Menschen gehen wie
Taschenuhren, die die Materie aufzieht».'” Im Innern des Menschen sitzt
eine Uhr. Und umgekehrt sitzt der Mensch in einem gewaltigen Uhrwerk,
das er bloss, zur Feder gekriimmt, antreiben kann. Jean Paul formuliert
dies, aphoristisch zugespitzt, am Schluss von Dr. Katzenbergers Badereise:
«Der Mensch, gepresst wie die gekriimmte Feder in der Uhr, dreht an seiner
Kette die Stundenrader, um sich wieder auszudehnen, und hat er sich fiir
einen Tag befreit: so wird die Uhr schnell aufgezogen, und er windet wieder
die Kette langsam von neuem ab.»'8 Die Zeit erscheint als verengter Raum,
als Uhrengehause, das nicht einmal mehr, wie in Grimms Mairchen, das
Uberleben ermoglicht. Statt dessen erfasst Jean Paul mit seinem Text, der
ubrigens im selben Jahr erscheint wie das erwahnte franzosische Manufak-
turreglement, die Entfremdung der Zeit als Korperentfremdung: Mit sei-
nem gekrummten Rucken treibt der Mensch die Rader der Weltuhr.

Die Uhr sitzt in uns, und wir sitzen in einer Uhr. Nur im Kontext des
sozialgeschichtlichen Umbruchs in der Zeiterfahrung lasst sich die Intensi-
tat verstehen, mit der in der Literatur und in der Philosophie der Epoche
tiber die Zeit diskutiert wird '. Im Text formiert sich der Widerstand gegen
die Zeit; Schreibfedern als Hemmung des Federwerks. Im Text als einem
eigenen, alternativen Zeit-Raum kann sich aber auch eine andere Subjekti-
vitat formulieren, die aus der mechanischen Zeit hinaustanzt — die roman-
tische Subjektivitat beansprucht ihre eigene Zeit als Raum ihrer Entfal-
tung 2. Dies ist eine andere, auf den ersten Blick eskapistischere Antwort
auf die moderne Rationalisierung der Zeit. Paradigmatisch dafiir Novalis
mit seinem Roman Heinrich von Ofterdingen: Der grosse Aufbruch des
Helden, die Suche nach der mythischen blauen Blume, wird im ersten Satz
des Romans aus der Antithese von Uhrzeit und Erzahlen herausgetrieben.
Wahrend die Eltern schlafen und die « Wanduhr» ihren «einformigen Takt»
schlagt, denkt der junge Held des Romans an die «Erzahlungen» eines
«Fremden»*'. Konsequent emanzipiert sich der Text aus der Uhrzeit her-
aus. «Keine Ordnung mehr nach Raum und Zeit»**, proklamiert er am
Beginn des zweiten Teils. Ubrig bleibt dann allein das Erzahlen, das sich in
der allegorischen Figur der «Fabel» am eigenen Faden fortspinnt. So wird
der Text selbst zur asthetischen Gegenwelt gegen die Welt der Rader und
Zeiger. Eine erzromantische Massenflucht aus der Zeit scheint hier einzu-
setzen. Auch bei Autoren der spateren Romantik ticken am Anfang des
Erzahlens die Uhren, die dann durch das Erzahlen selbst ausser Kraft
gesetzt werden. So etwa bei E.T. A. Hoffmanns Erzahlung Die Brautwahl
oder in Eichendorffs Taugenichts, wo das mahlende Miihlrad am Anfang
der Erzahlung jenen Zeittakt schlagt, aus dem sich der Held und die Erzah-



DAS TICKEN DES TEXTES 653

lung davonmacht. Sogar Goethe, der sich selbst im Gegensatz zur romanti-
schen Bewegung sieht, lasst eine Hauptfigur seiner Wahlverwandtschaften
(1809) im entscheidenden Moment vergessen, «seine chronometrische
Sekundenuhr aufzuziehen, das erste Mal seit vielen Jahren». Nun stellen die
Romanfiguren fest, «dass die Zeit anfange, ihnen gleichgiiltig zu werden.»*

Auf dem Papier, im Text, gibt es jedoch keinen freien Fall aus der Zeit.
Es ist zu undifferenziert und zu undialektisch, die Literatur der Epoche auf
ihre Opposition gegen die Mechanisierung der Zeit oder auf ihre Flucht aus
der Mechanisierung der Zeit festzulegen. Ein altes Romantikklischee, das
sich hartnackig halt, hatte hier endgiiltig abzudanken. Denn schon das
siebte Marchengeisslein der Gebriider Grimm, das ja ebenfalls in diese Zeit
hineingeboren wird, reagiert dialektischer: Man muss sich gerade ins
Gehause der Zeit hineinzwangen, will man ihren Zwangen entgehen. Erst
ein in diesem Sinne mimetisches Verhaltnis zur Zeit macht den Text zum
Ausdruck der Entfremdung der Zeiterfahrung, lasst an ihm ablesen, woge-
gen er sich auflehnt oder woraus er fliichtet. Dazu ist es allerdings notwen-
dig, ihn in seinem Kontext zu sehen. Nur wer die Uhren zu lesen versteht,
wird auch die Texte zu lesen verstehen. Und umgekehrt lassen die Texte
horen, was es in einer historischen Epoche, aber auch, was es uns heute
geschlagen hat.

An zwei Beispielen mochte ich das dialektische Verhaltnis des literari-
schen Textes zu seinem historischen Kontext konkret entfalten. Nur in kon-
kreter Konstellation von Text und Kontext lasst sich das Verhaltnis von
Literatur und Geschichte greifen und begreifen — dies mochte ich dann, an
die Beispiele anschliessend, theoretisch verallgemeinern.

Zunachst zu den Textbeispielen, die ich auf dem skizzierten Hintergrund
des epochalen Umbruchs in der Wahrnehmung der Zeit zu lesen vor-
schlage. Sie stammen beide von einem Autor, den die alte, «immanente»
Literaturwissenschaft zum Musterbeispiel eines romantischen Zeitfliicht-
lings emporstilisiert hat: Clemens Brentano 24,

Den ersten Text verfasst Brentano zusammen mit Joseph Gorres. Ent-
sprechend der doppelten Autorschaft hat der Titel und der ganze Text ein
Janusgesicht: Die zwei Autoren Brentano und Gorres haben je den
Anfangs- und Schlussbuchstaben ihres Namens zum Doppeltitel zusam-
mengefiigt: die Satire von BOGS, dem Uhrmacher *°. Dementsprechend
gespalten ist der Held. Er versucht, vom «Menschen» zum «Biirger» zu wer-
den. Die Welt ist namlich, wie der Text einleitend festhalt, in die Hande der
«Biirger» geraten — im Jahr 1807, ein Jahr, nachdem Napoleon den revolu-
tionaren Kalender abgeschafft und die Utopie vom «cifoyen» begraben hat,
ist dies eine bestiirzend zeitgemasse Satire. Um nun in die Biirgergesell-
schaft, die sich offenbar universell durchgesetzt hat, aufgenommen zu wer-
den, muss der Uhrmacher BOGS ein doppeltes Examen bestehen:



654 DAS TICKEN DES TEXTES

Zunachst wird er einem Konzert ausgesetzt, wo er sich daruber ausweisen
muss, dass er gegen alle «Strapazen der Empfindung» abgehirtet ist?S.
BOGS iibersteht die Uberschwemmung seiner Sinne durch die Musik,
indem er sich an seine Taschenuhren klammert. Weil er zwar seine Uhren
behalten, aber momentan seinen Kopf an die Musik verloren hat, wird die-
ser Kopf im zweiten Teil der Satire durch eine Medizinerkommission noch
von innen her inspiziert, nachdem BOGS in die Hypnose versetzt worden
ist. Im Innern des Uhrmacherkopfs finden die Mediziner Tausende ticken-
der Uhren aller Gattungen und Grossen. Sie zeigen genau die gleiche Zeit
wie die Uhren aussen. Die Haupthohle des Uhrmachers geht mit den
Uhren der Gesellschaft im Gleichtakt. Nur im dunkelsten Winkel des
Gehirns halten sich phantastische Reste von BOGS Musikerlebnis. Als die
Mediziner auch diesen Winkel ausleuchten wollen, kommt es zur Explo-
sion. Dabei wird der Schadel von BOGS gespalten: Sein biirgerliches
Gesicht kann in die Biirgergesellschaft eintreten. Das zweite Gesicht hinge-
gen, das die Mediziner an der Ruckseite des Kopfes angetroffen haben,
wird abgespalten. Heimatlos und verfolgt durch die Biirgergesellschaft
treibt diese phantastisch-musikalische Seite des Uhrmachers durch die
Welt.

Die in mehrfacher Beziehung januskopfige Satire lebt zunachst von der
Opposition: der Gegeniiberstellung von Mensch und Biurger, von Musik
und Maschine, von Uhr und Ohr ?’. Mit unheimlicher Scharfe analysiert sie
den Begriff der «nkorporation»*®. In die Biirgergesellschaft wird nur
inkorporiert, wer selbst seinerseits die Buirgerzeit inkorporiert hat. Erst wo
die Uhren innen im Gleichtakt mit den Uhren aussen ticken, drohen keine
Eskapaden der Phantasie mehr. Dies ist nicht nur die satirische Illustration
jener Verinnerlichung der Zeiterfahrung, welche die Padagogik der Zeit
den Kindern mit den tickenden Uhren in die Ohren eintrichtert. Dies ist —
noch weitergehend — eine Auseinandersetzung mit der Metapher von der
«inneren Uhr», mit der sich das innere Zeitgefiihl auch sprachlich mechani-
siert. Wer sich auf diese Metapher einlasst, ist schon von ihr gefangen.
Kafka beispielsweise wird 1922 in sein Tagebuch notieren: «Unmoglichkeit
zu schlafen, Unmoglichkeit zu wachen, Unmaoglichkeit, das Leben, genauer
die Aufeinanderfolge des Lebens, zu ertragen. Die Uhren stimmen nicht
tiberein, die innere jagt in einer teuflischen oder damonischen oder jedenfalls
unmenschlichen Art, die dussere geht stockend ihren gewohnlichen Gang.»*°
Wer in dieser Weise die «inneren» und die «ausseren» Uhren messend ver-
gleicht, gerdt notwendigerweise zwischen ihre Rader. Lange vor Kafka
nimmt Brentano in seiner Satire die Metapher von der «inneren Uhr» beim
Wort. Er zeigt, dass schon allein mit diesem Begriff die Burgergesellschaft
ihre Herrschaft im Innern des Menschen errichtet hat, und dass sie von dort
aus seine Spaltung erzwingt.



DAS TICKEN DES TEXTES 655

Gegen diese pessimistische Vision entwickelt der Text jedoch den
Gegentakt seiner eigenen Musikalitat. Eingefasst durch die todlich-
umstandliche Amtssprache der Biirgergesellschaft und den Fachjargon der
Mediziner offnet sich der Text in seinem Zentrum fir eine andere Zeit, die
nicht mit Uhren zu messen ist. Denn die Darstellung des Konzerts in der
Mitte des Textes uberschwemmt mit Reimen, Assonnanzen, Alliterationen,
Reprisen und Modulationen den Leser. Als hochromantische Musikphan-
tasie folgt sie keinem Marschtakt, kein Metronom konnte sie zerhacken.
BOGS selbst hat nach dem Konzert den Eindruck, vierzehn Tage ausser-
halb der Zeit gelebt zu haben*’. Dass der Leser diesen Eindruck teilt, liegt
nicht an der Lange des entsprechenden Textabschnitts. Es liegt an der
Kumulation sinnlicher Bilder, die sich zwar im Text folgen, durch ihre sinn-
liche Prasenz aber in einer Art Gleichzeitigkeit vereinigen. Mein Begriff der
«Gleichzeitigkeit» allerdings erweist sich als unzureichend, weil er in jene
Zeitmessung zuriickfiihrt, die der Text gerade ausser Kraft setzt — noch in
unserer Beschreibungssprache ticken so iiberall die Uhren und drohen die
Textmusik zu tibertonen. Man ist versucht, das Phanomen dieser besonde-
ren, inneren Zeiterfahrung in Metaphern des Raums zu beschreiben. Dies
im Sinne jener romantischen Maxime von Novalis, dass die Zeit der «innere
Raum» sei!, Dieser «innere Raum» entfaltet sich in der Konzertbeschrei-
bung. Nur in der Metapher des Raums als einer «représentation symboli-
que» kann eine homogene Zeit, die nicht in einzelne Augenblicke zerfillt,
uberhaupt formuliert werden — darauf hat Henri Bergson aufmerksam
gemacht *2. Brentanos Text stellt diesen homogenen Zeit-Raum in der Kon-
zertbeschreibung her. Der Leser nimmt — wie Jean Paul dies in seinem
Hesperus (1795) witzig formuliert — Platz auf seinem «Kanapee, die schon-
sten Lese-Horen tanzen um ihn herum und verstecken ihm seine Repetier-
uhr»33 Die grazilen Gottinnen der Lese-Zeit, die «Lese-Horen», wie Jean
Paul sie tauft, regieren in Brentanos Text jedoch nur fiir die Dauer des Kon-
zerts. Dann tritt wieder die «Repetieruhr» in Kraft, dann wird die Illusion
einer homogenen inneren Zeit durch die Mediziner auseinandergesprengt.
Am Schluss bleiben nur noch ein ausserer, verausserlichter Raum und eine
ebenso verausserlichte Zeit ubrig. Eine Leere, in der nur noch tausend
Uhren ticken.

So treibt Brentano seine satirische Analyse des Zeitbegriffs bis an den
Punkt, wo unser rein metaphorischer Zugriff auf die Zeit unter den Begrif-
fen des Raum aus dem Text herausspringt, wo dem Leser bewusst wird,
dass sein eigenes begriffliches Raderwerk nicht mehr greift. In subtiler
Weise verkehrt Brentano den Uhrmacher-Beruf in sein Gegenteil: Bren-
tanos Uhrmacher-Text setzt die Uhrwerke unsere Begriffe ausser Betrieb.

Vielleicht ist dies der Grund, weshalb dieser Text bisher von der Litera-
turwissenschaft kaum beachtet worden ist, weshalb sogar eine neuere



656 DAS TICKEN DES TEXTES

Monographie zum Zeitproblem bei Brentano achtlos an ihm vorbeigeht 3.
Sieht man den Text im Kraftfeld seiner Epoche, so spaltet er sich wie sein
Titelbild in zwei Hailften, die zueinander in radikaler, mit Uhren nicht mehr
zu messender Ungleichzeitigkeit stehen. Der Text dekonstruiert sich in
gewissem Masse selbst und frustriert so jeden Blick, der im Kunstwerk das
Ganze und das Schone auffinden mochte. '

Demgegentiiber hat man Brentanos Geschichte vom braven Kasperl und
der schonen Annerl, mein zweites Beispiel, immer wieder als erzahlerisches
Meisterwerk bewundert und interpretiert. Ich kann weder die recht verwik-
kelte Handlung noch ihre verschiedenen Deutungen hier nachzeichnen.
Wichtig ist mir hier auch nicht die eigentliche Geschichte vom braven
Unteroffizier Kasperl, der sich aus falscher Ehrenideologie selbst
erschiesst, noch die Geschichte von der braven Annerl, die sich ebenso tap-
fer hinrichten lasst, um ihren falschen Verfiihrer nicht zu verraten. Wichtig
ist mir hier nur, wie diese Geschichte erzahlt wird: Brentano greift zu einer
hochst ungewohnlichen Erzahlweise: er erzahlt durch eine doppelte
Erzahlinstanz. Der Leser erfahrt die grausige Geschichte aus dem Mund
der alten Grossmutter. Sie erzahlt bruchstuckhaft, langsam, ausschweifend,
ein miindlich-archaisches Erzahlen. Thr Zuhorer im Text ist gleichzeitig der
Ich-Erzahler des Textes. Er ist das Gegenstiick zur Grossmutter: Er ist
jung, er ist nicht mehr dem miundlichen Erzahlen verpflichtet, sondern ein
«Schreiber», und er geht mit der Hektik der Zeit. Gegen Ende der Nacht,
wahrend der die Grossmutter die Geschichte erzahlt und die durch die
Stundenrufe des Nachtwachters gleichmassig rhythmisiert wird, uber-
nimmt dieser Ich-Erzahler die Erzahlinitiative. Als die Grossmutter
schliesslich in umstandlicher Weise hervorgekramt hat, dass Annerl am
Ende der Nacht unschuldig hingerichtet werden soll, ist es fur eine Rettung
zu spit. Dem Ich-Erzahler, der in einer ungeheuren Beschleunigung der
Erzahlung zum Richtplatz stiirzt, halt der Henker schon Annerls «weh-
miitig» lachelndes Haupt entgegen 3°.

Diese doppelte Zeitperspektive, durch die Brentano seine Erzahlung
erzahlen lasst, hat man bisher zwar beschrieben, aber nicht zureichend
erklart. Der immanente Ansatz, unter dem etwa Richard Alewyn die
Erzahlung Brentanos brillant analysiert hat, greift hier in charakteristischer
Weise zu kurz. Alewyn sieht zwar die unterschiedlichen Zeitauffassungen
der beiden Erzahlinstanzen, er macht sich jedoch ganz die Optik der
Grossmutter zu eigen 3. Zeit erscheint fiir sie als unendlicher Raum*’, ein
Freiraum an der Schwelle zur Ewigkeit. Gewiss ist dies eine hochst roman-
tische Metapher, analog zum Raum der Musik in der BOGS-Satire, ent-
sprechend auch der von Novalis proklamierten Verraumlichung der Zeit.
Und dieser scheinbar unendliche Raum ist ein impliziter Protest gegen das
immer enger werdende Gehause der realen Zeiterfahrung. Es ist ganz im



DAS TICKEN DES TEXTES 657

Sinne der Grossmutter, wenn Kasperl, der Unteroffizier, in seinem Testa-
ment bestimmt, dass seine silberne Uhr an den Pfarrer libergehen solle *®:
Der militarische Taktgeber wird eingewechselt gegen das Versprechen auf
Ewigkeit.

Diese archaisch-christliche Zeitvorstellung wird jedoch durch die beson-
dere Erzahlkonstellation mit der modernen Zeitperspektive des Ich-
Erzihlers konfrontiert. Fir ihn wird «ede Minute unerkduflich»3°, im
Sinne jenes bertihmten «time is money», das Benjamin Franklin schon 1748
den jungen Handlungsreisenden auf den Weg gegeben hat*’. In der Tat ist,
fir die Rettung der unschuldigen Annerl, jede Minute kostbar, wahrend die
Grossmutter gerade diese Minuten erzahlend verschwendet. Die archai-
sche Zeitauffassung der Grossmutter wird zum Teil der Katastrophe. So
bleibt es hier nicht bei der blossen Konfrontation zweier inkompatibler
Zeitbegriffe, bei der erzahlerischen Gestaltung einer radikalen «Ungleich-
zeitigkeit». Die Inkompatibilitat der beiden Zeitperspektiven, die die Dar-
stellung bestimmen, ist vielmehr selbst ein Thema der Darstellung. Aus der
radikalen «Ungleichzeitigkeit», die auch hier wieder die Erzahlung
bestimmt, redet sich Brentano also nicht etwa auf die archaische Ewigkeits-
perspektive der Grossmutter hinaus, sondern er setzt genau diese Zeitper-
spektive einer beschleunigten Handlung aus. Am Schluss triumphiert kei-
ner: Mit der Grossmutter, die am Grab von Kasperl und Annerl tot
umsinkt, wird ihre von keinen Uhren bestimmte Zeitwahrnehmung endgul-
tig begraben. Aber auch der hilflose Ich-Erzahler macht sich am Schluss
aus seiner Erzahlung davon. Im letzten Abschnitt erzahlt ein unbestimmtes
«on dit» von dem merkwirdigen, allegorischen Monument, das der Furst
auf dem Grab von Kasperl und Annerl errichten wird. Ein hochst kunstli-
ches Ende. In ihm wird die Spannung zwischen den zwei Zeitkonzeptionen,
die den Text bestimmen, nicht gelost, sondern allegorisch stillgelegt und
dadurch erst recht festgehalten. Die Zeit scheint wie durch die Obrigkeit
konfisziert. Im Jahr 1819, dem Jahr der repressiven «Karlsbader
Beschliisse», wird E. T. A. Hoffmann in sein Tagebuch den Traum notieren:
«Die Polizey Commission nimt alle Uhren von den Thiirmen herab und kon-
fiszirt samtliche Uhren, weil die Z eit konfiszirt werden soll.»*!

Man konnte diesen Schluss sehr prazise auf das Entstehungsjahr des
Textes, 1817, beziehen: Er wirkt wie die kiinstliche Verschliisselung eines
der ersten Jahre der europdischen Restauration 2. Der Fiirst errichtet hier
wieder seine versteinerte Herrschaft, obgleich in Gestalt der Grossmutter
die alte, argrarisch-zyklische Zeit eigentlich aus der Welt verschwunden ist.
Der moderne Zeitrhythmus des Ich-Erzahlers hat sich noch nicht an ihre
Stelle gesetzt. So bleibt die Zeit in einer irritierenden, spannungsvollen
Schwebe.



658 DAS TICKEN DES TEXTES

Brentanos Geschichte endet aber nicht in einer allegorischen Abbrevia-
tur der Restauration. In weiterem Zusammenhang markiert er den epocha-
len Bruch zwischen zwei Zeitkonzeptionen, die Schwelle zwischen zwei
Lebensrhythmen. Er markiert diese Schwelle nicht nur durch Opposition:
Erst, indem er die beiden Zeitkonzeptionen erzahlerisch uberlagert, wird
er zum Abbild jener Ungleichzeitigkeiten, die seine Epoche als Epoche des
Ubergangs kennzeichnen. Mehr noch: Erst, indem er sich in die aporeti-
schen Widerspriiche zwischen den beiden Zeitkonzeptionen hineinerzahlt,
macht er in kritischer Absicht sichtbar, dass sich in diesem widerspruchli-
chen Zeitgehduse nicht tiberleben lasst. Anders als in Grimms Marchen
gibt es in Brentanos Geschichte, die durchaus im Marchenton beginnt, kei-
nen Marchenschluss. Brentanos literarische Flucht fiihrt in die Zeit hinein.

Brentanos literarische Reflexion des epochalen Umbruchs in der Erfah-
rung der Zeit, wie ich sie an den beiden Beispieltexten zu skizzieren ver-
suchte, scheint mir von grundsatzlichem methodologischen Interesse. Ich
mochte dies in einem letzten Abschnitt meiner Ausfithrungen umreissen.
Ich hoffe, an diesen Beispielen jene methodischen Probleme deutlicher for-
mulieren zu konnen, denen ich mich ausgesetzt sehe, wo immer ich versu-
che, einen literarischen Text auf seinen Kontext zu beziehen.

Wias ist tiberhaupt der historische «Kontext» ?— Schon der Begriff selbst
lasst erkennen, dass es sich nicht um ein historisches Faktum handelt.
«Kontext» ist vielmehr als Netzwerk von Texten aufzufassen. Michel Fou-
cault hat mit seinem Begriff des «discours» einen analytischen Weg in diese
Richtung gewiesen: Der «discours» als jene Einheit zwischen abstraktem
Sprachsystem und konkreter einzelner Ausserung, in der sich ein bestimm-
tes Thema in einer bestimmten Epoche formuliert **. Die Neudefinition der
Zeiterfahrung an der Wende vom 18. zum 19. Jahrhundert wird als solcher
«discours» begreifbar; ein «discours», der die neue Wahrnehmung der Zeit
- nicht nur beredet, sondern auch durchsetzen hilft. Heterogenste Beitrage
formieren diesen «discours»: Die Kalenderdebatte im Pariser Nationalkon-
vent, die padagogischen Ratschlage der spaten Aufklarung, die philosophi-
sche Diskussion des Zeitbegriffs oder sogar die Metronom-Angaben in
Beethovens Partituren. Wie hangen diese heterogenen Elemente zusam-
men? — Foucault versucht, diese Frage zu beantworten, indem er die
Regeln der «formation discoursive» aufspiiren will, die Regeln, die den
Zusammenhang der einzelnen «énoncés», dieser «atomes du discours», ver-
biirgen **. Foucault versteht den «discours» als historisch positives Faktum,
das sich wie eine grammatikalische Struktur beschreiben lasst — er ist dies-
beziiglich ein eingestandener Positivist.

Demgegentiber mochte ich hier die Konstruiertheit des Diskurses beto-
nen. Geschichte ist eine Konstruktion, angeleitet vom Erkenntnisinteresse
der Gegenwart — diese Einsicht Walter Benjamins und seiner Thesen Uber



DAS TICKEN DES TEXTES 659

den Begriff der Geschichte *> miusste auch fiir den Diskursbegriff Folgen
haben: Gegenwart und Vergangenheit gehen eine Konstellation ein, in der
sie sich wechselseitig aufschliessen. Die Gegenwart als Schliissel der Ver-
gangenheit, die Vergangenheit als Schliissel der Gegenwart. Erst mit den
Gegenwartsuhren im Ohr horen wir das Ticken in den Texten der Vergan-
genheit. Erst in unserer Analyse konstelliert sich der Diskurs, durch unsere
Auswahl aus der unendlichen Menge der historischen Ausserungen. Der
Diskurs konstelliert sich so im hermeneutischen Spannungsfeld von Heute
und Vergangenbheit, er ist der Text der Epoche, geschrieben aber mit dem
heutigen Bleistift.

Wie verhalt sich nun der literarische Text zu einem solchen Diskurs? —
Im Zusammenhang eines historisch objektivierbaren «discours», wie ihn
Foucault versteht, hat ein literarischer Text keinen anderen Status als jedes
andere historische «énoncé». Das Beispiel von Brentanos Texten konnte
hier differenzieren helfen. Denn die Ungleichzeitigkeiten, Maskierungen
und Verwerfungen, die Foucault im Diskurs am Werk sieht, konzentrieren
sich im literarischen Text. Die Ungleichzeitigkeiten, die im Beispiel von
Kasperl und Annerl den Text nicht nur durchziehen, sondern erzahlerisch
erzeugen, lassen den grossen historischen Bruch fassen, der durch diesen
Text lauft. Der literarische Text wirkt so als Vergrosserungsglas, er ist die
Lupe des historischen Diskurses. Er macht jene Briiche und Ungleichzei-
tigkeiten sichtbar, die — wie Reinhard Kosellek betont hat*® — in der
«histoire de longue durée» nur schwer zu fassen sind. Im literarischen Text
kreuzen sich so die Kraftlinien grosser historischer Felder.

Der literarische Text ist aber noch mehr als das, mehr als eine bloss etwas
pragnante oder schoner klingende Stimme in einem allgemeinen Gemur-
mel. Die Metapher von der historischen Lupe sagt es selbst: Um die Struk-
turen seiner Epoche zu zeigen, muss der Text Abstand zu seiner Epoche
gewinnen. Erst dieser Abstand lasst fir uns, durch den Text, die Wider-
spriiche der Epoche in seinem Brennpunkt erscheinen. Brentanos und
Gorres’ Uhrmachergeschichte schafft sich diesen Abstand durch das Mittel
der Satire. Dass dabei kein gerundeter Text mehr entsteht, dass sich der
Text als Zuspitzung der Gegensatze seiner Zeit vielmehr selbst dekon-
struiert, verschafft ihm gerade im Licht der aktuellen Debatte um die
Dekonstruktion ein neues Interesse. Erst wenn man bereit ist, den literari-
schen Text auf seine Widerspruche hin zu lesen, mit dem Text und doch
auch gegen ihn, lasst er sich anschliessen an den zeitgenossischen Diskurs.
Dann erst macht er in seinen eigenen Widerspriichen die Widerspriiche des
Diskurses sichtbar.

Dadurch leistet der Text aber auch Widerstand gegen den Diskurs. Dis-
kurse sind immer auch, wie Foucault zu recht betont, Funktionen der
Macht. Der Diskurs iiber die Zeit um die Wende zum 19. Jahrhundert ist



660 DAS TICKEN DES TEXTES

hierfiir ein hochst anschauliches Beispiel. Die Interessen der Macht diktie-
ren ja den neuen Zeitrhythmus — seien dies der Nationalkonvent, die
Fabrikherren oder die Militarkapellen. Sie pflanzen jene Uhren in unsere
Kopfe, die dort auch heute noch ticken. Diese Uhren hat Brentano in seiner
Uhrmachersatire literarisch inspiziert. In der Kasperl- und Annerl-
Geschichte dagegen macht er die Widerspriiche zwischen dem alten und
dem neuen Paradigma der Zeit zum Medium des Erzahlens selbst. Dies ist,
liest man den Text in seinem Kontext, ein impliziter, subtiler Protest gegen
das neue Zeitdiktat, das ja zumindest in den Fabriken das Erzahlen
schlechthin verbieten will. Das alte Erzahlen stirbt in Brentanos
Geschichte, ohne dass sich aber der okonomischere neue Erzahlstil an
seine Stelle setzen konnte. Ein «on dit», so unpersonal wie letztlich jeder
Machtdiskurs *7, hat hier das letzte, kiinstliche Wort. In dieser Weise erzahlt
Brentano in seiner Geschichte das Ende des Erzahlens, und uber dieses
Ende hinaus. Wenn es kein Erzdhlen mehr gibt, dann — so kann man aus
Brentanos Erzahlung erfahren — ergreift der blosse Machtdiskurs das
Wort und setzt sich seine unbefriedigenden Denkmale. So markiert Brenta-
nos Text gerade den asthetischen Abstand zwischen gestaltetem Erzahlen
und dem Gemurmel des Diskurses, indem er zuletzt in dieses abtaucht.
Darum wird er zum subtilen Musterbeispiel jenes mimetischen Wider-
stands gegen die Zeit, von dem auch Grimms Marchen indirekt erzahilt.

Die diskursive Kontextualisierung eines Textes musste in dieser Weise
die Negativitat des literarischen Textes im Diskurs und gegen den Diskurs
herausarbeiten. Theodor W. Adorno, der die Negativitit des Asthetischen
gegen die Geschichte immer wieder unterstrichen, sie auch verabsolutiert
hat, spricht vom literarischen Text als einer «geschichtsphilosophischen
Sonnenuhr» *8, Nur negativ, als Schatten, bildet das Asthetische sich auf die
Geschichte ab. Dieses Bild ist zu schon, um richtig zu sein. Man musste es
modernisieren. Die Texte der Moderne zeigen nicht mehr die Naturzeit,
sondern die Uhrzeit. Seit die Uhren in unseren Kopfen ticken, ticken sie
auch in den Texten.

! Die dlteste Marchensammlung der Gebriider Grimm. Hrsg. v. H. Rolleke, Geneve 1975,
S. 46 ff. — % Jean de LaFontaine: Fables. Ed. p. A. Adam, Paris 1966, p. 129f. livre IV, fables
XV et XVI. — ? Diesen Hinweis verdanke ich Oskar Negt / Alexander Kluge: Geschichte und
Eigensinn, Frankfurt a. M. 7. Aufl. 1973, S. 758. — ¢ Dazu grundsitzlich: Norbert Elias:
Uber die Zeit. Hrsg. v. M. Schroter, Frankfurt a. M. 1984. — 3 Vgl. Hans Blumenberg: Para-
digmen zu einer Metaphorologie. In: Archiv fiir Begriffsgeschichte 6 /1960, bes. S. 77ff. —
¢ Diesen Gedanken von Lewis Mumford: Technique et Civilisation, Paris 1950, findet sich
konkret belegt bei Jacques Attali: Histoires du Temps, Paris 1982, p. 173ff. — 7 Kasimierz
Piesowicz: Lebensrhythmus und Zeitrechnung in der vorindustriellen und in der industriel-
len Gesellschaft. In: Geschichte in Wissenschaft und Unterricht 1980, S. 465—4835, hier
S. 479. — 8 Zit. nach K. Rutschky (Hrsg.): Schwarze Padagogik. Frankfurt a. M./Berlin/
Wien 1977, S. 453. — ? Rudolf Wendorff: Zeit und Kultur. Geschichte des Zeitbewusstseins



DAS TICKEN DES TEXTES 661

in Europa. Wiesbaden, 2. Aufl. 1980, S.264. — '© Vgl. ebd., S.350—357. — ' Attali
(Anm. 6), p. 195. — '? J. de Rey-Pailhade: Une horloge décimale au Capitole en 1794. In:
Bulletin de '’Association Nationale des Collectionneurs et d’Amateurs de I'Horlogerie
Ancienne N° 54/1989, p. 1—38, hier p. 32. — !> Walter Benjamin: Gesammelte Schriften.
Hrsg. v. R. Tiedemann und H. Schweppenhauser. Frankfurt a. M. 1980, Bd. 1/2, S. 702. —
14 Michel Foucault: Surveiller et punir. Naissance de la prison. Paris 1975, p. 152. Vgl. auch
Christoph Asendorf: Batterien der Lebenskraft. Zur Geschichte der Dinge und ihrer Wahr-
nehmung im 19. Jahrhundert. Giessen 1984, S. 104. — ' Jean-Jacques Rousseau: (Euvres
completes. Vol. I, Paris 1959 (Pléjade), p. 363. Vgl. G. Sebba: Time and the modern Self:
Descartes, Rousseau, Beckett. In: The Study of Time L, ed. by J. T. Fraser, Berlin/Heidel-
berg/New York 1972, p. 452—469, hier p. 456, und Gerhard Dohrn-van Rossum: «Uhr-
- zeit» und «Zeitordnung». Ein Nachtrag zu Lichtenbergs Erkldarungen der Hogarthischen
Kupferstiche und ein Beitrag zur Ikonographie der Uhren. In: Asthetik und Kommunikation
H. 45/46 Jg. 12, S. 51—74, hier S. 72. — '¢ Friedrich Schiller: Nationalausgabe. Weimar
1943 ff., hier Bd. 5, S. 25. — !7 Schillers Briefe. Hrsg. v. E. Streitfeld und V. Zmegac, Konig-
stein 1983, S. 83 (an Korner, 7. 5. 1785). — '® Jean Paul: Werke. Hrsg. v. N. Miller. Miinchen,
3. Aufl. 1970ff., Bd. VL, S. 358. — ¥ Ohne diesen Kontext, dafiir aber mit immensem Beleg-
material aus Philosophie und Literatur analysiert diese Debatte Manfred Frank: Das Pro-
blem «Zeit» in der deutschen Romantik, Miinchen 1972. — 2° So eine Grundthese der
Untersuchung von Frank. — 2! Werke, Tagebiicher und Erzdhlungen Friedrich von Harden-
bergs, hrsg. v. H.-J. Mihl und R. Samuel, Miinchen 1978, Bd. I, S. 240. — *? Ebd., S. 366. —
23 Johann Wolfgang von Goethe: Werke. Hamburger Ausgabe in 14 Bénden, hrsg. v.
E. Trunz. Miinchen, 10. Aufl. 1981, Bd. 6, S. 290. — 2* Diese alte Sichtweise ist am ein-
driicklichsten und folgenreichsten formuliert durch Emil Staiger: Die Zeit als Einbildungs-
kraft des Dichters (1939), Miinchen 1976, S. 19—104. — *° Clemens Brentano: Werke. Hrsg.
v. W. Frithwald, B. Gajek, F. Kemp. Miinchen, 2. Aufl. 1978, Bd. 2, S. 873ff. Der vollstan-
dige, in sich wiederum gespaltene Titel lautet: «<Entweder wunderbare Geschichte von BOGS
dem Uhrmacher, wie er zwar das menschliche Leben langst verlassen, nun aber doch, nach
vielen musikalischen Leiden zu Wasser und zu Lande, in die biirgerliche Schiitzengesell-
schaft aufgenommen zu werden Hoffnung hat, oder die iiber die Ufer der badischen
Wochenschrift als Beilage ausgetretene Konzert-Anzeige.» —?¢ Ebd., S. 888. — 27 Vgl. dazu
vom Verf.: Das Auge und das Ohr im Text. Sinneswahrnehmung in der Literatur der Goethe-
zeit. Miinchen 1990, bes. Kap. 8.3. — ¥ Brentano (Anm. 25), Bd. 2, S. 882. — ** Franz
Kafka: Tagebiicher 1910—1923. Frankfurt a. M. 1951, S. 552. Vgl. Theodore Ziolkowski:
Strukturen des modernen Romans. Miinchen 1972, S. 41 ff. —3° Brentano (Anm. 25),Bd. 2,
S. 891. — ! Novalis (Anm. 21), Bd. 2, S. 697. — 32 Henri Bergson: Essai sur les données
immédiates de la conscience. In: H. B. (Euvres, ed. p. A. Robinet, Paris 3¢ éd. 1970, p. 82. —
33 Jean Paul (Anm. 18), Bd. 1, S. 511. — ** Josef Zierden: Das Zeitproblem im Erzahlwerk
Clemens Brentanos. Frankfurt a. M./Bern/New York 1985. — % Brentano (Anm. 25),
Bd. 2, S. 802. — *® Richard Alewyn: Brentanos «Geschichte vom braven Kasperl und der
schonen Annerl». In: Interpretationen. Deutsche Erzidhlungen von Wieland bis Kafka, hrsg.
v. J. Schillemeit. Frankfurt a. M. 1966, S. 101—150, hier S. 110: «Wir miissen lernen, mit
ihren Augen zu sehen.» — Einen synthetisierenden Uberblick iiber die spétere Deutungsge-
schichte des Textes gibt Gerhard Kluge: Clemens Brentano. Geschichte vom braven Kasperl
und der schonen Annerl. Text, Materialien, Kommentar. Miinchen/Wien 1979, — %7 Ale-
wyn, ebd., S. 122ff. — 3% Brentano (Anm. 25), S. 793. — * Ebd., S. 800. — *° Wendorff
(Anm. 9), S. 279. — *! E. T. A. Hoffmann: Nachlese, hrsg. v. F. Schnapp. Darmstadt 1981,
S. 344. — #2 Vgl. dazu ausfiihrlicher vom Verf.: «<Ehrenwort» und Ehrenwdorter. Perspektiven
literarischer Diskurskritik an Beispielen von Lessing, Schiller, Kleist, Brentano. Erscheint in:
Jahrbuch Deutsch als Fremdsprache 1990. — *3 Michel Foucault: L'archéologie



662 DAS TICKEN DES TEXTES

du savoir. Paris 1969. Foucault versucht hier seinen Begriff des «discours» als Erweiterung
des traditionellen Kontextbegriffs zu fassen (p. 128£.) — Vgl. auch Manfred Frank: Zum Dis-
kursbegriff bei Foucault. In: Diskurstheorien und Literaturwissenschaft, hrsg. v.J. Fohrmann
und H. Miiller. Frankfurt a. M. 1988, S. 25—51. — * Foucault, ebd., p. 106 f. — **> Benjamin
(Anm. 13), Bd.1/2, S.691—704. — *® Reinhard Kosellek; Ereignis und Struktur. In:
Geschichte — Ereignis und Erzahlung. Hrsg. v. R. Kosellek und W. D. Stempel, Miinchen
1973, S. 560—571. — *7 Foucault (Anm. 43), p. 161. — ** Theodor W. Adorno: Noten zur
Literatur I, Frankfurt a. M. 1958, S. 92.

(Deutsche Fassung der in franzosischer Sprache gehaltenen Antrittsvorlesung an der Univer-
sitat Lausanne.)

Mehr Sicherheit.

SECURITAS SECURITON CONTRAFEU
PR IR,

Securitas AG i Securiton AG L i Contrafeu AG ] comriwee
Schweiz. Alarm- und "o Brandschutzsysteme &
Bewachungsgesellschaft Sicherheitssysteme

3052 Zollikofen/Bern 3052 Zollikofen/Bern 3052 Zollikofen/Bern

Telefon 031 681111 Telefon 031 6811 22 Telefon 031 681133

Wir schiitzen Menschen und Sachwerte.




	Das Ticken des Textes : zur literarischen Wahrnehmung der Zeit

