
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 70 (1990)

Heft: 6

Artikel: Der Anfang der Welt am Ende des Denkens : zu David Bohms Modell
der Wendezeitphysik

Autor: Wehrli, Beatrice / Fues, Malte / Stettler, Peter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-164780

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-164780
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Beatrice Wehrli/Malte Fues/Peter Stettler
unter Mitarbeit von Roger Fayet

Der Anfang der Welt am Ende des Denkens

Zu David Böhms Modell der Wendezeitphysik

Die vorliegende Studie hat ihre besondere Geschichte. Sie verdankt ihren
Anstoss einem interdisziplinären Arbeitskreis, zu dem Beatrice Wehrli im
Rahmen der «Zürcher Lehrerfortbildung im Langschuljahr» eingeladen
hatte. Unter dem Thema «Ganzheitliche Weltbilder» wurden Gespräche
geführt unter Physikern, Mathematikern, Literaturwissenschaftlerinnen und
-Wissenschaftlern. Der Erfolg jener Gespräche lag wohl weniger in der
Diskussion zum Thema als im Sinnfälligwerden der Notwendigkeit, tatsächlich
über die Fachgrenzen hinweg miteinander über unsere gemeinsame
Wirklichkeit zu reden. In kleinerem Kreis fand daher eine intensive Fortsetzung
der begonnenen Gespräche statt, die schliesslich zu vorliegender Publikation
führte. Diskussionsgrundlage waren Interviews, die Renée Weber mit dem
Physiker David Böhm zu seiner Theorie der impliziten Ordnung als einer
Theorie der Wendezeitphysik geführt hat. Beide Interviews finden sich in dem
von Ken Wilber herausgegebenen Sammelband «Das holographische
Weltbild», der des weiteren auch Beiträge des Neurochirurgen Karl H Pribram
sowie des Wendezeit-Denkers Fritjof Capra enthält. Wir veröffentlichen — in
zwei aufeinanderfolgenden Heften — den Bericht über die interdisziplinären
Gespräche.

I. Teil

Die Bohmsche Konstruktion eines ganzheitlichen Weltbildes wurzelt im
Unbehagen, welches dem Atomphysiker die Situation der modernen Physik

bereitet. Diese habe, so berichtet Böhm, ihre eigentliche Aufgabe, die
Welt der Dinge zu verstehen und andern verständlich zu machen, aus den
Augen verloren. An die Stelle physikalischer Vorstellungen sei ein System
mathematischer Formeln getreten, mit denen zwar die korrekte Vorhersage
von Messergebnissen zu leisten ist, nicht jedoch die Beschreibung der
Wirklichkeit. Vorstellungsbilder, wie sie etwa die gegenwärtige
Quantenmechanik hervorbringt, seien nicht das Abbüd einer — wie auch immer
gearteten — Realität, vielmehr seien sie einzig die gedanklichen
Hilfskonstruktionen zur Veranschaulichung mathematischer Gleichungen.



506 WENDEZEITPHYSIK IM DISKURS

BÖHM: Den normalen Physiker kümmert nur, was auf irgendeine Weise vorhersagbar
und kontrollierbar ist, sei es durch deterministische, statistische oder sonstige Methoden.
Er würde sogar Yoga im Kopfstand betreiben, wenn das helfen würde.

WEBER: Damit wäre eigentlich gesagt, es geht ihm nicht vornehmlich um die Wahrheit.

BÖHM: Besser gesagt, nicht um die Wirklichkeit.1

Die klassische Physik verlangt eine bestimmte Ordnung, die eine scharfe
Trennung zwischen dem erkennenden Subjekt und dem zu erkennenden
Objekt voraussetzt — jene Trennung, die zu vorhersagbaren und
kontrollierbaren Resultaten führt. Diese von David Böhm so genannte explizite
Ordnung geht auf Descartes zurück und ist durch ein Koordinatensystem
im dreidimensionalen Raum und eine absolute universelle Zeitordnung
charakterisiert. «Man kann in der Tat sagen, dass die prinzipielle Funktion
der kartesischen Koordination eben darin besteht, eine klare und genaue
Beschreibung der expliziten Ordnung zu liefern.»1 «Das allgemeine Kennzeichen

der Struktur im klasssischen Sinne ist die Analysierbarkeit von
allem in getrennte Teile, die entweder als kleine, quasistarre Körper erscheinen

oder als ihre schliessliche Idealisierung in Form ausdehnungsloser
Teilchen. Man glaubt, dass diese Teile in Wechselwirkung miteinander
zusammenarbeiten (wie in einer Maschine). Das physikalische Gesetz drückt
nun den Grund oder das Verhältnis in der Bewegung aller Teile so aus, dass es

die Bewegung jedes Teils auf die Anordnung aller anderen Teile bezieht.»3
Das berühmteste Beispiel eines klassisch-physikalischen Gesetzes ist die
Newtonsche Bewegungsgleichung: Die Änderung der Bewegungsgrösse
(d. h. die Änderung des Produkts aus Masse und Geschwindigkeit, das in
der Regel «Impuls» genannt wird) eines Massenpunktes ist gleich der
Summe der auf ihn einwirkenden Kräfte. «Dieses Gesetz ist seiner Form
nach insofern deterministisch, wie die einzigen Zufallsfaktoren eines Systems
die Ausgangspositionen und -geschwindigkeiten aller seiner Teile sind. Es ist
ausserdem kausal, insofern wie jede äussere Störung als eine Ursache aufgefasst

werden kann, die eine genau angebbare Wirkung hervorruft, welche sich
im Prinzip aufjeden Teil des Systems übertragen lässt.»4

Als Beispiel einer expliziten Ordnung benützt Böhm die optische Abbildung

einer Sammellinse: Hält man eine Lupe in einem relativ dunklen Zimmer

einige Meter so hinter ein Fenster, dass ein Teil des Lichts, welches
durch das Fenster hereinstrahlt, durch die Lupe gebündelt wird, so kann
die Landschaft vor dem Fenster auf ein Blatt Papier abgebildet werden,
wenn man dieses in einem bestimmten Abstand hinter die Lupe hält. Die
Sammellinse ist also ein Instrument, «das uns eine sehr direkte Form sinnlicher

Wahrnehmung der Bedeutung der mechanistischen Ordnung vermittelt.
Indem sie eine annähernde Entsprechung zwischen Punkten aufdem Objekt



WENDEZEITPHYSIK IM DISKURS 507

und Punkten auf dem Bild herstellt, macht sie nachhaltig auf die getrennten
Elemente aufmerksam, in die sich das Objekt analytisch zerlegen lässt.»5

Anders stellen sich die Verhältnisse seit Einstein dar. Die Entdeckung
der Invarianz der Lichtgeschwindigkeit Ende des letzten Jahrhunderts
wurde zur experimentellen Grundlage von Einsteins spezieller Relativitätstheorie:

Die Geschwindigkeit des Lichts erwies sich als völlig unabhängig
vom Bewegungszustand der Lichtquelle bezüglich des Beobachters oder
umgekehrt. Dieser für unsere Vorstellung paradoxe Sachverhalt zwang
Einstein, die für die Newtonsche Physik evidente Invarianz der Zeit
aufzugeben. «Die Relativitätstheorieführt neue Begriffe von Zeitordnung undZeit-
mass ein. Diese gelten nicht mehr absolut, wie es in der Newtonschen Physik
der Fall war, sondern nunmehr als relativ zur Geschwindigkeit eines
Koordinatensystems. Diese Relativität der Zeit ist einer der radikalsten Züge von
Einsteins Theorie.»6

Die laufende Zeit t lässt sich mit dem durch die Invarianz konstanten
Wert der Lichtgeschwindigkeit c multiplizieren. Damit erhält man eine
Koordinate et, die zusammen mit den Koordinaten x, y und z ein vier-
dimensionales Raum-Zeit-Kontinuum aufspannt. Massenpunkte werden
in der vierdimensionalen Raumzeit als «Weltlinien» dargestellt, und die
Schnittpunkte solcher Weltlinien sind die «Ereignisse». Eine solche
Darstellung der «Welt» ist nach wie vor kartesianisch. Aus dem zeitlichen
Geschehen im dreidimensionalen Raum wird ein Sein in der vierdimensionalen

Raumzeit. Damit ist das klassisch-physikalische Konzept der Bewegung

verlorengegangen.
Aus der Invarianz der Lichtgeschwindigkeit ergibt sich mathematisch,

dass Längen um so kürzer und Zeitintervalle um so gedehnter erscheinen,
je grösser die Geschwindigkeit des beobachteten Objekts bezüglich des
Beobachters ist (Lorentz-Kontraktion und Zeitdilatation). Wenn diese

Geschwindigkeit den Wert der Lichtgeschwindigkeit erreicht, so schrumpfen

alle Längen längs der Bewegungsrichtung zu Null, und die Zeitintervalle

werden Ewigkeit. Diese Überlegung macht auch plausibel, warum es

sich bei der Lichtgeschwindigkeit um einen Geschwindigkeitshorizont und
nicht um eine für materielle Körper erreichbare Geschwindigkeit handelt.
Das Licht, das uns die Sterne der Andromeda-Galaxie zustrahlen, ist von
uns aus beurteilt etwa zwei Millionen Jahre unterwegs, ehe es unser Auge
erreicht. Ein hypothetischer Raumfahrer dagegen, der mit diesem Licht
selber mitreisen könnte, würde seinen Start auf der Andromeda-Galaxie und
seine Ankunft auf der Erde als gleichzeitig beurteilen. Seine Reise hätte
also keine Dauer, und somit hätte er auch keine Distanz zurückgelegt.
«Wenn ein Objekt auf Lichtgeschwindigkeit beschleunigt wird, ändert sich,
entsprechend dem Relativitätsprinzip, sein innerer Raum und die innere Zeit,
so dass sich die Uhren relativ zur Geschwindigkeit verlangsamen und die



508 WENDEZEITPHYSIK IM DISKURS

Entfernungen kürzer werden. Man würde keine zeitliche und räumliche
Entfernung mehr zwischen den Endpunkten eines Lichtstrahls beobachten können.

Diese wären in ständigem Kontakt.» Im Bezugssystem des Lichts «gibt
es weder Zeit noch Raum noch Geschwindigkeit». Von seinem Bezugssystem

aus beurteilt ist das Licht eine unteilbare Ganzheit. Böhm fährt fort:
«Licht bildet jenen Hintergrund, der ganz eins ist, doch sein Informationsgehalt

vermag völlig verschiedene Aspekte zu tragen. Licht kann die
Information über das ganze Universum beinhalten.»7

Dass sich solches Licht in seinem eigenen Bezugssystem einer Beschreibung

in der kartesianischen Ordnung entzieht, ist evident: Das geläufige
Modell der elektromagnetischen Wellen beschreibt das Licht in einem ihm
fremden Bezugssystem. Wellenlänge und Schwingungsdauer können nur in
einer kartesianischen Ordnung von Raum und Zeit eine Bedeutung haben.
Böhm schlägt deshalb eine neue Ordnung vor, die er implizite oder
eingefaltete Ordnung nennt. «Vom Standpunkt der impliziten Ordnung aus kann
man sagen, dass alles in alles eingefaltet ist.»s Während die Sammellinse in
ihrer Punkt-für-Punkt-Zuordnung zwischen Objekt und Bild als Modell
für die explizite Ordnung steht, benutzt Böhm zur Veranschaulichung der
impliziten Ordnung das Hologramm. Dazu ein Beispiel: Stellen wir uns
eine Landschaft vor, die wir durch ein Fenster betrachten. Die Lichtwellen,
die von jedem Punkt der Landschaft zur Fensterscheibe gelangen, überlagern

sich dort in mannigfacher Weise und bilden, indem sie sich wechselseitig

verstärken und auslöschen, ein kompliziertes Interferenzmuster. Würde
es nun gelingen, ein solches Muster im Fensterglas einzufrieren, so könnte
man die solchermassen eingefrorene Landschaft durch Erweckung jenes
Musters nach Belieben sichtbar machen. Das ins Glas geprägte Interferenzmuster

des Lichts enthält in jedem seiner Teile die Licht-Information der
ganzen Landschaft, die in ihrer Tiefenstruktur hinter dem Fenster
erscheint. Bewegt man sich vor dem Fenster hin und her oder blickt man
nur durch einen Teil desselben, ist es stets so, als wäre die wirkliche Landschaft

da.
Mit einer besonderen Lasertechnik lassen sich solche Interferenzmuster

auf einer hochauflösenden Photoplatte speichern. «Dies besagt, dass Form
und Struktur des gesamten Objekts sozusagen in jedem Abschnitt der
photographischen Aufnahme eingefaltet sind. Belichtet man irgendeinen Abschnitt
(wiederum mit Laserlicht, Vf.), so werden daraufhin Form und Struktur

entfaltet und geben wieder ein erkennbares Bild des ganzen Objekts. Aber
freilich ist das Hologramm nur ein Instrument, dessen Aufgabe es ist, eine
statische Aufnahme von dieser (der impliziten, Vf.) Ordnung zu machen. Die
wirkliche Ordnung selbst, die dergestalt aufgenommen wurde, liegt in Form
von Lichtwellen in der komplexen Bewegung elektromagnetischer Felder vor.
Solche Bewegung von Lichtquellen kommt überall vor undfaltet im Prinzip



WENDEZEITPHYSIK IM DISKURS 509

das gesamte räumliche und zeitliche Universum in jedem Abschnitt ein.»9
Böhm verallgemeinert: «Auch Elektronenstrahlen oder Klangwellen können

Hologramme erzeugen. Jede Form von Bewegungen könnte ein
Hologramm hervorbringen, bekannte und unbekannte Bewegung. Wir wollen
eine Undefinierte Totalität von Bewegung, Holobewegung genannt, in
Betracht ziehen und sagen: Die Holobewegung ist der Urgrund dessen, was
manifest ist. Die grundlegende Bewegung der Holobewegung ist Einfalten

und Entfalten. Ich behaupte, das gesamte Sein ist im Grunde sich in relativ

stabiler Form manifestierende Holobewegung. »10

Das zum Wellenmodell komplementäre Modell des Lichts ist bekanntlich

das Teilchenmodell: Das Licht als Photonenstrom. Wenn die Energie
eines Photons (eines Lichtquants oder Licht-«Teilchens») grösser als
2 • mc2 ist, so kann es sich in ein Elementarteilchen mit der Masse m und
sein Antiteilchen verwandeln (Paarerzeugung). Das Standardmodell der
physikalischen Kosmogonie behauptet, dass sich das Universum aus einem
unvorstellbar dichten und heissen Zustand entwickelt hat, wo solche
Paarerzeugungen und deren inverse Prozesse (Annihilationen) das Geschehen
dominiert haben. Nachdem sich das frühe Universum beruhigt hatte, blieb
ein kleiner Überschuss von Teilchen übrig, die keine Antiteilchen fanden,
mit denen sie sich in die Lichtwelt zurückziehen konnten. Dieser
Überschuss wurde zu dem, was wir gewöhnlich «Materie» nennen. Wenn sich
nämlich beispielsweise ein Proton und ein Elektron finden, können sie

zusammen ein Wasserstoff-Atom bilden. Die elektrische Wechselwirkung
zwischen dem positiv geladenen Proton und dem negativ geladenen Elektron

wird in der Quanten-Feld-Theorie als ein ständiger Austausch von
Photonen beschrieben. «Masse stellt ein Phänomen der Verbindung von
Lichtstrahlen dar, die hin- und herpendeln. Sie friert diese sozusagen in ein
Muster ein. Damit steht Materie jür kondensiertes oder gefrorenes Licht. » u

Der zweite Vorfahre der impliziten Ordnung auf dem Weg aus der klassischen

Physik ist die Quantenmechanik, deren mathematische Struktur im
ersten Viertel unseres Jahrhunderts als Gemeinschaftswerk von Physikern
wie Niels Bohr, Werner Heisenberg, Max Born, Wolfgang Pauli, Erwin
Schrödinger, Paul Dirac u. a. entstand. In ihr wird «jede physikalische Situation

durch eine Wellenfunktion charakterisiert. Diese Wellenfunktion bezieht
sich nicht direkt auf die wirklichen Eigenschaften eines einzelnen Objekts,
Ereignisses oder Prozesses. Man muss sie sich vielmehr als eine Beschreibung
der Möglichkeiten innerhalb der physikalischen Situation denken. Im
allgemeinen gibt die Wellenfunktion nur ein Wahrscheinlichkeitsmassfür die
Verwirklichung verschiedener Möglichkeiten an .)»12 Ein Objekt der
klassischen Physik — etwa ein Planet — verhält sich evidentermassen völlig
unabhängig davon, ob er nun beobachtet wird oder nicht. Bei den Objekten,

mit denen es die Quantenmechanik zu tun hat — etwa bei den Atomen



510 WENDEZEITPHYSIK IM DISKURS

oder deren «Bestandteilen» — verändert eine Beobachtung deren Zustand
in wesentlicher Weise. Das Problem der Messung ist ein immanenter Teil
der Quantentheorie: Durch den Akt der Messung wird eine der von der
Wellenfunktion beschriebenen Möglichkeiten realisiert. Es findet ein
sprunghafter Wechsel von der Modalität der Möglichkeit in diejenige der
Realität statt. Die Wellenfunktion, deren Entwicklung durch die Schrödin-
gergleichung (dem quantentheoretischen Pendant der Newtonschen
Bewegungsgleichung) vor der Messung völhg determiniert ist, wird sprunghaft
reduziert. Ken Wilber spricht vom «Kollaps» der Wellenfunktion, was
meint, dass dabei alle nicht realisierten Möglichkeiten erlöschen.

In Böhms Deutung der Quantenmechanik beschreibt die Wellenfunktion,

wenn ihre Entwicklung durch die Schrödingergleichung determiniert
ist, ein quantenmechanisches System der impliziten Ordnung. «Das, was
man die grundlegende mathematische Beschreibung der Bewegung in
der Quantenmechanik nennt, ist einfach die mathematische Beschreibung

der Holobewegung.» Das Hervortreten des Objektes in der expliziten
Ordnung entspricht dann der Reduktion der Wellenfunktion. «Das Entfalten

ist eine unmittelbare Vorstellung von dem, was mit der Mathematik der
Quantenmechanik gemeint ist. »13

Mit seinem Erscheinen in der expliziten Ordnung ist aber das reine
Objekt verlorengegangen. «Es hat in der Quantentheorie keinen Sinn, den
wirklichen Zustand losgelöst von der Gesamtheit der Versuchsbedingungen
zu erörtern, die wesentlich sind, um diesen Zustand zu verwirklichen.»14

Fragen wir einen der Väter der Quantenphysik, Walter Heitier, nach
einem Beispiel: «Ein einzelnes atomares Gebilde kann nicht direkt in Raum
und Zeit vorgestellt, sondern nur durch abstrakt-mathematische Begriffe
(z. B. Wahrscheinlichkeiten) beschrieben werden. Als solches verhält es sich
solange und nur solange kausal-deterministisch, wie keine Messungen an
ihm ausgeführt werden. Eine Messung zwingt das Atom, sich sozusagen
raumzeitlich zu manifestieren. Dies hat einen wesentlichen Indeterminismus
zur Folge. Die räum- zeitlichen Daten (Ort usw.) folgen keinem deterministischen

Gesetz mehr, sie sind wesentlich unscharfe Grössen, die erst durch
Messung scharfwerden. Es herrscht eine Situation der Komplementarität, die
das gleichzeitige Scharf-Werden von mehreren Grössen im allgemeinen
verbietet. Eine durch Messung scharfgemachte Grösse hat das Unscharf-Werden
einer andern zur Folge. Für letztere bestehen bei späteren Messungen nur
Wahrscheinlichkeiten. Die Messung, wenn sie vollständig sein soll, schliesst
die Kenntnisnahme des Resultats durch ein bewusstes Wesen, den 'Beobachten,

ein. Der Beobachter ist also von seinem Objekt nicht mehr scharf zu
trennen.»15

Die Quantentheorie ist demnach eine nichtlokale ganzheitliche Theorie.
Zwischen zwei Quantensystemen, die irgendwann einmal in Wechselwir-



WENDEZEITPHYSIK IM DISKURS 511

kung miteinander waren, besteht für alle Zeiten eine Korrelation: Wenn
nämlich am einen System eine Messung vorgenommen wird, ist die
entsprechende Grösse des andern Systems automatisch auch bekannt (Ein-
stein-Podolsky-Rosen-Korrelation). Diese Kenntnis des andern Systems ist
instantan, d. h., der Beobachter muss nicht auf ein Signal, das vom andern
System ausgeht und mit Lichtgeschwindigkeit zur Messapparatur fliegt,
warten. Die EPR-Korrelation hängt auch nicht von der Distanz zwischen
den beiden Systemen ab. Durch diese beiden Eigenschaften unterscheidet
sich die EPR-Korrelation wesentlich von physikalischen Wechselwirkungen,

etwa der elektrischen Kraft oder der Gravitation: Die EPR-Korrelation
ist ein nicht-lokales a-temporales Zusammengehören von

quantenmechanischen Systemen.

Wenn wir, dem Standardmodell der physikalischen Kosmologie folgend,
annehmen, dass sich das Universum vor rund 20 Milliarden Jahren aus
einem quasi unendhch dichten Zustand entwickelt hat, müssen wir auch
annehmen, dass alle Systeme im Laufe der Geschichte des Universums
irgendwann einmal in Wechselwirkung miteinander waren. Die
Quantenmechanik und die Kosmologie beschreiben das Universum als ein unteilbares

Ganzes. Hat damit die moderne Physik etwas fundamental Neues
entdeckt oder, im Sinn von Kleists «Marionettentheater», die zweite Naivität
— wenn nicht gar die erste — erreicht?

Anders der Physiker, der sich als praxisorientierter Mathematiker
versteht: Solange die Ergebnisse seiner Berechnungen im physikalischen
Experiment bestätigt werden, ist die Anwendung jener Berechnungsmuster
legitimiert. Zum Gebrauch kommt alles, was experimentell verifizierbare
Resultate liefert, selbst einander widersprechende Methoden der
Ergebnisgewinnung. Dieser rein utilitäre Anspruch moderner Physik, welche das
Geschäft eigentlicher Naturerkenntnis aufgegeben hat zugunsten einer
möglichst umfangreichen Erzielung praktisch verwendbarer Resultate,
bringt laut Böhm Beliebigkeit und Konfusion in das Instrumentarium
physikalischer Wissensproduktion. Jede Formel, jede Gleichung, jede
Methode, die vorhersagbare und mittels Experiment kontrollierbare
Ergebnisse liefert, kann sich im zweckorientierten Einerlei der Erkenntnisformen

behaupten. Im Selbstverständnis solcher Physik sind an die Stelle
der ursprünglichen Sinndefinition — Erklärung und Verständnis der
dinglichen Welt — die Zweck-Kategorien Vorhersage und Kontrolle getreten.

MARSILI: Wenn ich ganz nüchtern feststellen würde, dass es mich persönlich nicht
berührt, auf die bestehende Diskrepanz zwischen Formalisieren und Erklären aufmerksam

zu werden — was könnte man dagegen einwenden? Angenommen, ich sage: Armer
Herr Böhm, für Sie scheint das Auseinanderklaffen von eigentlichem Weltverständnis
und Mathematisierung ein grosses Problem zu bedeuten, unternehmen Sie etwas, ver-



512 WENDEZEITPHYSIK IM DISKURS

suchen Sie den Bruch zu kitten — ich hingegen kann mit ihm leben. Was wäre dieser
Argumentation zu entgegnen?

FUES: Dich stört es nicht im mindesten, in einer Wissenschaft zu arbeiten, die — je länger,
je mehr — nur noch formalisieren, aber nicht mehr erklären kann. Ohne mit der Wimper
zu zucken, akzeptierst du deine Inkompetenz als verstehendes, bewusstes Subjekt gegenüber

den Resultaten der wissenschaftlichen Tätigkeit, die du betreibst. Du sagst, es mache
dir nichts aus, ständig vor Resultaten zu stehen, die sich nicht mehr in den Erfahrungsbereich

deiner Bewusstseins- und Lebenswelt übertragen lassen. Damit etabliert sich eine
schizoide Situation: Du bist immer der eine, dem das wissenschaftliche Instrument des
rationalen Denkens beigebracht worden ist, und doch auch der andere, der als Benutzer
dieses Instrumentariums über die Tragweite desselben für Gesellschaft und Geschichte
nicht Bescheid weiss, denn in diesen Raum kannst du die Ergebnisse deiner Forschung
nicht mehr übertragen.

MARSILI: Das eigentliche Verständnis der Dingwelt beschränkt sich offensichtlich auf
die Alltagserfahrungen. Ich habe mich damit abgefunden, dass die moderne Physik,
zumindest im subatomaren Bereich, ein tatsächliches Erklären der Phänomene nicht
mehr leisten kann. Stattdessen zieht sie sich in bestimmte Formalismen zurück, die
immerhin die Eigenschaft haben, Ergebnisse zu liefern. Und wer möchte darauf verzichten?

WEHRLI: Indem du die Fragen «Was ist Wirklichkeit?» und «In welchem Verhältnis steht
meine mathematische Arbeit zur Realität der dinglichen Welt?» für unerhebUch hältst,
stellst du dich als Wissenschaftler einem instrumentalisierten Vernunftbegriff anheim.
Das Entscheidende hierbei: die Instrumentalisierung der Vernunft bringt gleichzeitig eine
Instrumentalisierung des Vernunftsubjekts mit sich. Definierst du dich, wie du selber

sagst, als Lieferant von Ergebnissen, ohne die Resultate deiner Arbeit wirklich zu verstehen,

verzichtest du freiwillig auf deine dir zustehende Subjektivität als erkennender
Mensch. Du machst dich zum Objekt, zum Produktionsapparat für die Anwender deiner
Ergebnisse. Ich glaube kaum, dass du dich in dieser Rolle langfristig wohl fühlen kannst.
Ferner folgt aus deinem Selbstverständnis als Datenproduzent, der nicht kennt, was er
hervorbringt, dass du deine Lieferantentätigkeit wem auch immer zur Verfügung stellst.
Der Verzicht auf Verstehen hat nicht nur Folgen für das persönliche Wohlergehen des je
einzelnen Wissenschaftlers. Eine Instrumentalisierung der gesamten wissenschaftlichen
Zunft, die sich solchermassen als Datenlieferantin begreift, muss darüber hinaus Folgen
von grösster gesellschaftlicher Tragweite zeitigen — Folgen, die auch dem gläubigsten
Wissenschaftsformalisten nicht länger verborgen bleiben können. Aber das ist heute nicht
unser Thema.

MARSILI: Langsam verstehe ich euer Unbehagen an einer Wissenschaft, die sich zur
Erzielung von verwertbaren Ergebnissen in erklärungsunfähige Formalismen zurückzieht,

in Formalismen, die selbst vom wissenschaftlichen Subjekt nicht wirklich begriffen
werden können. Bestimmt liegt in dieser Spaltung von Begreifen und Berechnen eine
Gefahr. — Trotzdem muss man der modernen Physik das Liefern von Resultaten zugute
halten, denn diese Tätigkeit bringt der gesamten Menschheit grosse Vorteile. Zwar ist es

für mich unerklärlich, wie sich ein Naturwissenschaftler dazu hergeben kann, Napalm zu
produzieren, wie sich einer, der sich dem Nutzen der Menschen verschrieben hat, damit
abfinden kann, zur Entwicklung von Kriegswaffen beizutragen; aber ich kann, wenigstens
für meine Person, behaupten, meine Kompetenz als Wissenschaftler niemals für eine
Sache einzusetzen, die sich in irgendeiner Weise gegen den Menschen richten könnte.



WENDEZEITPHYSIK IM DISKURS 513

FUES: Du gestehst mir ein, mit einem Formalismus zu arbeiten, den du nicht verstehst.
Woher nimmst du also die Gewissheit, dass dein Formalismus, den du nach eigener Aussage

nicht begreifst, nur für und nicht gegen die Menschheit wirken kann?

MARSILI: Eine interessante Frage

FUES: Es ist undenkbar, von vornherein über die gesellschafthchen Konsequenzen
Bescheid zu wissen, ohne das verwendete Arbeitsmuster tatsächlich verstanden zu haben.

MARSILI: Das ist ein Problem

Marsili ist auf die Anklagebank versetzt, und seine Ankläger richten ihn
ungeniert und unwidersprochen im Namen eines sich gesellschaftskritisch
verstehenden Humanismus. Vielleicht erhebt sich daraus dieselbe
Anklage, die sie gegen Marsili erheben; vielleicht sitzen sie am Ende mit
ihm auf derselben Bank, auf die sie ihn anscheinend so rechtmässig versetzt
haben.

Worin liegt eigentlich das Neue der Neuzeit, das allgemeine epistemolo-
gische Prinzip, das die moderne Rationalität in einer Form begründet und
entwirft, die mit der bisherigen wissenschaftlichen Tradition so radikal
bricht, wie es die Chronik der abendländischen Geistesgeschichte behauptet?

In der Idee, «dass die unendliche Allheit des überhaupt Seienden in sich
eine rationale Alleinheit sei, die korrelativ durch eine universale Wissenschaft,

und zwar restlos, zu beherrschen sei»16. Aber diese Korrelation allein
kann es nicht sein, die den jungen Descartes notieren lässt: «X. Novembris
1619, cum plenus forem Enthousiasmo, et mirabilis scientiae fundamenta
reperirem.»17 Nicht nur «scientia nova», sondern «scientia mirabilis», so
wunder-voll, dass sie den, der ihre Grundlagen entdeckt, begeistert, als
wäre er in göttliches Wissen versetzt. «Die Welt ernstlich wissenschaftlich

erkennen, das kann nur Sinn und Möglichkeit haben, wenn eine
Methode zu erfinden ist, die Welt, die Unendlichkeit ihrer Kausalitäten, von
dem geringen Bestand des jeweils in direkter Erfahrung und nur relativ
Festzustellenden aus systematisch, gewissermassen im voraus, zu konstruieren
und diese Konstruktion trotz der Unendlichkeit zwingend zu bewähren.»i%
Als der junge Descartes die Grundlagen der «scientia mirabilis» erfindet,
sieht er die Möglichkeit einer Methode, die Welt, die Unendlichkeit ihrer
Kausalitäten, und das Ich, den geringen und immer nur relativen Bestand
der von ihm begriffenen Kausalitäten, so in Korrelation zu bringen, dass
diese Beziehung sich systematisch konstruieren und deshalb experimentell
und rational überprüfen, folglich jederzeit und überall zwingend bewähren
lässt. Damit findet die Gattung Mensch für ihren Anspruch auf die Welt
überhaupt endlich eine Form, die sowohl ihrem Selbstbewusstsein als auch
dessen intendiertem Inhalt unendlich angemessen ist. Was diese Form zur
«scientia mirabilis» verklärt, ist das Wunder, dass sie den Pakt mit sich
selbst, durch den der Mensch sich in ein Subjekt verwandelt, einsehbar und



514 WENDEZEITPHYSIK IM DISKURS

formulierbar macht: Ich (als Exemplar der Gattung) unterwerfe mich der
Methode meines Begreifens und ihrer durch Fortschritt sich ordnenden
Unendlichkeit, während sich diese Ordnung zwingend auf mich zurückbezieht

und darin ihre Gegenstände überall als Gestalt meines Selbsts
bewährt. Ich unterwerfe mich der Objektivität meiner Welt, aber in dieser
Unterwerfung wird sie mein, und ich beherrsche, was mir entgegen bleibt
und darin überlegen zu sein scheint. Während Descartes die Grundlagen
der neuzeitlichen Wissenschaft erfindet, erscheint ihm der Geist der
Moderne, der heute noch über die abendländische Zivilisation herrscht,
wenn auch nicht mehr unumschränkt, und erfüllt ihn mit dem Enthusiasmus,

der den einzelnen in seiner abstrakten Einzelnheit in seine ebenso
abstrakte Allgemeinheit unmittelbar einrückt. Die Grenzen meines Begreifens

sind die Grenzen meiner Welt19, lautet der Grundsatz, der Kant
zufolge als transzendentale Apperzeption «alle meine Vorstellungen muss
begleiten können»2®. Muss begleiten können, solange das Begreifen zwingend

an die Form des Subjekts, an den Pakt des Ichs mit seinem Selbst
gebunden ist. Was, wenn dieser Zwang sich löst, wenn er durch seinen Vollzug

in Auflösung gerät, das Begreifen sich in seinem unendlichen
Fortschritt so zu ordnen beginnt, dass es den Rückgriff auf das Ich-Selbst sistiert
und damit den Bestand des Subjekts in Gefahr bringt?

Tragpfeiler der universalen Wissenschaft, die die unendliche Allheit des
Seienden als rationale Alleinheit fasst und dadurch restlos beherrscht, ist
von Anfang der Neuzeit an die Physik. Sie unterwirft die Welt in methodischem,

immer weiter ausgreifenden Fortschreiten dem Begriff des
Subjekts, das sich von ihm ebenso ergreifen lässt wie es durch ihn sich selbst
begreift. «Je weiter die Physik in der wirklichen Mathematisierung der
anschaulichen umweltlich vorgegebenen Natur gekommen ist, über je mehr
mathematisch-naturwissenschaftliche Sätze sie schon verfügt, um so
grösser ist der Bereich der ihr möglichen deduktiven Schlussfolgerungen auf
neue Tatsachen der quantifizierten Natur und damit der Verweisung auf
entsprechend zu leistende Verifizierungen.»21 Die Tätigkeiten des mathematischen

Physikers und des Experimentalphysikers entsprechen einander als

ergänzende Momente der «scientia mirabilis»: die Mathematisierung treibt
in immer komplexeren Abstraktionsprozessen die als wirklich erkannte
Welt von der Realitätserfahrung des Subjekts als eines historisch und sozial
konkreten Ich-Selbsts weg, während das Experiment in immer vermitteiteren,

immer instrumentalisierteren Rekonstruktionen die Rückbindung der
ins Unendliche fortschreitenden Abstraktion an die Erfahrungswelt des
Ichs gewährleistet. Entsinnlichung und Versinnlichung halten in Mathematisierung

und Experiment einander die Waage, und dass sie das tun, dass sie
scheinbar unbegrenzt und universal in die Natur auszugreifen vermögen,
ohne dieses Gleichgewicht zu verlieren, begründet den Enthusiasmus, der



WENDEZEITPHYSIK IM DISKURS 515

den erfüllt, der die Grundlagen ihrer Wissenschaft einsieht. Mit der Physik
des 20. Jahrhunderts, mit Relativitätstheorie und Quantenmechanik,
scheint sie jedoch mehr und mehr aus jenem wunderbaren Gleichgewicht
zu geraten. Die mathematischen Abstraktionen widersetzen sich ihrer
experimentellen Rekonstruktion zu Sinnen des Subjekts zwar nicht, aber
sie entsprechen ihnen nicht mehr, werden unklar, unscharf, mehrdeutig,
lösen sich rückwegs und rücklings von ihrer Bindung an die subjektiv sinnlich

erfahrbare Realität und bleiben als eine Wirklichkeit ausserhalb eigensinnig

gegen sie stehen. «Die Quantenebene ist derart submikroskopisch,
dass man ihre Interaktionen für alle praktischen Erwägungen in der MakroWelt

ignorieren kann. Die starken Interaktionen zwischen subatomaren
Mesonen werden bei Makro-Objekten überhaupt nicht beobachtet, nicht
zwischen Felsen, Menschen und Bäumen», schreibt Ken Wilber in seinem
Beitrag «Physik, Mystik und das neue holographische Paradigma»22.

Angesichts dieses Sachverhalts kann das Subjekt der Moderne das Ideal
der Allwissenheit, mit deren begeisternder Vision es seine Zeit begonnen
hat, aufrechterhalten und den physikalisch-mathematischen Fortschritt
weiterhin an eine Welt setzen, die eine rationale systematische Einheit sein
soll, in der alle Einzelheiten bis ins letzte determiniert sind. Dann muss es

zur Kenntnis und in Kauf nehmen, dass solche Einheit und solche Determinierung

einer Rationalität angehören, die sich der Form des subjektiven
Begreifens versagt und deren Prozesse wie Resultate ausserhalb der
Gestaltungen des Selbstbewusstseins stehenbleiben. Die Grenzen seines

Begreifens sind nach wie vor die Grenzen seiner Welt, aber sein Begreifen
enteignet sich ihm in eben der Methode, in die es in Absicht auf seine
Subjektivität ausdrücklich eingewilligt hat, und überschreitet damit die Grenzen

seiner Welt. Will das Ich-Selbst nun nicht in seine subjektive Welt
ohnmächtig eingeschlossen werden, muss es seine Ideen, seine regulativen
Begriffe vom Wahren, Schönen, Guten, seine Logik, seine Ethik, seine
Ästhetik auf die Überschreitung hin, die ihm die Physik präsentiert,
relativieren und korrigieren, die Verwandlung des Menschen in ein Subjekt als
historisch begreifen und im Begriff dieses Konzepts überwinden. Das Subjekt

der Moderne kann aber auch auf das Ideal der Allwissenheit verzichten

und den wissenschaftlichen Fortschritt in den Grenzen dessen zu halten
suchen, was sich der subjektive Mensch als das Wahre, Gute, Schöne, kurz:
als den Humanismus bestimmt hat. Aber damit gibt es sich auf, kündigt es
den Pakt zwischen Ich und Selbst, der ihm das Gleichgewicht des unendlichen

Übergangs zwischen Herrschaft und Knechtschaft garantiert,
verkrüppelt die Bewegung, aus der es hervorgeht, und muss diese Verstümmelung,

um vor sich selbst sicher zu sein, in jedem theoretischen und praktischen

Akt seines Begreifens an sich selbst vollziehen. Der gutgemeinte
Appell an die Wissenschaft, sie möge ihren Fortschrittsdrang doch humani-



516 WENDEZEITPHYSIK IM DISKURS

stischer Kontrolle unterwerfen und dadurch einschränken, ist darum von
so peinlich berührender Kurzsichtigkeit, weil er ursprünglich genau
demselben Rationalitätskonzept angehört wie die ihm unergreiflich und darum
unheimlich werdende Wissenschaft und so nichts weiter an den Tag bringt
als die Ohnmacht des immer vergeblich warnenden Komplizen. Das Subjekt

der Moderne vermag sich gegen die Konsequenz seiner Rationalität,
die sie überschreitet, nur zu behaupten, wenn es inkonsequent wird, womit
es seine Rationalität grundsätzlich preisgibt. So oder so: Die Eule der
Minerva ist wieder einmal auf ihrer Reise in die Dämmerung. In keinem
Fall jedoch kann sich das Subjekt der Moderne seiner eigenen Aktualität
gegenüber auf seinen Humanismus berufen, als sei ihm dessen Überschreitung

aus irgendeiner Fremde her unversehens begegnet, ohne sich dem
Verdacht einer hintergründigen und hinterhältigen Arbeitsteilung
auszusetzen: «Der Humanismus garantiert die Bewahrung der gesellschaftlichen
Organisation; die Technik ermöglicht es dieser Gesellschaft, sich zu entwik-
keln, wobei sie auf ihrer eigenen Linie bleibt.»23

1 David Böhm, Renée Weber: ImpUzite
und expUzite Ordnung: Zwei Aspekte des
Universums. Dies.: Der Physiker und der
Mystiker — ist ein Dialog zwischen ihnen
möglich? Interviews. In: Ken Wilber (Hg.):
Das holographische Weltbüd, Wissenschaft
und Forschung auf dem Weg zu einem
ganzheitlichen Weltverständnis — Erkenntnisse
der Avantgarde der Naturwissenschaften.
Bern 1986, S. 67. — 2 David Böhm: Die
impUzite Ordnung. Grundlagen eines
dynamischen HoUsmus, München 1987, S. 199.

- 3 Ibd. S. 165. - 4 Ibd. - 5 Ibd. S. 230. -6 Ibd. S. 67. - 7 Renée Weber:
Wissenschaftler und Weise. Grafing 1987, S. 83 ff.

- 8 Böhm: Die impUzite Ordnung. S. 231.

- 9 Ibd. - 10 Bohm/Weber: ImpUzite und
explizite Ordnung S. 56. — u Weber:
Wissenschaftler und Weise, S. 84. —
12 Böhm: Die impUzite Ordnung, S. 174. —
13 Bohm/Weber: ImpUzite und explizite
Ordnung S. 57. — H Böhm: Die implizite

Ordnung, S. 175. — 15 Walter Heitier:
Der Mensch und die naturwissenschafthche

Erkenntnis. Braunschweig 1970, S. 43. —
16 Edmund Husserl: Die Krisis der europäischen

Wissenschaften und die transzendentale

Phänomenologie. Hamburg 1982, S. 21.

— 17 Œuvres de Descartes, publiées par
Charles Adam & Paul Tannery. Bd. X, Paris
1966, S. 179. - 18 Husserl: Die Krisis der
europäischen Wissenschaften S. 32. —
19 «Begreifen heisst mit dem Gedanken

umarmen; um aber etwas zu wissen, genügt
es, es mit dem Gedanken zu berühren.»
Descartes an Mersenne am 17. Mai 1630.
Briefe, hrsg. von Max Bense. Köln/Krefeld
1949, S. 53. —20 Immanuel Kant: Kritik der
reinen Vernunft. Transzendentale Deduktion

§ 16, B 132. — 21 Husserl: Die Krisis
der europäischen Wissenschaften S. 50.
— 22 Ken Wüber: Physik. Mystik und das

neue holographische Paradigma. In: Ders.:
Das holographische Weltbüd. S. 161. —
23 Michel Foucault: Von der Subversion des

Wissens. Frankfurt/BerUn/Wien 1978,
S. 114.


	Der Anfang der Welt am Ende des Denkens : zu David Bohms Modell der Wendezeitphysik

