
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 70 (1990)

Heft: 5

Artikel: Theater in Zürich, wozu?

Autor: Benning, Achim

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-164777

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-164777
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Achim Benning

Theater in Zürich — wozu?

Wozu? Warum und weshalb, wofür, wogegen und womit, für wen und
mit wem und wie? Das Fragezeichen ist wichtig; ein Punkt zum Beispiel,
der ein ausatmendes Senken der Stimme verlangt, würde einen Nachruf auf
das hiesige Theater signalisieren: Theater in Zürich — wozu. Ein Aus-
rufungszeichen macht den Titel gar zu einem Verzweiflungsausbruch:
Theater in Zürich — wozu! Gar kein Satzzeichen zu setzen, was ja bei einem
Titel erlaubt wäre, das hiesse, in das Niemandsland zwischen Punkt und
Fragezeichen eine anwendbare Resignation eindringen zu lassen und auf
die halbe Frage «Theater in Zürich — wozu» nach längerem Klären die
weise Antwort «Was weiss ich» zu kassieren. Übrigens wäre auch ein
Doppelpunkt fehl am Platz, gäbe er doch vor, man könnte unter diesem Titel
wohlgegliedert erstens, zweitens, drittens Sachverhalte darlegen und, wenn
schon nicht kurz, so doch bündig eingängige Thesen aufstellen und
verbindliche Aufklärung anbieten.

Nein, nur das Fragezeichen öffnet den Titel und nimmt ihm die
Hoffnungslosigkeit; das Fragezeichen kämpft gegen den zwielichtigen Charakter

des Wortes «wozu» und stemmt sich gegen die in ihm lauernde Resignation.

Das Fragezeichen kündigt an, dass bedenklich gefragt wird und noch
jedwede Antwort erwartet werden kann, vielleicht sogar eine optimistische.

Gleich am Anfang dieses Versuchs, über das Theater nachzudenken —
und dieser Vortrag will nur das und nicht Historikern und Journalisten
Konkurrenz machen —, soll die begründete Vermutung ausgesprochen
werden, dass die, die das Theater erhalten, und die, die es besuchen, jedenfalls

berufener wären, schlüssige Antworten auf unsere «entscheidende»
Frage zu geben, als die, welche das Theater in ihrem Auftrag machen. Also
müssten die Kulturpolitiker und das Publikum die fragmentarischen
Überlegungen, die sich auch nicht zu einem Bekenntnis versteigen wollen, ergänzen;

erst dann wäre das Thema erfüllt.
Die Frage soll zunächst einmal eine allgemeine, auf das Sprechtheater

eingegrenzte sein, und sich erst in der Folge den besonderen Zürcher
Verhältnissen zuwenden, die es ja gibt, auch wenn man nicht meint, Zürich «sei

eine tiefere Stadt, wo man Wunder und Weihen immer als Inhalt hat».
Vor 20 Jahren schrieb der vielzitierte Peter Brook, wir seien, weil die

knarrende Maschine «Theater» niemals anhalte, wohl immer «zu beschäftigt,

um die einzig entscheidende Frage zu stellen, die derganzen Struktur das
Mass anlegt: Warum überhaupt Theater? Wozu ?» Und Brook fragt weiter,
ob das Theater lediglich noch ein Anachronismus, ein veraltetes Unikum,



434 THEATER IN ZÜRICH

ein altes Monument, eine bizarre Sitte sei, warum und wofür wir denn
eigentlich Beifall klatschen und ob denn die Bühne überhaupt einen wahren

Platz in unserem Leben habe.
Zweifel sind geboten, auch wenn die alte Maschinerie noch ein Weilchen

weiterknarrt. Überall wird das wohl nicht der Fall sein; was die Revolution
von 1989 für die Theatergeschichte Europas bedeutet, wer könnte da jetzt
schon anderes tun als mutzumassen; aber bezweifeln darf man zum
Beispiel, dass alle Theater der DDR die deutsche Vereinigung überleben werden;

leer sind sie schon jetzt; voll waren sie noch im vergangenen Jahr, wie
die Kirchen, weil sie die einzigen dem Volk zugänglichen Versammlungsräume

waren.
Die Theaterleute hatten während der Dikatur wie andere Künstler ihren

gesicherten Platz in der «Nischengesellschaft», in der Günter Grass «etwas
Biedermeierliches wie zu Metternichs Zeiten» entdeckte.

Die «Kunstschaffenden» werden in den befreiten Oststaaten nun in die
Unwirtlichkeit des freien Marktes geraten und werden sich, sofern sie die
subventionierten Künste ausüben, dem in den Demokratien ständig
wachsenden Rechtfertigungszwang ausgesetzt sehen, und sie werden erfahren,
dass die öffentlichen Subventionen ihnen, jedenfalls den Sensiblen, allmählich

ein schlechtes Gewissen verursachen, auch wenn meistens die
Konsumenten subventioniert werden. Es scheint, dass dieses schlechte Gewissen
den Mehrheiten nicht unwillkommen ist. Ob da das Theater als «Ehrensache

des Staates», von dem einmal Max Frisch gesprochen hat, überhaupt
— ausser in Wien — noch gefragt ist, das sei dahingestellt.

Der Ausweg des politischen Künstlers in die Berufspolitik ist wohl ein
Irrweg; vielleicht ist er das nicht im Fall von Vaclav Havel; aber wieviele
wahre Helden gibt es schon in unserer Zeit? Der ungarische Intellektuelle
Mihaly Vajda verlangt heute, die Künstler und Intellektuellen hätten die
aktive Politik zu verlassen.

«Der Intellektuelle ist der Hüter der Wahrheit, der Politiker dagegen ein
pragmatischer Lügner. Wer wollte leugnen, dass das meist tatsächlich zutraf.
Schlimm wird es, wenn der Intellektuelle, schon an der Macht, sich noch
immerfür den Hüter der Wahrheit hält.»

Auch bei diesem Verständnis der klassischen Oppositionsrolle der
Künstler und Intellektuellen lauert das schlechte Gewissen im Hintergrund.

Das schlechte Gewissen der Subventionierten verstärkt im
deutschen Sprachraum den sowieso kaum zu bändigenden leidenschaftlichen
Drang zu ständigen theoretischen Einordnungen und philosophischen
Strapazierungen der Künste, auch des Theaters, und treibt die Interpreten
immer tiefer in die Interpretation ihrer Arbeit hinein. Hinter all diesem
ständigen Gerede verbirgt sich auch die heimliche Sehnsucht nach geistigen
Sicherheiten und verbindlichen künstlerischen Normen.



THEATER IN ZURICH 435

In Deutschland hiess diese Instanz, die verbindliche Urteile produzierte,
in entarteter Form einmal Reichstheaterkammer. Heute gibt es Nachfolge-
Instanzen, die in all dem föderalistischen Durcheinander sagen, wo es lang
geht.

So hat der viel beschworene «Pluralismus» zu ästhetischen
Monopolisierungen geführt, und viele Künstler lechzen geradezu danach, von
den Hohepriestern der «Szene» ex cathedra in das grosse Ganze der
Haute-culture, der sogenannten Etablierten und der sogenannten Alternativen,

als dogmentreue Gläubige aufgenommen zu werden. Die Dogmen
der permanenten Innovation und des permanenten Nonkonformismus, die
eng verbunden sind mit dem Dogma des «In-Seins», gehen schliesslich in
dem Hauptdogma der totalen Beliebigkeit der Inhalte auf und sind für alle
Adepten der geheimen «Bundestheaterkammer» verbindlich. Die
Hohepriester bieten den Gläubigen ausser ihrer Karrierehilfe eben nur Wegwerfdogmen;

sie können sich am Haltlosen festhalten.
Die Zeit der umgekehrten Vorzeichen, die Herbertlhering 1930

diagnostizierte, feiert gar nicht fröhliche Urstände; alles sei Name, alles sei

Tarnung, jeder Stumpfsinn zäume sich als revolutionär auf, und lähmende
Gleichgültigkeit putze sich als liberal heraus.

Unter der falschen Prämisse, eine bedrängte, mutige Minderheit zu sein,
kämpft unter dem Beifall des Jetsets der Hithopper die mächtige konformistische

Mehrheit der Trendsetter gegen die Toleranten und die wenigen
wirklichen Nonkonformisten und dagegen, dass, wie der kluge Ernst Wendt
1985 schrieb, «statt der täglichen Simulation des Neuen entweder eine Besinnung

aufden Nullzustand der Gegenwart stattfände oder eine Besinnung und
Wiedergewinnung von Qualitäten der Tradition, die imstande wären, den
Modekreislaufzu unterbrechen. Ihm das künstliche Blut abzudrehen.»

An die Stelle der «Einschüchterung des Publikums durch Klassizität»,
von der Brecht gesprochen hatte, ist heute, nach dem Untergang des
deutschen Bildungstheaters, die Einschüchterung durch «Modernität» getreten,
und der Begriff der «Tradition» kann sich von demagogischen nVerdächti-
gungen kaum erholen.

Natürlich meint Wendt die Tradition, die Ihering als «Solidarität des
künstlerischen Handwerks» definiert hat, die Tradition, die sich immer wieder

in der Gegenwart erneuert, im Gegensatz zur Konvention, die sich
schlampig, genügsam und selbstzufrieden durch die Zeiten hindurchmogelt
und sich gegen den «Blutkreislaufder Gegenwart» abschliesst.

Tradition ist undenkbar ohne «Erfahrungen», welche die sogenannten
Produzenten und die sogenannten Konsumenten gemeinsam für sich in
Anspruch nehmen können. Erfahrungen zu machen und sich ihrer zu
bemächtigen, das hat Walter Benjamin schon vor 50 Jahren beschrieben,
werde immer schwieriger, da die ständig steigende Informationsflut und die



436 THEATER IN ZÜRICH

wachsende Erlebnishäufung die Fähigkeit des Menschen, das Erlebte zu
«verarbeiten» und in Erfahrung zu verwandeln, heillos überfordert.

Die formaüstischen Innovateure, denen es vorrangig um die Produktion
von Nachrichtenwerten geht, versuchen auf ihrer Dauerflucht nach vorn,
die Tradition als Konvention zu diskreditieren und die Frage nach der
Traditionsfähigkeit ihrer «Sensationen» und «Ereignisse» von der Tagesordnung

zu streichen. Die Frage nach der «Erfahrung» im Sinne Benjamins
wird erst gar nicht gestellt.

Im letzten Heft von «Musik und Theater», der in neuem Glanz wieder
erstandenen zu beachtenden Zürcher Zeitschrift, kann man zum Thema
lesen:

«Vermissen wir denn lediglich den wütenden Protest? Nein, wir vermissen
lediglich die Überraschung, den Versuch, den ungebärdigen Entwurf, auch
den, der schiefgeht — das Theaterabenteuer.»

Gegen dieses Verlangen ist gar nichts einzuwenden, nur das eine, dass es

das dauernde, stereotype und alles dominierende ist. Unsere entscheidende

Frage könnte dann auch an «Kuoni» gerichtet werden und die
Konjunktur der Abenteuer-Reisen ergründen. Aber immerhin, was da in
«Musik und Theater» vermisst wird, das zu erfüllen, auch dazu wäre das
Theater ja aufgerufen. Vielleicht suchen die meisten Menschen sogar im
Theater lediglich das, was sie in der sogenannten Wirklichkeit vermissen:

die Ängstlichen das «Abenteuer»,
die Verzagten den «wütenden Protest»,
die Abgestumpften die «Sensibilität»,

um ein anderes Mode-Wort aus dem Repertoire des Jargons des Vermeintlichen

anzuführen, und die Reihe wäre fortzusetzen:

die Verklemmten vermissen die «Sinnlichkeit»,
die Oberflächlichen rufen nach der «Radikalität»,
die Grobschlächtigen verlangen «Subtilität» oder das «Sublime»,
die Fortschrittlichen die «Tradition» und
die Konservativen und Reaktionäre den «Fortschritt»,

der ja im Theater preiswert und folgenlos das schönste Alibi für die gräss-
lichste Spiessbürgerei in der «Wirklichkeit» bietet. Und damit wären wir
wieder bei Herbert Ihering.

Natürlich wäre es zu bülig, mit dem Schlagwort «Umkehrung aller
Vorzeichen» die genannten Erwartungshaltungen abzutun. Wenn's gut geht,
begegnet man sich im Theater selber, in Gemeinschaft mit anderen, die sich
auch auf der Spur sind. Und man möchte seinen Träumen begegnen und
sich unterhalten; die Sprache verrät, dass man das selber tun muss. Jeden-



THEATER IN ZÜRICH 437

falls trägt man ein gerüttelt Mass an Mitverantwortung für die eigene
Unterhaltung. So ist es denn verständlich, dass die sich Langweilenden (die
können ausserdem auch unter Stress leiden) dem Theater jedenfalls angeödet

Langweile vorwerfen, so wie alle diese wunderbar oberflächlichen,
sich selbst bemitleidenden Alltags-Philosophen bei Turgenjew und Cechov
ihre Mitmenschen für ihre eigene Langweile verantwortlich machen und
doch ganz allein selber Ursache ihrer Krankheit sind.

Diese verlorenen bürgerlichen Individuen des 19. Jahrhunderts sind die
Ahnen der heutigen Gelangweüten, die das Ihre dazu beitragen, dass ein
Teil des Theaterpublikums immer wieder zum Sensationspöbel verkommt,
wie Karl Kraus es nannte. Der braucht dann auch die Hilfe der eloquenten
Trend-Herolde, die ihm die Erfolge verkünden, die die Bestseller-Listen
und die Hit-Paraden aufstellen und ihn durch den Mode-Wirrwar führen.
Das Buch, das Stück, die Aufführung, der Film des Monats, des Jahres
bringen Ordnung in den Dschungel der kulturellen Angebote und lichten
auch das Unterholz all der Symposien, Workshops, Lesungen, Chanson-
und Kabarett-, Lieder- und Kammermusik-Abende, der Diskussionen,
Matineen und Soireen, der Ausstellungsführungen usw., ganz zu schweigen
von den Fümwochen, Theatertreffen, Opernfestspielen und Festspielen an
sich und überhaupt.

Natürlich bleiben gerade in diesem Chaos die Trends nichts anderes als
die Trends, werden aber posthum zu Geschichte umgemünzt, auch wenn
sie nicht traditionsfähig sind, weil die Trendsetter zumeist auch noch ihre
eigenen Historiker sind, und somit jede Revision der fixen Urteile
ausgeschlossen wird, vor allem bei der transitorischen Kunst des Theaters, der
Schauspielkunst, deren Geschichte «in Wasser geschrieben» wird.

Anders bei den Stücken. Freilich gibt es auch da zunächst keine Revision,

aber die Texte bleiben. Wenn also ein grosser deutscher Verlag, der
Suhrkamp-Verlag, einen Band «Drama heute» über die Dramatik der achtziger

Jahre herausgibt, dann wird die Aufnahme des wichtigen Schweizer
Autors Thomas Hürlimann verweigert, ausdrücklich mit der Begründung,
er habe ja nie den Mülheimer-Dramatiker-Preis erhalten und keines seiner
Stücke sei zum «Stück des Jahres» gekürt worden. Der Verlag begibt sich
also eigener Kriterien, tabuisiert das Trend-Setting; die Konformität ist
perfekt.

Es kann wegen der Seltenheit des Falles nicht beispielhaft sein, dass der
deutschsprachige Kulturjournalismus seine über Jahre hin gefällten
hochnäsigen höchstrichterlichen Urteile über einen Dramatiker dann revidiert,
bzw. ganz einfach vergisst, wenn dieser Staatspräsident wird. Diese Karriere

bleibt Schweizer Dramatikern voraussichtlich noch lange verschlossen.



438 THEATER IN ZÜRICH

In einem mutigen Aufsatz von Adolf Dresen, einem der intelligentesten
der deutschen Regisseure, der seine Schauspiel-Arbeit leider aufgegeben
hat, verzweifelt über die Aussichtslosigkeit, seine Vorstellung von einem
glaubwürdigen Theater unserer Zeit zur Geltung bringen zu können, heisst
es unter dem Titel «Wie kompetent ist die Kritik»:

«Wichtig ist nicht, ob man eine Meinung hat — man muss sie behaupten,
sich damit behaupten. Meinung verallgemeinern, Meinung machen ist das

Geschäft. Nicht die Begründung entscheidet, sondern die Bravour. In
unsicherer Position umgibt man sich mit dem Dunst der Drohung. Wo Normen
nichtfür Konformität sorgen, tut es Konformitätsdruck. Die Beliebigkeit der
Meinung schlägt dann um in den Terrorismus von Cliquen. Das von Kritikern

bestrittene Gerücht, die Meinung werde von einerMafia gemacht, ist
leider begründet. Nicht von einsamen Kritikern, doch vom Kritikerkartell. Es
bläst in eine Richtung, und all die schwankenden Rohre, die nicht wissen,
was von was zu halten ist, wehen mit. Unangreifbar auch hier, wer das
Unverständliche puscht — er hat den höheren Sinn. Das deutsche Publikum, wie
kein anderes durch Fachleute einzuschüchtern, sieht des Kaisers neue Kleider.

Eine Zeitung wirbt schon zynisch, aber keineswegs wirklichkeitsfern, mit
dem Slogan 'Lesen Sie unser Blatt, damit Sie wissen, wie Sie die Premiere
gefunden haben>.

Wo die Kritik eine Macht ist, da macht sie Politik. Die Politiker, ohnedies
von der Moderne überfordert, halten sich den Berater aus den Medien. Die
Kritik mischt mit, ob es den Marktwert von Leuten betrifft oder die Wahl von
Intendanten. Einen hypokratischen Eid der Journalisten gibt es nicht. 'Das
Theater ist in die Hände der Presse gefallen), sagte vor einigen Jahren Hans
Lietzau.»

Der eine oder andere Verlag offenbar auch.
Wenn Botho Strauss in seiner Büchner-Rede feststellt, die Geschichte

der neueren Literatur und die des Schauspiels strebten hoffnungslos
auseinander, das Regietheater und die Autoren hätten ihr Teil Schuld daran, so
lässt er wohl ausser acht, dass die Kulturjournalisten, oft als Autoren-Kritiker

auf und über ihren eigenen Stücken und Romanen hockend,
nachdrücklich zu wenig oder nichts dazu beigetragen haben, die neue Literatur
mit dem Theater wiederzuvereinigen. Strauss vermerkt, dass gut 150 Jahre
nach Büchners Tod bei uns niemand mehr ein Drama schreibe, keine
Tragödie, kaum je eine Komödie; bestenfalls Stücke würden hier und dort
noch geliefert.

«Theaterdichter, Ureinwohner des Abendlandes ein Stamm, der
seine Gelüste verlor und sich nicht mehr vermehrt, nicht mehr ordentlich für
seine Ernährung sorgen kann, der die Gebräuche und Techniken seines
Handwerks verlernt hat eine durch Populationsschwund verendende
Gattung. Zu wenige sein, das zehrt an der Kraft und Fühlungjedes einzelnen.



THEATER IN ZÜRICH 439

Die Minderzahl innerhalb des Spezies untergräbt den Aufbau des
Individuums.»

Erinnern wir uns an die entscheidende Frage, die der ganzen Struktur
das Mass anlegt: Wozu, wenn das alles so ist, wenn ein erfolgreicher Autor
wie Botho Strauss eine solche Klage führt, wozu dann überhaupt noch
Theater?

Es ist zu teuer, zu museal oder zu modernistisch, oft beides in fataler
Mischung; das Publikum hat die Orientierung verloren, die Kritiker ihre
Glaubwürdigkeit; die Schauspieler sind proteische Versteller geworden
und aus der «Solidarität ihres künstlerischen Handwerks» ausgeschieden,
die Regisseure sind zu Rampenvögten verkommen, die nur noch die
Bühnenbildner am Talmi-Glanz des Regietheaters teilhaben lassen, — und die
Autoren sterben einfach aus.

Egon Friedeil, ein Feind des Theaters, als der er sich bekannte, würde
wohl nicht ohne Genuss das Theater heute in dieser Weise rigoros und
verallgemeinernd abtun. Friedeil, der sich in der Theatrokratie Österreichs
einen gesunden Hass auf das Theater zugezogen hatte, meinte, es sei

grundsätzlich so oberflächlich, dass es die Kunst abschrecke, sich zum
Theater zu degradieren, ja es habe sich im Laufe der Kulturentwicklung
geradezu ein Dualismus zwischen der Kunst und dem Theater herausgebildet;

Friedeil hätte sicher bei dem heutigen Thema ein Ausrufungszeichen
hinter das «wozu» gesetzt.

Wenn man nun aber das Theater liebt, welche Antwort hat man dann?
Max Frisch hat, glaube ich, einmal gesagt, man müsse die Schauspieler
lieben, sonst halte man sie nicht aus. Mit dem Theater ist es ähnlich. «Hass

muss produktiv machen. Sonst ist es gleich gescheiter, zu lieben»; meint ein
anderer grosser Hasser: Karl Kraus. Also!

Botho Strauss spricht in seiner Büchner-Rede nach seiner Klage über die
verendende Gattung, dass die Tendenz gebrochen werden könne; und wo
es gelinge, und wo das Fernste durch die Schauspieler in unfassbare Nähe
rücke, da könnte die Gegenwart durch das Theater Augenblicke einer
ungeahnten Ergänzung gewinnen.

«Augenblicke einer ungeahnten Ergänzung» — eine schöne poetische
Antwort auf die einzig entscheidende Frage, aber ist es eine ausreichende?
Wohl so wenig wie alle die schönen unzeitgemässen und doch gültigen
Antworten: Das Theater sei der Widerschein des verlorenen Paradieses, in
dem sich unsere Sehnsucht, das Dasein zu steigern, erfüllen kann, so Jouvet,

— sei Traum, Magie der Seele, sei Mythomanie, so Vilar, — sei der
Versuch, die Einsamkeit des Menschen zu durchbrechen, so Strehler, — sei ein
«Menschenhaus», in dem inbrünstiges Leben möglich ist, so Hilpert, — sei

der Ort, in dem das Volk seine Idee vom Leben in einem wachen Traum
erblickt, so Berthold Viertel, — und viele andere schöne Antworten bedeu-



440 THEATER IN ZÜRICH

tender Theaterleute, die von Liebeserklärungen kaum zu unterscheiden
sind.

Alle die, welche dem Theater mit alten und neuen aufklärerischen
Ansprüchen ethischer, politischer oder manchmal auch religiöser Provenienz

fordernd entgegentreten, sind natürlich durch die «schönen»
Antworten nicht zu befriedigen. Wollten sie ihre Gedanken in der Vergangenheit

absichern und in Zitaten beglaubigen, so fänden sie eine Fülle der
anspruchsvollsten Definitionen, Beschreibungen und Zweckbestimmungen

des Theaters, die alle geläufiger sind als die poetischen Antworten, weil
sie, zu Lehrstoffen verdünnt, in das bürgerliche Bildungsgut eingerieselt
sind. Von SchiUer bis Brecht bieten einige Theorien den Fragenden
Unterschlupf, und man könnte natürlich das Thema «Theater — wozu?» engmaschig

und seriös und so einleuchtend behandeln, dass die Antworten auch
in jedem Parteiprogramm heimisch werden könnten, was sie ja auch schon
oft wurden, die poetischen Antworten natürlich nie.

Zumindest mit Kant beginnend, ausgehend von der «Vergleichung der
drei spezifisch verschiedenen Arten des Wohlgefallens», kämen wir nach langer

Verfolgung des «Angenehmen», des «Schönen» und des «Guten» durch
mehr als 150 Jahre Theater- und Literaturgeschichte bei BertoltBrechtwie-
der an das Tageslicht und würden, sicher zunächst geblendet durch die grellen

und ziemlich chaotischen Entwicklungen in den letzten Jahrzehnten,
noch immer und wieder in der Lage sein, die weltverbessernde Ideologie
der Aufklärung neu und zeitgemäss zu formulieren und die Schaubühne als
eine moralische Anstalt zu betrachten. Diese sehr deutschen Antworten
auf die entscheidende Frage des Peter Brook wären wohl in Zürich
einleuchtender als alle anderen und entsprächen dem Bildungsanspruch
liberaler Tradition — und sind auch nicht katholisch.

Schliesslich argumentierte die Antitheater-Propaganda in dieser Stadt
auch immer wieder «konfessionell»; so erklärte 1730 die Zürcher
Geistlichkeit:

«Traurige Exempel zeigen, dass aufComödien erpichte Leute nur stärkeren

Trieb zu päpstlichem Gottesdienst als zu wahrer Religion bekommen.»
1830, also kurz vor Goethes Tod, trat dann in Zürich eine «provisorische

Theaterkommission» zusammen und beriet die Errichtung eines Theaters
in der Stadt. Das sollte zum Zwecke der Bildung, der «höheren Sittlichkeit»
geschehen.

Inzwischen war die ganze deutsche Theaterklassik passiert und war in
Zürich auf Betreiben der Geistlichkeit sozusagen übersprungen worden.
Goethe hatte schon 1813 den norddeutschen Pastoren und kreuzbraven
Theaterbürgern Ekhof, Schröder und Iffland die Schuld dafür zugewiesen,
dass das Theater, «diese der höheren Sinnlichkeit eigentlich nur gewidmete
Anstaltfür eine sittliche ausgegeben» werde. Goethe hatte neben der «Reti-



THEATER IN ZÜRICH 441

gion» und der «Polizei» ja in den höheren sittlichen Ansichten die Hauptgegner

eines sich frei entwickelnden Theaters gesehen und hatte die Pfarrer
und Superintendenten, die behaupteten, das Theater könne lehren und
bessern und also dem Staat und der Gesellschaft unmittelbar nützen, für
die «fortdauernde und vielleicht nie zu zerstörende Mittelmässigkeit des
deutschen Theaters» verantwortlich gemacht.

— Übrigens sprach auch Gottfried Kellerworn Theater als einer
«Hauptunterrichtsanstalt». —

Lehren und bessern, der Gesellschaft nützen, lauter gute Subventionsgründe

fürs Theater, die in Zürich hoch im Kurs standen und anscheinend
noch stehen; Goethes Behauptung folgend, kann man sagen, da ist auch
«fortdauernde Mittelmässigkeit» lange in Kauf genommen worden, jedenfalls

bis in die dreissiger Jahre dieses Jahrhunderts; und immer hatte das

Sprechtheater, und das heisst das Schauspielhaus, schwer um seine
Existenz zu kämpfen, auch in der grossen Zeit der antifaschistischen Ära.
Allein die unglaublichen Premieren-Zahlen (mehr als 30 Premieren in
einer Saison!) legen Zeugnis dafür ab. Lediglich in der glücklichsten Phase
dieses Hauses, als zwei lebende Autoren des Welt-Theaters seine
Hausautoren waren, vereinte sich hohes künstlerisches Ansehen mit einer breiten

Zustimmung des Publikums. Spätestens mit der unrühmlichen Vertreibung

der Stein-Truppe war es damit vorbei. Seither hat das Schauspielhaus
seinen guten bescheidenen Anteil am deutschsprachigen Theater mit all
seinen Krisen und Mängeln, die alle, manche sehr verzögert, auch Zürich
erreicht haben; deshalb war dieser Versuch, über das Theater nachzudenken,

von Anfang an nichts anderes, als das Bemühen sich den eigenen
Antworten auf die Frage: «Theater in Zürich — wozu ?» zu nähern.

Ich möchte gern optimistische Antworten geben. Dazu wären noch ein

paar Voraussetzungen anzuführen, so dass einige Konditionalsätze die
Antworten noch ein wenig hinausschieben. Also:

Wenn die Stadt Zürich, die «Weltkleinstadt», wie Dürrenmatt sie nannte,
die vor wichtigen grundsätzlichen kulturpoütischen Entscheidungen steht,
sich für eine mutige und grosszügige Kulturperspektive entscheidet, die
ihren kulturellen Institutionen einen respektablen und nicht provinziellen
Rang in einem vereinten Europa ermöglicht,

wenn die kulturpolitische Aufgabe bewältigt wird, die vielen Ghetto-
Mauern einzureissen, die in dieser Stadt die Bevölkerungsschichten, die
Generationen, die Hochschulen, Universitäten, Akademien, Theater und
Museen und die Wissenschaftler und Künstler der verschiedenen Sparten
voneinander trennen,

wenn sich die unsinnige Kluft zwischen der sogenannten etablierten und
der sogenannten Alternativkultur schliesst, — wobei ich die gesamte Basis-



442 THEATER IN ZÜRICH

kultur meine und nicht die alternative Kultur, die Ernst Wendt scharfzüngig
eine «Vermarktungsstrategie des Trivialen» nannte, die sich einbilde, mit
dem Austeilen von Bier in Pappbechern und der Eröffnung möglichst vieler

Würstchenbuden rund um die Kultur herum seien bereits die
Fragwürdigkeiten, unter denen die bürgerliche Kultur ja zweifellos leide, beiseite
gewischt —,

wenn ferner die bürgerliche Untugend der Neugier zur kulturellen
Tugend würde,

wenn das bürgerliche kapitalistische Publikum, das anstelle der Bibel die
Agenda zum Buch der Bücher erkoren hat, im Bereich der Kultur endlich
nicht mehr der orthodoxen Planwirtschaft anhinge und spontan und
beweglich, offen und eben neugierig an den Wechselfällen des kulturellen
Lebens teilnähme,

wenn für die Zuschauer die Begegnung im Theater grundsätzlich attraktiver

wäre als die Wiederbegegnung,

wenn der Theaterbesuch von der Mehrheit des Publikums nicht vorwiegend

als Fest oder aber als Schlechtwetterveranstaltung, sondern ganz
einfach fürs innere Leben als notwendig, schön und sinnvoll verstanden
würde,

wenn die Hit-Konsumenten in Zukunft in Stücke, in Opern, zu Bildern
usw. und nicht einfach nur zu Hits gingen, die das Gesellschaftsgeschwätz
beleben und sonst nichts bei den Hithoppern hinterlassen,

wenn die vielen Leute, die nur einmal im Jahr das Schauspielhaus besuchen,

ihren Glauben — anders als die guten Christen, die nur am Heiligen
Abend in die Kirche gehen — mehrmals im Jahr dem Theater schenken
würden und dafür Platz in ihrer Agenda fänden,

wenn die Gewerkschaften theaterfreundlichen Gesamtarbeitsverträgen
zustimmten,

wenn der Verwaltungsrat, der sich zum Glück des Theaters einen
hervorragenden Geisteswissenschaftler als Präsidenten leistet, die Idee, dass
es grundsätzlich kein besseres als ein volles Theater geben könne, nicht
grundsätzlich eine glorreiche fände,

wenn also alle diese Voraussetzungen und andere in naher Zukunft
erfüllt werden könnten,

dann kann man auf die Frage «Theater in Zürich — wozu ?» eine optimistische

Antwort geben.

Der Einwand, dass das ja alles Utopien seien, gilt fürs Theater nicht; nur
auf dem festen Boden der Utopie stehend, können Theaterleute in dieser



THEATER IN ZÜRICH 443

Zeit optimistisch sein. Ich bin es in diesem Sinne und möchte daher für
möglich halten,

dass man in Zürich das Theater machen kann, das andernorts immer
schwieriger wird, nämlich das Theater der Schauspieler und der
Autoren, in dem der Regisseur mit ästhetischem Takt (Fontane
sprach davon) dahin wirkt,

dass sich nicht die Nullen vor die Einser stellen,
dass die Fragen wichtiger sind als die Antworten,
dass Geheimnisse gewahrt, aber Unwahrheiten aufgedeckt werden,
dass es so ist, wie Karl Kraus es sagte: «Künstler ist nur einer, der aus

einer Lösung ein Rätsel machen kann» —, und
dass eine Inszenierung so offen und fragmentarisch sein kann,
dass sie sich erst in den Köpfen und Herzen der Zuschauer vollendet,
dass bei all dem die Form vom Inhalt der Sinn sei und
dass der Mensch auf der Bühne wichtiger ist als jede «Bildfindung».

Ist das alles so, dann erfüllt sich die Arbeit des Schauspielers in der
Vorstellung, die des Regisseurs auf der Probe.

Vielleicht gelingt uns ein wenig davon; da die Lage nicht hoffnungslos ist,
möchte ich nach all dem ernsthaften Nachdenken mit den Worten des

genialen Komödianten Johann Nestroy schliessen:

«Die Zukunft bietet Hoffnungen,
aber wie zur Zukunft gelangen ohne sie ?»

(Öffentlicher Vortrag, gehalten im Anschluss an die Generalversammlung der Gesellschaft

Schweizer Monatshefte am 29. März 1990.)

Für alle Freunde der Natur. Die Cigarren und Stumpen

von Wuhrmann werden aus guten und naturreinen Übersee-

Tabaken mit Liebe für Liebhaber gemacht.
Zum Beispiel: Habana Feu. Der währschafte Stumpen.

A. Wuhrmann & Cie AG. Cigarrenfabrik Rheinfelden.
Cigarren und Stumpen aus naturreinen Übersee-Tabaken.


	Theater in Zürich, wozu?

