Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift fur Politik, Wirtschaft, Kultur
Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 70 (1990)

Heft: 5

Artikel: Theater in Zurich, wozu?

Autor: Benning, Achim

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-164777

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-164777
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Achim Benning

Theater in Zurich — wozu?

Wozu? Warum und weshalb, wofur, wogegen und womit, fur wen und
mit wem und wie? Das Fragezeichen ist wichtig; ein Punkt zum Beispiel,
der ein ausatmendes Senken der Stimme verlangt, wiirde einen Nachruf auf
das hiesige Theater signalisieren: Theater in Zirich — wozu. Ein Aus-
rufungszeichen macht den Titel gar zu einem Verzweiflungsausbruch:
Theater in Ziirich — wozu! Gar kein Satzzeichen zu setzen, was ja bei einem
Titel erlaubt ware, das hiesse, in das Niemandsland zwischen Punkt und
Fragezeichen eine anwendbare Resignation eindringen zu lassen und auf
die halbe Frage «Theater in Zurich — wozu» nach langerem Klaren die
weise Antwort «Was weiss ich» zu kassieren. Ubrigens wire auch ein Dop-
pelpunkt fehl am Platz, gabe er doch vor, man konnte unter diesem Titel
wohlgegliedert erstens, zweitens, drittens Sachverhalte darlegen und, wenn
schon nicht kurz, so doch biindig eingangige Thesen aufstellen und ver-
bindliche Aufklarung anbieten.

Nein, nur das Fragezeichen offnet den Titel und nimmt ihm die Hoff-
nungslosigkeit; das Fragezeichen kampft gegen den zwielichtigen Charak-
ter des Wortes «wozu» und stemmt sich gegen die in ihm lauernde Resigna-
tion. Das Fragezeichen kuindigt an, dass bedenklich gefragt wird und noch
jedwede Antwort erwartet werden kann, vielleicht sogar eine optimistische.

Gleich am Anfang dieses Versuchs, uber das Theater nachzudenken —
und dieser Vortrag will nur das und nicht Historikern und Journalisten
Konkurrenz machen —, soll die begrindete Vermutung ausgesprochen
werden, dass die, die das Theater erhalten, und die, die es besuchen, jeden-
falls berufener waren, schliissige Antworten auf unsere «entscheidende»
Frage zu geben, als die, welche das Theater in threm Auftrag machen. Also
miissten die Kulturpolitiker und das Publikum die fragmentarischen Uber-
legungen, die sich auch nicht zu einem Bekenntnis versteigen wollen, ergan-
zen; erst dann ware das Thema erfiillt.

Die Frage soll zunachst einmal eine allgemeine, auf das Sprechtheater -
eingegrenzte sein, und sich erst in der Folge den besonderen Zurcher Ver-
haltnissen zuwenden, die es ja gibt, auch wenn man nicht meint, Zurich «sei
eine tiefere Stadt, wo man Wunder und Weihen immer als Inhalt hat».

Vor 20 Jahren schrieb der vielzitierte Peter Brook, wir seien, weil die
knarrende Maschine «Theater» niemals anhalte, wohl immer «zu beschaf-
tigt, um die einzig entscheidende Frage zu stellen, die der ganzen Struktur das
Mass anlegt: Warum iiberhaupt Theater? Wozu?» Und Brook fragt weiter,
ob das Theater lediglich noch ein Anachronismus, ein veraltetes Unikum,



434 THEATER IN ZURICH

ein altes Monument, eine bizarre Sitte sei, warum und wofiir wir denn
eigentlich Beifall klatschen und ob denn die Biihne uiberhaupt einen wah-
ren Platz in unserem Leben habe.

Zweifel sind geboten, auch wenn die alte Maschinerie noch ein Weilchen
weiterknarrt. Uberall wird das wohl nicht der Fall sein; was die Revolution
von 1989 fur die Theatergeschichte Europas bedeutet, wer konnte da jetzt
schon anderes tun als mutzumassen; aber bezweifeln darf man zum Bei-
spiel, dass alle Theater der DDR die deutsche Vereinigung tiberleben wer-
den; leer sind sie schon jetzt; voll waren sie noch im vergangenen Jahr, wie
die Kirchen, weil sie die einzigen dem Volk zuganglichen Versammlungs-
raume waren.

Die Theaterleute hatten wahrend der Dikatur wie andere Kiinstler ihren
gesicherten Platz in der «Nischengesellschaft», in der Giinter Grass «etwas
Biedermeierliches wie zu Metternichs Zeiten» entdeckte.

Die «Kunstschaffenden» werden in den befreiten Oststaaten nun in die
Unwirtlichkeit des freien Marktes geraten und werden sich, sofern sie die
subventionierten Kiinste austiben, dem in den Demokratien standig wach-
senden Rechtfertigungszwang ausgesetzt sehen, und sie werden erfahren,
dass die offentlichen Subventionen ihnen, jedenfalls den Sensiblen, allmih-
lich ein schlechtes Gewissen verursachen, auch wenn meistens die Konsu-
menten subventioniert werden. Es scheint, dass dieses schlechte Gewissen
den Mehrheiten nicht unwillkommen ist. Ob da das Theater als «Ehren-
sache des Staates», von dem einmal Max Frisch gesprochen hat, liberhaupt
— ausser in Wien — noch gefragt ist, das sei dahingestellt.

Der Ausweg des politischen Kiinstlers in die Berufspolitik ist wohl ein
Irrweg; vielleicht ist er das nicht im Fall von Viclav Havel; aber wieviele
wahre Helden gibt es schon in unserer Zeit? Der ungarische Intellektuelle
Mihaly Vajda verlangt heute, die Kiinstler und Intellektuellen hitten die
aktive Politik zu verlassen.

«Der Intellektuelle ist der Hiiter der Wahrheit, der Politiker dagegen ein
pragmatischer Liigner. Wer wollte leugnen, dass das meist tatsdchlich zutraf.
Schlimm wird es, wenn der Intellektuelle, schon an der Macht, sich noch
immer fiir den Hiiter der Wahrheit halt.»

Auch bei diesem Verstandnis der klassischen Oppositionsrolle der
Kiinstler und Intellektuellen lauert das schlechte Gewissen im Hinter-
grund. Das schlechte Gewissen der Subventionierten verstarkt im deut-
schen Sprachraum den sowieso kaum zu bandigenden leidenschaftlichen
Drang zu standigen theoretischen Einordnungen und philosophischen
Strapazierungen der Kiinste, auch des Theaters, und treibt die Interpreten
immer tiefer in die Interpretation ithrer Arbeit hinein. Hinter all diesem
standigen Gerede verbirgt sich auch die heimliche Sehnsucht nach geistigen
Sicherheiten und verbindlichen kiinstlerischen Normen.



THEATER IN ZURICH 435

In Deutschland hiess diese Instanz, die verbindliche Urteile produzierte,
in entarteter Form einmal Reichstheaterkammer. Heute gibt es Nachfolge-
Instanzen, die in all dem foderalistischen Durcheinander sagen, wo es lang
geht. :

So hat der viel beschworene «Pluralismus» zu asthetischen Mono-
polisierungen gefuhrt, und viele Kunstler lechzen geradezu danach, von
den Hohepriestern der «Szene» ex cathedra in das grosse Ganze der
Haute-culture, der sogenannten Etablierten und der sogenannten Alterna-
tiven, als dogmentreue Glaubige aufgenommen zu werden. Die Dogmen
der permanenten Innovation und des permanenten Nonkonformismus, die
eng verbunden sind mit dem Dogma des «In-Seins», gehen schliesslich in
dem Hauptdogma der totalen Beliebigkeit der Inhalte auf und sind fiir alle
Adepten der geheimen «Bundestheaterkammer» verbindlich. Die Hohe-
priester bieten den Glaubigen ausser ihrer Karrierehilfe eben nur Wegwert-
dogmen; sie konnen sich am Haltlosen festhalten.

Die Zeit der umgekehrten Vorzeichen, die Herbert Ihering 1930 diagno-
stizierte, feiert gar nicht frohliche Urstande; alles sei Name, alles sei Tar-
nung, jeder Stumpfsinn zaume sich als revolutionar auf, und lahmende
Gleichgultigkeit putze sich als liberal heraus.

Unter der falschen Pramisse, eine bedrangte, mutige Minderheit zu sein,
kampft unter dem Beifall des Jetsets der Hithopper die machtige konformi-
stische Mehrheit der Trendsetter gegen die Toleranten und die wenigen
wirklichen Nonkonformisten und dagegen, dass, wie der kluge Ernst Wendt
1985 schrieb, «statt der taglichen Simulation des Neuen entweder eine Besin-
nung auf den Nullzustand der Gegenwart stattfande oder eine Besinnung und
Wiedergewinnung von Qualititen der Tradition, die imstande waren, den
Modekreislauf zu unterbrechen. Ihm das kiinstliche Blut abzudrehen.»

An die Stelle der «Einschiichterung des Publikums durch Klassizitdt»,
von der Brecht gesprochen hatte, ist heute, nach dem Untergang des deut-
schen Bildungstheaters, die Einschiichterung durch «Modernitat» getreten,
und der Begriff der «Tradition» kann sich von demagogischen nVerdachti-
gungen kaum erholen.

Natiirlich meint Wendt die Tradition, die Ihering als «Solidaritit des
kiinstlerischen Handwerks» definiert hat, die Tradition, die sich immer wie-
der in der Gegenwart erneuert, im Gegensatz zur Konvention, die sich
schlampig, geniigsam und selbstzufrieden durch die Zeiten hindurchmogelt
und sich gegen den «Blutkreislauf der Gegenwart» abschliesst.

Tradition ist undenkbar ohne «Erfahrungen», welche die sogenannten
Produzenten und die sogenannten Konsumenten gemeinsam fiir sich in
Anspruch nehmen konnen. Erfahrungen zu machen und sich ihrer zu
bemachtigen, das hat Walter Benjamin schon vor 50 Jahren beschrieben,
werde immer schwieriger, da die standig steigende Informationsflut und die



436 THEATER IN ZURICH

wachsende Erlebnishaufung die Fahigkeit des Menschen, das Erlebte zu
«verarbeiten» und in Erfahrung zu verwandeln, heillos iiberfordert.

Die formalistischen Innovateure, denen es vorrangig um die Produktion
von Nachrichtenwerten geht, versuchen auf ihrer Dauerflucht nach vorn,
die Tradition als Konvention zu diskreditieren und die Frage nach der Tra-
ditionsfahigkeit ihrer «Sensationen» und «Ereignisse» von der Tagesord-
nung zu streichen. Die Frage nach der «Erfahrung» im Sinne Benjamins
wird erst gar nicht gestellt.

Im letzten Heft von «Musik und Theater», der in neuem Glanz wieder
erstandenen zu beachtenden Ziircher Zeitschrift, kann man zum Thema
lesen:

«Vermissen wir denn lediglich den wiitenden Protest? Nein, wir vermissen
lediglich die Uberraschung, den Versuch, den ungebardigen Entwurf, auch
den, der schief geht — das Theaterabenteuer.»

Gegen dieses Verlangen ist gar nichts einzuwenden, nur das eine, dass es
das dauernde, stereotype und alles dominierende ist. Unsere entschei-
dende Frage konnte dann auch an «Kuoni» gerichtet werden und die Kon-
junktur der Abenteuer-Reisen ergriinden. Aber immerhin, was da in
«Musik und Theater» vermisst wird, das zu erfullen, auch dazu ware das
Theater ja aufgerufen. Vielleicht suchen die meisten Menschen sogar im
Theater lediglich das, was sie in der sogenannten Wirklichkeit vermissen:

die Angstlichen das <€Abenteuer>>,
die Verzagten den «wiitenden Protest»,
die Abgestumpften die «Sensibilitat»,

um ein anderes Mode-Wort aus dem Repertoire des Jargons des Vermeint-
lichen anzufiihren, und die Reihe ware fortzusetzen:

die Verklemmten vermissen die «Sinnlichkeit»,

die Oberflachlichen rufen nach der «Radikalitat»,

die Grobschlachtigen verlangen «Subtilitat» oder das «Sublime»,
die Fortschrittlichen die «Tradition» und

die Konservativen und Reaktionare den «Fortschritt»,

der ja im Theater preiswert und folgenlos das schonste Alibi fiir die grass-
lichste Spiessbiirgerei in der «Wirklichkeit» bietet. Und damit wiren wir
wieder bei Herbert Thering.

Nattirlich ware es zu billig, mit dem Schlagwort «Umkehrung aller Vor-
zeichen» die genannten Erwartungshaltungen abzutun. Wenn’s gut geht,
begegnet man sich im Theater selber, in Gemeinschaft mit anderen, die sich
auch auf der Spur sind. Und man mochte seinen Traumen begegnen und
sich unterhalten; die Sprache verrat, dass man das selber tun muss. Jeden-



THEATER IN ZURICH 437

falls tragt man ein gertittelt Mass an Mitverantwortung flir die eigene
Unterhaltung. So ist es denn verstandlich, dass die sich Langweilenden (die
konnen ausserdem auch unter Stress leiden) dem Theater jedenfalls ange-
odet Langweile vorwerfen, so wie alle diese wunderbar oberflachlichen,
sich selbst bemitleidenden Alltags-Philosophen bei Turgenjew und Cechov
ihre Mitmenschen fir ihre eigene Langweile verantwortlich machen und
doch ganz allein selber Ursache ihrer Krankheit sind.

Diese verlorenen biirgerlichen Individuen des 19. Jahrhunderts sind die
Ahnen der heutigen Gelangweilten, die das Thre dazu beitragen, dass ein
Teil des Theaterpublikums immer wieder zum Sensationspobel verkommit,
wie Karl Kraus es nannte. Der braucht dann auch die Hilfe der eloquenten
Trend-Herolde, die ihm die Erfolge verkiinden, die die Bestseller-Listen
und die Hit-Paraden aufstellen und ihn durch den Mode-Wirrwar fiihren.
Das Buch, das Stiick, die Auffiihrung, der Film des Monats, des Jahres
bringen Ordnung in den Dschungel der kulturellen Angebote und lichten
auch das Unterholz all der Symposien, Workshops, Lesungen, Chanson-
und Kabarett-, Lieder- und Kammermusik-Abende, der Diskussionen,
Matinéen und Soiréen, der Ausstellungsfiilhrungen usw., ganz zu schweigen
von den Filmwochen, Theatertreffen, Opernfestspielen und Festspielen an
sich und uberhaupt.

Natiirlich bleiben gerade in diesem Chaos die Trends nichts anderes als
die Trends, werden aber posthum zu Geschichte umgemunzt, auch wenn
sie nicht traditionsfahig sind, weil die Trendsetter zumeist auch noch ihre
eigenen Historiker sind, und somit jede Revision der fixen Urteile ausge-
schlossen wird, vor allem bei der transitorischen Kunst des Theaters, der
Schauspielkunst, deren Geschichte «in Wasser geschrieben» wird.

Anders bei den Stucken. Freilich gibt es auch da zunachst keine Revi-
sion, aber die Texte bleiben. Wenn also ein grosser deutscher Verlag, der
Suhrkamp-Verlag, einen Band «Drama heute» iiber die Dramatik der acht-
ziger Jahre herausgibt, dann wird die Aufnahme des wichtigen Schweizer
Autors Thomas Hiirlimann verweigert, ausdriicklich mit der Begrundung,
er habe ja nie den Miilheimer-Dramatiker-Preis erhalten und keines seiner
Stiicke sei zum «Stiick des Jahres» gekiirt worden. Der Verlag begibt sich
also eigener Kriterien, tabuisiert das Trend-Setting; die Konformitat ist
perfekt.

Es kann wegen der Seltenheit des Falles nicht beispielhaft sein, dass der
deutschsprachige Kulturjournalismus seine tiber Jahre hin gefallten hoch-
nasigen hochstrichterlichen Urteile iiber einen Dramatiker dann revidiert,
bzw. ganz einfach vergisst, wenn dieser Staatsprasident wird. Diese Kar-
riere bleibt Schweizer Dramatikern voraussichtlich noch lange verschlos-
sen.



438 THEATER IN ZURICH

In einem mutigen Aufsatz von Adolf Dresen, einem der intelligentesten
der deutschen Regisseure, der seine Schauspiel-Arbeit leider aufgegeben
hat, verzweifelt liber die Aussichtslosigkeit, seine Vorstellung von einem
glaubwiirdigen Theater unserer Zeit zur Geltung bringen zu konnen, heisst
es unter dem Titel «Wie kompetent ist die Kritik»:

«Wichtig ist nicht, ob man eine Meinung hat — man muss sie behaupten,
sich damit behaupten. Meinung verallgemeinern, Meinung machen ist das
Geschdft. Nicht die Begriindung entscheidet, sondern die Bravour. In unsi-
cherer Position umgibt man sich mit dem Dunst der Drohung. Wo Normen
nicht fiir Konformitdt sorgen, tut es Konformitdtsdruck. Die Beliebigkeit der
Meinung schldgt dann um in den Terrorismus von Cliquen. Das von Kriti-
kern bestrittene Geriicht, die Meinung werde von einer Mafia gemacht, ist lei-
der begriindet. Nicht von einsamen Kritikern, doch vom Kritikerkartell. Es
blast in eine Richtung, und all die schwankenden Rohre, die nicht wissen,
was von was zu halten ist, wehen mit. Unangreifbar auch hier, wer das Unver-
standliche puscht — er hat den hoheren Sinn. Das deutsche Publikum, wie
kein anderes durch Fachleute einzuschiichtern, sieht des Kaisers neue Klei-
der. Eine Zeitung wirbt schon zynisch, aber keineswegs wirklichkeitsfern, mit
dem Slogan <Lesen Sie unser Blatt, damit Sie wissen, wie Sie die Premiere
gefunden habem. (. . .)

Wo die Kritik eine Macht ist, da macht sie Politik. Die Politiker, ohnedies
von der Moderne tiberfordert, halten sich den Berater aus den Medien. Die
Kritik mischt mit, ob es den Marktwert von Leuten betrifft oder die Wahl von
Intendanten. Einen hypokratischen Eid der Journalisten gibt es nicht. <Das
Theater ist in die Hdnde der Presse gefallen, sagte vor einigen Jahren Hans
Lietzau.»

Der eine oder andere Verlag offenbar auch.

Wenn Botho Strauss in seiner Buichner-Rede feststellt, die Geschichte
der neueren Literatur und die des Schauspiels strebten hoffnungslos aus-
einander, das Regietheater und die Autoren hatten ihr Teil Schuld daran, so
lasst er wohl ausser acht, dass die Kulturjournalisten, oft als Autoren-Kriti-
ker auf und iiber ihren eigenen Stiicken und Romanen hockend, nach-
driicklich zu wenig oder nichts dazu beigetragen haben, die neue Literatur
mit dem Theater wiederzuvereinigen. Strauss vermerkt, dass gut 150 Jahre
nach Bichners Tod bei uns niemand mehr ein Drama schreibe, keine Tra-
godie, kaum je eine Komodie; bestenfalls Stiicke wiirden hier und dort
noch geliefert.

«Theaterdichter, Ureinwohner des Abendlandes (...) ein Stamm, der
seine Geliiste verlor und sich nicht mehr vermehrt, nicht mehr ordentlich fiir
seine Erndhrung sorgen kann, der die Gebrduche und Techniken seines
Handwerks verlernt hat (. . .) eine durch Populationsschwund verendende
Gattung. Zu wenige sein, das zehrt an der Kraft und Fiihlung jedes einzelnen.



THEATER IN ZURICH 439

Die Minderzahl innerhalb des Spezies untergribt den Aufbau des Indivi-
duums.»

Erinnern wir uns an die entscheidende Frage, die der ganzen Struktur
das Mass anlegt: Wozu, wenn das alles so ist, wenn ein erfolgreicher Autor
wie Botho Strauss eine solche Klage fiihrt, wozu dann {iberhaupt noch
Theater?

Es ist zu teuer, zu museal oder zu modernistisch, oft beides in fataler
Mischung; das Publikum hat die Orientierung verloren, die Kritiker ihre
Glaubwurdigkeit; die Schauspieler sind proteische Versteller geworden
und aus der «Solidaritdt ihres kiinstlerischen Handwerks» ausgeschieden,
die Regisseure sind zu Rampenvogten verkommen, die nur noch die Biih-
nenbildner am Talmi-Glanz des Regietheaters teilhaben lassen, — und die
Autoren sterben einfach aus.

Egon Friedell, ein Feind des Theaters, als der er sich bekannte, wiirde
wohl nicht ohne Genuss das Theater heute in dieser Weise rigoros und ver-
allgemeinernd abtun. Friedell, der sich in der Theatrokratie Osterreichs
einen gesunden Hass auf das Theater zugezogen hatte, meinte, es sei
grundsatzlich so oberflachlich, dass es die Kunst abschrecke, sich zum
Theater zu degradieren, ja es habe sich im Laufe der Kulturentwicklung
geradezu ein Dualismus zwischen der Kunst und dem Theater herausgebil-
det; Friedell hatte sicher bei dem heutigen Thema ein Ausrufungszeichen
hinter das «wozu» gesetzt.

Wenn man nun aber das Theater hebt welche Antwort hat man dann?
Max Frisch hat, glaube ich, einmal gesagt, man miisse die Schauspieler lie-
ben, sonst halte man sie nicht aus. Mit dem Theater ist es ahnlich. «Hass
muss produktiv machen. Sonst ist es gleich gescheiter, zu lieben»; meint ein
anderer grosser Hasser: Karl Kraus. Also!

Botho Strauss spricht in seiner Buchner-Rede nach seiner Klage uber die
verendende Gattung, dass die Tendenz gebrochen werden konne; und wo
es gelinge, und wo das Fernste durch die Schauspieler in unfassbare Nahe
rucke, da konnte die Gegenwart durch das Theater Augenblicke einer
ungeahnten Erganzung gewinnen.

«Augenblicke einer ungeahnten Ergianzung» — eine schone poetische
Antwort auf die einzig entscheidende Frage, aber ist es eine ausreichende?
Wohl so wenig wie alle die schonen unzeitgemassen und doch gultigen Ant-
worten: Das Theater sei der Widerschein des verlorenen Paradieses, in
dem sich unsere Sehnsucht, das Dasein zu steigern, erfullen kann, so Jou-
vet, — sei Traum, Magie der Seele, sei Mythomanie, so Vilar, — sei der Ver-
such, die Einsamkeit des Menschen zu durchbrechen, so Strehler, — sei ein
«Menschenhaus», in dem inbrunstiges Leben moglich ist, so Hilpert, — sei
der Ort, in dem das Volk seine Idee vom Leben in einem wachen Traum
erblickt, so Berthold Viertel, — und viele andere schone Antworten bedeu-



440 THEATER IN ZURICH

tender Theaterleute, die von Liebeserklarungen kaum zu unterscheiden
sind.

Alle die, welche dem Theater mit alten und neuen aufklarerischen
Anspruchen ethischer, politischer oder manchmal auch religioser Prove-
nienz fordernd entgegentreten, sind natiirlich durch die «schonen» Ant-
worten nicht zu befriedigen. Wollten sie ihre Gedanken in der Vergangen-
heit absichern und in Zitaten beglaubigen, so fanden sie eine Fiille der
anspruchsvollsten Definitionen, Beschreibungen und Zweckbestimmun-
gen des Theaters, die alle gelaufiger sind als die poetischen Antworten, weil
sie, zu Lehrstoffen verdunnt, in das biirgerliche Bildungsgut eingerieselt
sind. Von Schiller bis Brecht bieten einige Theorien den Fragenden Unter-
schlupf, und man konnte natiirlich das Thema «Theater — wozu ?» engma-
schig und serios und so einleuchtend behandeln, dass die Antworten auch
in jedem Parteiprogramm heimisch werden konnten, was sie ja auch schon
oft wurden, die poetischen Antworten naturlich nie.

Zumindest mit Kant beginnend, ausgehend von der «Vergleichung der
drei spezifisch verschiedenen Arten des Wohlgefallens», kamen wir nach lan-
ger Verfolgung des «Angenehmen», des «Schonen» und des «Guten» durch
mehr als 150 Jahre Theater- und Literaturgeschichte bei Bertolt Brecht wie-
der an das Tageslicht und wurden, sicher zunachst geblendet durch die grel-
len und ziemlich chaotischen Entwicklungen in den letzten Jahrzehnten,
noch immer und wieder in der Lage sein, die weltverbessernde Ideologie
der Aufklarung neu und zeitgemass zu formulieren und die Schaubiihne als
eine moralische Anstalt zu betrachten. Diese sehr deutschen Antworten
auf die entscheidende Frage des Peter Brook waren wohl in Ziirich ein-
leuchtender als alle anderen und entsprachen dem Bildungsanspruch libe-
raler Tradition — und sind auch nicht katholisch.

Schliesslich argumentierte die Antitheater-Propaganda in dieser Stadt
auch immer wieder «konfessionell»; so erklarte 1730 die Ziircher Geist-
lichkeit:

«Traurige Exempel zeigen, dass auf Comodien erpichte Leute nur stirke-
ren Trieb zu papstlichem Gottesdienst als zu wahrer Religion bekommen.»

1830, also kurz vor Goethes Tod, trat dann in Ziirich eine «provisorische
Theaterkommission» zusammen und beriet die Errichtung eines Theaters
in der Stadt. Das sollte zum Zwecke der Bildung, der «héheren Sittlichkeit»
geschehen.

Inzwischen war die ganze deutsche Theaterklassik passiert und war in
Zurich auf Betreiben der Geistlichkeit sozusagen ubersprungen worden.
Goethe hatte schon 1813 den norddeutschen Pastoren und kreuzbraven
Theaterburgern Ekhof, Schroder und Iffland die Schuld dafiir zugewiesen,
dass das Theater, «diese der hoheren Sinnlichkeit eigentlich nur gewidmete
Anstalt fiir eine sittliche ausgegeben» werde. Goethe hatte neben der «Reli-



THEATER IN ZURICH 441

gion» und der «Polizei» ja in den hoheren sittlichen Ansichten die Haupt-
gegner eines sich frei entwickelnden Theaters gesehen und hatte die Pfarrer
und Superintendenten, die behaupteten, das Theater konne lehren und
bessern und also dem Staat und der Gesellschaft unmittelbar nutzen, fur
die «fortdauernde und vielleicht nie zu zerstorende Mittelmassigkeit des deut-
schen Theaters» verantwortlich gemacht.

— Ubrigens sprach auch Gottfried Keller vom Theater als einer «Haupt-
unterrichtsanstalt». —

Lehren und bessern, der Gesellschaft niitzen, lauter gute Subventions-
grinde fiirs Theater, die in Ziirich hoch im Kurs standen und anscheinend
noch stehen; Goethes Behauptung folgend, kann man sagen, da ist auch
«fortdauernde Mittelmassigkeit» lange in Kauf genommen worden, jeden-
falls bis in die dreissiger Jahre dieses Jahrhunderts; und immer hatte das
Sprechtheater, und das heisst das Schauspielhaus, schwer um seine Exi-
stenz zu kampfen, auch in der grossen Zeit der antifaschistischen Ara.
Allein die unglaublichen Premieren-Zahlen (mehr als 30 Premieren in
einer Saison!) legen Zeugnis dafur ab. Lediglich in der gliicklichsten Phase
dieses Hauses, als zwel lebende Autoren des Welt-Theaters seine Haus-
autoren waren, vereinte sich hohes kiinstlerisches Ansehen mit einer brei-
ten Zustimmung des Publikums. Spatestens mit der unrihmlichen Vertrei-
bung der Stein-Truppe war es damit vorbei. Seither hat das Schauspielhaus
seinen guten bescheidenen Anteil am deutschsprachigen Theater mit all
seinen Krisen und Mangeln, die alle, manche sehr verzogert, auch Ziirich
erreicht haben; deshalb war dieser Versuch, uber das Theater nachzuden-
ken, von Anfang an nichts anderes, als das Bemiihen sich den eigenen Ant-
worten auf die Frage: «Theater in Ziirich — wozu ?» zu nahern.

Ich mochte gern optimistische Antworten geben. Dazu waren noch ein
paar Voraussetzungen anzufithren, so dass einige Konditionalsatze die
Antworten noch ein wenig hinausschieben. Also:

Wenn die Stadt Ziirich, die « Weltkleinstadt», wie Diirrenmatt sie nannte,
die vor wichtigen grundsatzlichen kulturpolitischen Entscheidungen steht,
sich fiir eine mutige und grosszugige Kulturperspektive entscheidet, die
ihren kulturellen Institutionen einen respektablen und nicht provinziellen
Rang in einem vereinten Europa ermoglicht,

wenn die kulturpolitische Aufgabe bewaltigt wird, die vielen Ghetto-
Mauern einzureissen, die in dieser Stadt die Bevolkerungsschichten, die
Generationen, die Hochschulen, Universitaten, Akademien, Theater und
Museen und die Wissenschaftler und Kiinstler der verschiedenen Sparten
voneinander trennen,

wenn sich die unsinnige Kluft zwischen der sogenannten etablierten und
der sogenannten Alternativkultur schliesst, — wobei ich die gesamte Basis-



442 THEATER IN ZURICH

kultur meine und nicht die alternative Kultur, die Ernst Wendt scharfzingig
eine «Vermarktungsstrategie des Trivialen» nannte, die sich einbilde, mit
dem Austeilen von Bier in Pappbechern und der Eroffnung moglichst vie-
ler Wurstchenbuden rund um die Kultur herum seien bereits die Fragwur-
digkeiten, unter denen die biirgerliche Kultur ja zweifellos leide, beiseite
gewischt —,

wenn ferner die burgerliche Untugend der Neugier zur kulturellen
Tugend wiurde,

wenn das burgerliche kapitalistische Publikum, das anstelle der Bibel die
Agenda zum Buch der Biicher erkoren hat, im Bereich der Kultur endlich
nicht mehr der orthodoxen Planwirtschaft anhinge und spontan und
beweglich, offen und eben neugierig an den Wechselfallen des kulturellen
Lebens teilnahme,

wenn fur die Zuschauer die Begegnung im Theater grundsatzlich attrak-
tiver ware als die Wiederbegegnung,

wenn der Theaterbesuch von der Mehrheit des Publikums nicht vorwie-
gend als Fest oder aber als Schlechtwetterveranstaltung, sondern ganz ein-
fach furs innere Leben als notwendig, schon und sinnvoll verstanden
wiurde,

wenn die Hit-Konsumenten in Zukunft in Stiicke, in Opern, zu Bildern
usw. und nicht einfach nur zu Hits gingen, die das Gesellschaftsgeschwatz
beleben und sonst nichts bei den Hithoppern hinterlassen,

wenn die vielen Leute, die nur einmal im Jahr das Schauspielhaus besu-
chen, ihren Glauben — anders als die guten Christen, die nur am Heiligen
Abend in die Kirche gehen — mehrmals im Jahr dem Theater schenken
wiirden und dafiir Platz in ihrer Agenda fanden,

wenn die Gewerkschaften theaterfreundlichen Gesamtarbeitsvertragen
zustimmten,

wenn der Verwaltungsrat, der sich zum Gluck des Theaters einen her-
vorragenden Geisteswissenschaftler als Prasidenten leistet, die Idee, dass
es grundsatzlich kein besseres als ein volles Theater geben konne, nicht
grundsatzlich eine glorreiche fande,

wenn also alle diese Voraussetzungen und andere in naher Zukunft
erfullt werden konnten,

dann kann man auf die Frage «Theater in Ziirich — wozu ?» eine optimi-
stische Antwort geben.

Der Einwand, dass das ja alles Utopien seien, gilt fiirs Theater nicht; nur
auf dem festen Boden der Utopie stehend, konnen Theaterleute in dieser



THEATER IN ZURICH 443

Zeit optimistisch sein. Ich bin es in diesem Sinne und mochte daher fiir
moglich halten,

dass man in Zurich das Theater machen kann, das andernorts immer
schwieriger wird, namlich das Theater der Schauspieler und der
Autoren, in dem der Regisseur mit asthetischem Takt (Fontane
sprach davon) dahin wirkt,

dass sich nicht die Nullen vor die Einser stellen,

dass die Fragen wichtiger sind als die Antworten,

dass Geheimnisse gewahrt, aber Unwahrheiten aufgedeckt werden,

dass es so ist, wie Karl Kraus es sagte: «Kiinstler ist nur einer, der aus
einer Losung ein Rdtsel machen kann» —, und

dass eine Inszenierung so offen und fragmentarisch sein kann,

dass sie sich erst in den Kopfen und Herzen der Zuschauer vollendet,

dass bei all dem die Form vom Inhalt der Sinn sei und

dass der Mensch auf der Buhne wichtiger ist als jede «Bildfindung».

Ist das alles so, dann erfiillt sich die Arbeit des Schauspielers in der Vor-
stellung, die des Regisseurs auf der Probe.

Vielleicht gelingt uns ein wenig davon; da die Lage nicht hoffnungslos ist,
mochte ich nach all dem ernsthaften Nachdenken mit den Worten des
genialen Komodianten Johann Nestroy schliessen:

«Die Zukunft bietet Hoffnungen,
aber wie zur Zukunft gelangen ohne sie?»

(Offentlicher Vortrag, gehalten im Anschluss an die Generalversammlung der Gesell-
schaft Schweizer Monatshefte am 29. Marz 1990.)

Fiir alle Freunde der Natur. Die Cigarren und Stumpen
von Wuhrmann werden aus guten und naturreinen Ubersee-
Tabaken mit Liebe fiir Liebhaber gemacht.

Zum Beispiel: Habana Feu. Der wihrschafte Stumpen.

7

A Wuhrman.n & Cie AG. Clgarrenfabﬁk Rheinfelden.
Cigarren und Stumpen aus naturreinen Ubersee-Tabaken.

Lee 80



	Theater in Zürich, wozu?

