
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 70 (1990)

Heft: 4

Buchbesprechung: Das Buch

Autor: [s.n.]

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DasBuch

Elsbeth Pulver

Schatten. Entwurf einer komplexen
Geistesgeschichte

Zu einem vergessenen Buch von Karl Schmid

«Die europäische Menschheit hat sukzessive die Kategorie des Sinnes
durch diejenige des Zweckes ersetzt. » K.S.

I.

«Hochmut und Angst. Die bedrängte Seele des Europäers» — das Buch
von Karl Schmid steht seit Jahren, nein, seit Jahrzehnten in meinem
Büchergestell, das Wortpaar des Titels auf Augenhöhe, eine Verbindung,
die mich nicht befremdet '. Dass Hochmut (ein durch Leistung nicht recht
abgedeckter Stolz?) als Schutz dient gegen Angst, eine vielleicht glänzende,
aber bröckliche Fassade, das begreift man, von allen Seiten belehrt durch
populärpsychologische Literatur, ja heutzutage ohne weiteres.

Unter allen Büchern Karl Schmids ist es das einzige, das ich nicht häufig
konsultiere; ich glaubte sogar, es nie gelesen zu haben. Und staunte also
nicht schlecht, als ich es letzten Herbst, eher zufällig, zur Hand nahm: die
angestrichenen Stellen bewiesen das Gegenteil. Aber wann nur habe ich es

gelesen? Und habe ich es vergessen, nicht verstanden, verdrängt — oder so

gut rezipiert, dass der Inhalt in die Formel des Titels zusammenschoss?
Erschienen 1958, entstammt das Buch einer Zeit, die — gerade was die

aussenpolitische Situation angeht — mit der unseren nicht mehr viel zu tun
hat. Der kalte Krieg, damals in vollem Gang, scheint sich nun doch dem
Ende zu nähern; der Feind ist uns abhanden gekommen. Und dennoch
(oder deswegen?) lässt das Buch von Schmid (gedruckt noch auf dem leicht
holzhaltigen Papier von damals) mich nicht los. Noch heute ist die
ungewöhnliche Stossrichtung seines Denkens anregend — irritierend im besten
Sinn.

In unzulässiger und doch notwendiger Vereinfachung ein paar Stichworte

zum Inhalt. Schmid unternimmt in diesem Werk (es ist eines seiner
frühesten) den Versuch, mit den Einsichten und Methoden der Tiefenpsychologie

die geistige und politische Situation der Zeit zu durchleuchten.



350 ZU KARL SCHMID

Statt Hochmut und Angst könnte der Autor auch die Begriffe Verdrängung
und Projektion einsetzen; der psychologische Kontext wäre dann klar, das

Vorgehen auf einen Nenner gebracht. Aber er hat Grund, nicht diese

Begriffe zu verwenden; denn obgleich er den Gedanken C. G. Jungs folgt,
bleibt sein Standpunkt der des psychologisch geschulten Historikers.

So sieht er Europa als einen alternden Organismus, mit den gleichen
Eigenschaften, wie sie dem alternden Individuum eigen sind; als zwei
verhältnismässig junge Mächte stehen Russland und Amerika in bedrohlicher
Nähe, die Unsicherheit und Angst erzeugt. Angst verbirgt sich hinter dem
hochmütigen Stolz auf die abendländische Kultur, Angst schützt sich mit
den bekannten Abwehrmechanismen, zu denen die Konstruktion fester
Feindbilder gehört. Was der Europäer an Russland und Amerika ablehnt,
ist (gesehen mit einem Blick, der unter die Oberfläche dringt), nicht das

Wirtschaftssystem und nicht die Ideologie, sondern (und das erlaubt dem
Autor, die beiden Grossmächte zusammen zu sehen) die zunehmende
Technisierung und die wachsende Tendenz der Vermassung. Aber nicht
das Was ist hier entscheidend, sondern das Warum. Denn wenn der Europäer

sich darauf beruft, «anders» zu sein als die Nachbarn, nämlich
individualistisch, getragen von einer alten Tradition, übersieht er, dass das, was er
bei den andern fürchtet, auch in ihm selber ist. Die Technisierung, damals in
Amerika weitergetrieben als hier, ist Endprodukt einer Entwicklung, die in
Europa begonnen hatte: der Weltbeherrschung mit dem Mittel der Ratio
(die auch eine Weltbeherrschung im politischen Sinn geworden ist), jenes
gewaltigen, spätestens mit der Aufklärung einsetzenden Dissoziationsprozesses

im menschlichen Bewusstsein, der Ablösung des Rationalen von den
Kräften des Irrationalen. Nicht ohne Grund interpretiert Schmid die Angst
vor den russischen Massen als Angst vor dem verdrängten Irrationalen im
eigenen Inneren.

Mit anderen Worten: wie das Individuum hat auch das Kollektiv sein
Unbewusstes, seine Verdrängungsmechanismen, das, was C. G. Jung mit
einem unvergesslichen und unersetzlichen Bild den «Schatten» nennt. Und
wie das Individuum wird das Kollektiv bedrängt von dem, was es in sich selber

nicht wahrhaben will und doch wahrnehmen müsste. In den Worten
Schmids: «Seinen Schatten wahrnehmen heisst: wahrnehmen, was das Ich-
Bewusstsein üblicherweise nicht ins Auge fasst und nicht wahrhaben will;
wahrnehmen, was man an seelischen Möglichkeiten und Anlagen nicht
verwirklichte; wahrnehmen, was man sich selber schuldig blieb und womit man
sich oft genug auch gegen aussen verschuldete.»

Dass Einsichten, die in der Individualpsychologie als einigermassen
gesichert scheinen, auch für das Kollektiv gelten, das ist rein rational und im
Massstab 1:1 nicht zu beweisen, die Argumentation Schmids also ein
riskantes Unternehmen — und doch überzeugend. Den kollektiven Feindbil-



ZU KARL SCHMID 351

dem vor allem (ein Problem des Alltags wie der grossen Politik) ist ohne
tiefenpsychologische Sonde nicht beizukommen. Und gerade die Zeit des
kalten Kriegs ist eine Epoche der Feindbilder, die sich, im Lichte
tiefenpsychologischer Vernunft, längst ins Gespensterhafte hätten auflösen lassen.
Aber diese Vernunft — mit der technokratisch-rationalen nicht identisch —
ist schwer zu akzeptieren, da sie eigene Ängste berührt.

Schmid zeichnet Europa als einen verschatteten Kontinent, beladen mit
historischer Schuld, die, verdrängt und geleugnet, den Schatten noch
vertieft. Dem Fortschrittsglauben, der bei uns weit über die fünfziger Jahre
hinaus fast ungebrochen herrschte, hält er die unbequeme Überzeugung
entgegen, eine Zukunft könne es nur geben, wenn auch die verschattete
Vergangenheit einbezogen werden: « Was wir an Amerika und Russland so
vordringlich wahrnehmen und leidenschaftlich ablehnen, ist genau dasjenige
Dunkle, das wir in der europäischen Vergangenheit zu erblicken hätten
Die Entwürdigung der menschlichen Person, der Missbrauch der intellektuellen

Macht und die Verschacherung der Seele an die Rationalität. »

II.

«Hochmut und Angst»: von allen Büchern Schmids ist, wie mir scheint,
dieses am schlechtesten rezipiert worden. Erging es anderen Lesern wohl
wie mir: sie lasen, strichen Stellen an, vergassen? Das hat seinen Grund,
auch im Buch selber, in dessen umfassendem Anspruch — und wohl auch
darin, dass es verhältnismässig wenig auf konkrete Begebenheiten Bezug
nimmt. Wie anders traf der Autor ein paar Jahre später mit «Unbehagen im
Kleinstaat» (1964) ein Lebensgefühl! Es ist leichter, die kleinstaatliche
Enge der Schweiz zu beklagen oder zu leugnen, als sich auf die Denkrichtung

von «Hochmut und Angst» einzulassen, die immer auch das Wahrnehmen

des eigenen Schattens voraussetzt. Doch kein Zweifel: das Grundthema

von «Hochmut und Angst» war für Schmid zentraler, führt tiefer in
sein Denken als die Problematik der Kleinstaatlichkeit. Die Dissoziation
des menschlichen Bewusstseins, die wachsende Kluft zwischen dem rationalen

und irrationalen Bereich, zwischen Begriff und Bild, hat ihn zeitlebens

umgetrieben; der Versuch, beides erneut zu verbinden, die verlorene
Einheit wiederzugewinnen, das war sein Thema und sein Ziel. Die Lehre
Jungs hat ihm dazu vermutlich den Anstoss gegeben, ihr verdankt er sein
Instrumentarium, und dass er, wie kaum ein anderer Geisteswissenschaftler

dieser Zeit, sich so intensiv mit der Tiefenpsychologie befasst, ist um so
bemerkenswerter, als er sich selbst keiner Therapie unterzog und nicht zur
Jung-Schule gehörte. Sein Standort blieb der des Historikers; es waren
geistesgeschichtliche und auch politische Prozesse, die ihn beschäftigten. Und
der Ort seines beruflichen Wirkens — die Eidgenössische Technische



352 ZU KARL SCHMID

Hochschule, als deren Rektor er, ein Vertreter der geisteswissenschaftlichen

Abteilung, sogar amtierte —, diese Hochburg der rationalistischen
Methoden, hat seine Aufmerksamkeit für die wachsende Desintegration
des menschlichen Bewusstseins geschärft — aber auch den Willen gestärkt,
in seinem Werk das Getrennte zu verbinden.

Das entsprach durchaus nicht dem Trend der Zeit, auch in der Literatur
nicht. «Lies keine Oden, mein Sohn, lies die Fahrpläne, sie sind genauer» —

die berühmten Verse Hans Magnus Enzensbergers, erschienen etwa zu
gleicher Zeit wie «Hochmut und Angst», stellten ein weithin gehörtes Signal
dar, einen Auftakt zur Politisierung der Literatur in den sechziger Jahren.
Die Vermutung, auch Oden könnten lebensnotwendig sein, gewann erst in
den siebziger Jahren wieder Kraft.

Eine postume Sammlung von Aufsätzen Karl Schmids, herausgegeben
von Hermann Burger, trägt den Titel: «Das Genaue und das Mächtige»2.
Unter diesem Begriffspaar hat der Autor die in «Hochmut und Angst»
bereits skizzierten Gedanken weiterentwickelt, aber gewiss nicht zu Ende
gedacht. Die zunächst befremdliche Wortwahl scheint mir bezeichnend: es
sind Begriffe, die sich leicht zum Bildhaften öffnen, ohne doch ganz zu
Bildern zu werden. Immer wollte Schmid beides: genau sein — und doch offen
bleiben für das, was er als das letztlich nicht definierbare «Mächtige», das

Unbewusste, Elementare, erfuhr; aus beidem sollte sich das ergeben, was
er als «komplexe Geistesgeschichte» bezeichnete. Deren Grundriss, kein
Zweifel, findet sich bereits in «Hochmut und Angst» entworfen.

Dort liest man den wunderbaren Satz: «Nicht die Bilder hinken, die
Begriffe tun es». Voraussetzung der komplexen Geistesgeschichte, die er
intendiert, war es ja, dass sich die Begriffe nie ganz von der Tiefenschicht
der Bilder lösen durften. Wiederum in den Worten Schmids, und in
unmittelbarer Nähe zur geistigen Welt Jungs: «die Begriffs-Söhne an der Hand der
Mutter-Bilder». Aber Hesse sich — auf die Arbeitsweise Schmids bezogen —
dieser Satz nicht auch umkehren? Er wollte das Rationale nicht isolieren;
aber ebensowenig konnte er die Bilder ganz von der (väterlichen?)
Kontrolle der Begriffe befreien. Im erneuten, rückblickenden Umgang mit
seinem Werk kann man sich des Eindrucks nicht erwehren, der dauernde
Versuch, das Gegensätzliche und Getrennte zu verbinden, habe zu einer kaum
erträglichen inneren Spannung, einer wahrhaften Zerreissprobe geführt.
Seinen Entscheid, das Präsidium des Wissenschaftsrats zu übernehmen,
begründet Schmid mit dem unheimlichen Satz (unheimlich, weil die Steigerung

des Gegensätzlichen beinhaltend): «Entscheidfür die Aktivierung und
Intensivierung des rational Genauen — um das Sensoriumßr das ungenaue
Mächtige aufzuladen.»

Kann man das in sich vereinen: an wichtiger Stelle das Etablierte und die
Gesellschaft vertreten (als Professor, Präsident des Wissenschaftsrats, Offi-



ZU KARL SCHMID 353

zier) — und zugleich so aufmerksam auf das achten, was, nie kontrollierbar,
aus der Tiefenschicht der Bilder kommt?

III.
Damit aber bin ich unversehens in den Kreis eines anderen Buches geraten,

das mir erst während der Beschäftigung mit «Hochmut und Angst» in
die Hände kam. Es sind die Aufzeichnungen von Elsie Attenhofer, der
Lebensgefährtin Karl Schmids: «Réserve du Patron. Im Gespräch mit K.»3
Der Titel (und das ist bezeichnend für die Tonart des Bandes) ist vertraulich

und distanziert zugleich; er lässt etwas von der Abwehr ahnen, die der
«Patron», eben Karl Schmid, gegen die Öffnung der Privatsphäre bekundete.

Seinen Nachlass wollte er vernichtet oder doch nicht veröffentlicht
wissen, ein Wunsch, den die Nachkommen nach seinem Tode 1974 nicht
erfüllten (der «öffentliche» Teil des Nachlasses befindet sich im Archiv für
Zeitgeschichte).

Ein Buch dieser Art: eine heikle Aufgabe also auch für die Lebensgefährtin,

eine Gratwanderung zwischen Verschweigen und Indiskretion.
Auch wenn Elsie Attenhofer oft aus sehr persönlichen Briefen zitiert: sie
achtet die «Réserve du Patron», geht mit dem Privatleben ihres Mannes
taktvoll um; es geht ihr offensichtlich nicht darum, die Geheimnisse einer
Ehe zu verraten und zu analysieren. Was also will sie? Den Partner im
Rückblick besser verstehen, die Schatten einer Beziehung aufhellen, die zu
klären das Leben (also auch ihre eigenen Aktivitäten als Kabarettistin und
Schauspielerin; mit künstlerischer Arbeit, dramatischen Werken) keine
Zeit liess.

Es scheint mir bezeichnend, dass die Verlobungszeit und die ersten
Ehejahre auch in Briefzitaten am ausführlichsten zur Sprache kommen: als

Erfahrung der grössten Gemeinsamkeit, trotz äusserer, kriegsbedingter
Trennung; das hellste Glück vor dunklem Hintergrund, gestärkt vermutlich
durch die Verwandtschaft der Partner im Zeitgefühl und im Patriotismus.
Die Gegensätze brechen später auf und werden nicht verschwiegen. Ein
Buch der Schatten also auch dies, jener Schatten in einer menschlichen
Beziehung, die sich nie völlig erhellen lassen. Das weiss auch die Autorin,
sie begnügt sich mit Andeutungen, wo andere mit Analysieren nicht hätten
aufhören können. Wer also eines der modischen Abrechnungsbücher
erwartet, wird sich enttäuscht sehen. Und falls junge Feministinnen einen
kleinen Triumph verspüren, auch bei dieser berühmten Vaterfigur im
schweizerischen Geistesleben alte patriarchale Verhaltensweisen zu
entdecken, mögen sie bedenken, dass die heutigen Beziehungen zwischen den
Geschlechtern zwar anders, aber nicht leichter geworden sind. Die Schatten

wechseln die Form — aber sie bleiben, eine Aufgabe für jede Generation.

Dass die Ehe, die Elsie Attenhofer erinnernd und fragend darstellt,



354 ZU KARL SCHMID

nicht nur durch den Gegensatz zwischen den Partnern belastet war
(zwischen einem extravertiert-leichtlebigen und einem schwerblütig-melancholischen

Naturell), sondern auch durch patriarchale Besitzansprüche des
Mannes und durch untergründige Rivalität, das ist freilich nicht zu
übersehen. Der Mann, den die Schatten im kollektiven Leben bedrängten,
kannte auch die seiner individuellen Biographie.

IV
Habe ich mich vom sachlichen Kontext allzu sehr ins Private einer

Biographie, einer Lebenssituation ablenken lassen, die doch dem Aussenstehenden

Geheimnis bleibt? Der Umweg, meine ich, führt zum Ausgangspunkt

zurück. Und also zur Frage, um die man nicht herumkommt, liest

man, drei Jahrzehnte nach dem Erscheinen, ein Werk dieser Art wieder
und neu: Was hat es für einen Bezug zu unserer Gegenwart? Wozu kann es

uns heute dienen, ist es noch brauchbar? Die Antwort kann ohne Wenn
und Aber gegeben werden:

Das Buch ist, erstens, ein unschätzbares Dokument jener Zeit, die offenbar

gerade jetzt anfängt, Vergangenheit zu werden: des Kalten Kriegs; doch
es kommt, im Sinne der von Karl Schmid so geliebten Gegenläufigkeit,
gleichsam aus dem Untergrund dieser Epoche; es formuliert, was damals
unterdrückt wurde, es analysiert den gewaltigen Verdrängungsprozess, in
dessen Verlauf jene kollektiven Feindbilder entstanden, die erst jetzt
allmählich zerbröckeln. Dass der Autor dabei kaum explizit von Kalten Krieg
redet und nicht nur den grossen Feind Russland, sondern auch den grossen
Bruder Amerika in die Überlegungen einbezieht, ändert an der Brauchbarkeit

seiner Analyse nichts, im Gegenteil. Und wenn (es ist nicht daran zu
zweifeln) in den nächsten Jahren die Phase des Kalten Kriegs zum Gegenstand

unserer Vergangenheitsbewältigung wird, dann dürfte «Hochmut
und Angst» dabei von grösstem Nutzen sein: weil darin klar, aber nicht
besserwisserisch, der Hintergrund oder Untergrund jener Zeit analysiert wird
— und zwar von einem, der nicht nur die Splitter im Auge des anderen
sieht, sondern auch um die Schatten im eigenen Leben weiss.

Aber das Buch kann uns nicht nur bei der Erhellung der Vergangenheit
hilfreich sein, sondern auch im Hinblick auf die Zukunft, jene Zukunft, die
den Namen Europa trägt. «Den aufeuropäische Integration gehenden Ideen
wohnt ein ungemein starker Wille nach Rationalisierung des Erdteils inne,
genau so, wie der Betriebswissenschaftler die unbefriedigende Wirtschaftlichkeit

eines industriellen Unternehmens durch rationalisierende Massnahmen
zu erhöhen unternimmt» — so sah es Karl Schmid 1958, und er konnte noch
nicht ahnen, wie stark sich die wirtschaftliche und damit eine ausgeprägt
rationalistische Denkweise durchsetzen würde. Sie dominiert gegenwärtig
den Europagedanken. Im Werk Karl Schmids, nicht nur in «Hochmut und



ZU KARL SCHMID 355

Angst», finden wir ein gegenläufiges Denken, komplementäre Werte, die
den herrschenden, scheinbar unaufhaltsamen Trend korrigieren könnten.
Dabei beruft er sich nicht etwa auf die kulturelle Tradition Europas (wie
dies der restaurativen Zeit der fünfziger Jahre so sehr entsprochen hätte):
er beschwört die Schatten der Geschichte, das Unaufgehellte, Schwerblütige,

die Schuld, die auf den Nationen und auf dem Kontinent lasten. Bei
der Lektüre von «Hochmut und Angst» wird uns auf eine ganz neue Art
bewusst, wie sehr wir im Planen von Europa die Dissoziation des menschlichen

Bewusstseins weitertreiben, das Irrationale übersehen, zurücklassen
wollen. Dass wir in den letzten Monaten ein unerwartetes und kaum
kontrolliertes Aufflackern alter Nationalgefühle erlebten, die viele für veraltet
und längst überwunden hielten, das ist nur ein Beispiel für die Gefahr, die
ein einseitig rationales Denken nährt.

Postskriptum

Und also lohnt es sich, die Bücher von Schmid zu lesen, wiederzulesen.
Beispielsweise «Hochmut und Angst». Man begebe sich in die Bibliothek,
stöbere in den eigenen Beständen, vielleicht hat man Glück. Denn sonst lassen

sie sich nicht leicht finden: sie sind (bis auf eine Ausnahme) vergriffen.
Als ob Menschen wie die Karl Schmid bei uns zu Dutzenden herumliefen
Als ob wir auf den Diskurs über die Gegenwart, den er führte, gerade heute
so leicht verzichten könnten. Eine Auswahl aus seinem Werk sollte eigentlich

immer greifbar sein, und darin dürften die wichtigsten Passagen aus
«Hochmut und Angst» nicht fehlen.

1 Karl Schmid, Hochmut und Angst. Die ëeben von Hermann Burger. Artemis,

bedrängte Seele des Europäers. Artemis, Zunch ,977 ~ ' Elsie Attenhofer, Reserve

Zürich 1958. - - Das Genaue und das du Patron- lm Gesprach mit K. Rothen-

Mächtige. Aufsätze und Reden. Herausge- hausler Verlag, Stafa 1989.

Atlas der schweizerischen Volkskunde

Zum Abschluss eines Grundlagen werks

1989 ist ein grosses sozial- und kul- sich um die von kommentierenden
Texturanthropologisches Werk, der Atlas ten begleitete kartographische DarsteT
der schweizerischen Volkskunde (ASV), lung einer Vielzahl charakteristischer
fertiggestellt worden. Dabei handelt es Äusserungen der volkstümlichen AU-



356 SCHWEIZERISCHE VOLKSKUNDE

tags- und Festtagskultur unseres Landes.
Begründet wurde dieses bedeutende
Unternehmen von Paul Geiger(1887—
1952) und Richard Weiss (1907—
1962). Walter Escher, Elsbeth Liebi und
Arnold Niederer haben die
anspruchsvolle Arbeit weiter- und nun zu
gutem Ende geführt.

Anlage und Werden des ASV

Das Kartenwerk mit Kommentar,
aufgeteilt in 17 Lieferungen, zählt 292
ein- und zweifarbige Karten, dazu 11

Karten im Text und 2417 Seiten
Kommentar. Der Einführungsband, verfasst
von Richard Weiss, erläutert die Richtlinien,

nach denen die Erhebungen
erfolgt und die Karten gezeichnet worden

sind. Er enthält auch den Katalog
mit den 150 Fragen, die an 414 sorgfältig

ausgewählten und mit Kennzahlen
versehenen Orten in der ganzen
viersprachigen Schweiz von dort ansässigen

Gewährsleuten zu beantworten
waren. Mit dieser persönlichen Befragung,

die in den Jahren 1937 bis 1942
durchgeführt worden ist, sind damals
volkskundlich geschulte Exploratoren
betraut worden. In der Folge galt es, die
rund 100000 nach Fragen und
Belegorten geordneten Kartothekblätter
quellenmässig genau in Karten
umzuzeichnen. Dies geschah in Punktmanier,
weil eine flächenmässige Darstellung
zwar schnellere Übersicht ermöglicht,
jedoch eine zu starke Verallgemeinerung

bedeutet hätte. Die Ergebnisse
wurden in leicht lesbare Signaturen
übertragen, welche Verbreitungsräume,
Verdichtungen und Trennlinien gut
erkennbar machen.

So ist denn ein deutliches und
deutbares Bild schweizerischen Volkslebens
und schweizerischer Volkskultur in der

ersten Hälfte des 20. Jahrhunderts
entstanden. Was aber ist denn eigentlich
Volksleben und Volkskultur? Gemeint
sind die Lebens- und Kulturäusserun-
gen der Vielen, so wie sie fassbar werden

in Überlieferungen, in Sitten, Bräuchen

und Gewohnheiten von Gemeinschaften

und Gruppen mit den diesen
eigenen Wertsetzungen und
Verhaltensweisen. Ganz bewusst sind daher
die Fragen im erwähnten Katalog nicht
vornehmlich im Hinblick auf das
spektakuläre Festtagsbrauchtum, sondern
auf das alltägliche Tun und Lassen
gestellt worden. Sie erkundigen sich
also nach dem Haus-, Orts- und
Arbeitsleben, nach ortsüblichen
Nahrungs- und Genussmitteln, Kleidung,
Spiel und Sport, Erzähl- und Lesestoffen,

Heilpraktiken, Bräuchen bei
Geburt, Hochzeit und Tod, nach Wissen

und Glauben und vielem anderm
mehr. Die erhaltenen Antworten und
Auskünfte der Gewährsleute bilden
mithin das Grundlagenmaterial des
ASV.

Eine überaus wertvolle und willkommene

Hilfe sind die Kommentar-
Beigaben. Diese kenntnisreich abge-
fassten Texte erleichtern die Interpretation

der kartographisch erfassten
Daten und erhellen deren Umfeld
durch präzise sachliche Erläuterungen
und vielfältige Anmerkungen. Hier war
es auch möglich, da und dort über die
Kartenfaktizität hinaus auf gewisse
Veränderungen und neuere
Erscheinungsformen hinzuweisen. Zudem
wird die «funktionelle Betrachungs-
weise» der modernen Volkskunde
erkennbar, welche den Dingen ihre
Bedeutung für den Menschen, bzw. die
Einstellung des Menschen zu den Dingen

zur Evidenz bringt.
Die Erstellung eines Registers zum

gesamten Atlas ist vorgesehen.



SCHWEIZERISCHE VOLKSKUNDE 357

Bedeutung des ASV

Man mag nun freilich bemerken,
dass die lange Entstehungszeit des

umfangreichen und vielschichtigen
Werks dazu geführt hat, dass in ihm uns
Heutigen eine Überschau vielfach
bereits historisch gewordener
volkskundlicher Fakten vermittelt wird, sind
doch seit ihrer Beschaffung rund fünfzig

Jahre verflossen! Dazu ist festzuhalten,

dass solche «Verspätungen» fast
allen grösseren Publikationen
eigentümlich sind, die relativ schnell sich
wandelnde Untersuchungsgegenstände
vorlegen. (Man denke dabei nur etwa
an Wörterbücher und Sprachatlanten!)
Davon unberührt vermag aber der nun
festiggestellte Atlas der schweizerischen

Volkskunde anhand einer
zusammenhängenden kartographischen
Darstellung fürs erste die vielfältigen
Beziehungen zwischen Sprach-, Konfessionsund

Kulturräumen aufzuzeigen und so
die immer noch weitverbreitete
Meinung, dass Sprache und Kultur eine
feste Einheit bilden, zu widerlegen.
Denn gerade die Volkskultur folgt sehr
oft anderen und /oder bisweilen älteren
Raumbildungen als die Verbreitung der
heutigen Nationalsprachen. Richard
Weiss hat das bereits nachgewiesen in
seiner am 16. November 1946 an der
Universität Zürich gehaltenen
Antrittsvorlesung zum Thema «Die Brünig-
Napf-Reuss-Linie als Kulturgrenze
zwischen Ost- und Westschweiz auf
volkskundlichen Karten».

Ein zweiter Nutzen des ASV liegt
darin, dass seine Karten die wichtige
und einschneidende Zäsur deutlich
werden lassen, die zwischen der ersten
und zweiten Hälfte unseres Jahrhunderts

liegt. Die Nachkriegszeit hat ja
der Schweiz einen ungeahnten
Aufbruch, eine Öffnung und Mobilität

gebracht, welche wesentliche materielle
und geistige Umgestaltungen in allen
Bereichen und eine stets noch
fortdauernde Auseinandersetzung mit
Neuem zur Folge hatten. Der ASV
ermöglicht also sozusagen «in zweiter
Lesung» den Vergleich zwischen dem
Heute und der ersten Jahrhunderthälfte
in Hinsicht auf die mannigfaltigen
Äusserungen der Volkskultur. Was ist
verschwunden, was hat sich, allenfalls in
modifizierter Form, erhalten, was ist
neu entstanden? Untersuchungen
aufgrund des Altlasmaterials werden
zweifellos zur Beantwortung dieser Fragen
beitragen und haben das auch schon

getan. So ist denn der ASV ein
unentbehrliches tiefgründiges Quellenwerk
der Volkskunde und wird es langezeit
bleiben. Dank und Anerkennung
gebührt den verstorbenen Begründern
Paul Geiger und Richard Weiss für
ihren Mut und ihre Tatkraft, dieses

grosse Unternehmen geplant und ins
Werk gesetzt zu haben, Dank und
Anerkennung aber auch denen, die es

unentwegt, mit Sorgfalt und Hingabe
weiter betreut und ans erstrebte Ziel
gebracht haben!

Ein Beispiel aus dem ASV

Zum Thema «Spielkarten — Kartenspiele»

sind im ASV die Angaben zu
mehreren Fragen kartographisch
dargestellt und eingehend kommentiert
worden. Als Beispiel diene das Blatt 1 /
141a, bearbeitet von Walter Escher.

(Leider kann das Blatt hier nicht
reproduziert werden, weil es infolge der nötigen

Verkleinerung unlesbar würde.)
Die Karte zeigt, wo mit «deutschen»
und wo mit «französischen» Karten
gespielt wird. Deutlich lassen sich drei
Hauptverbreitungsgruppen unterschei-



358 SCHWEIZERISCHE VOLKSKUNDE

den. Die «deutschen» Karten (Eicheln,
Rosen, Schellen, Schiiten) sind
gebräuchlich im Zürichbiet, in
Schaffhausen und in der ganzen Ostschweiz
— mit einigen Ausnahmen im Thurgau
—, weiter in der Innerschweiz und im
Kanton Glarus. Die «französischen»
Karten (carreau/Ecken, cœur/Herz,
pique /Schaufel, trèfle/Kreuz) haben
ihr Verbreitungsgebiet in der
Westschweiz, aber auch im Kanton
Graubünden, im deutschen Teil des Wallis
und in Freiburg, ebenso in den Kantonen

Bern, Solothurn und Basel, zudem
ungefähr in der Hälfte des Aargaus.
«Die Grenze zwischen deutschen und
französischen Karten», so ist im
Kommentar nachzulesen, «deckt sich ganz
genau mit der Ostgrenze des Kantons
Bern, die hier zugleich Konfessionsgrenze

ist, von der Grimsel bis zur
Nordwestecke des Kantons Luzern, um
weiterhin der Kantonsgrenze zwischen
Luzern und dem Aargau zu folgen bis

zum Hallwilersee. Von hier an
durchschneidet sie, die Kantonsgrenze
verlassend, den Aargau in der Richtung
Meilingen und folgt von dort an dem
Lauf der Reuss und der Aare. Wir
finden eine überraschende Kongruenz mit
der seit 1798 aufgehobenen Grenze des

Herrschaftsgebietes des Alten Bern
gegen die Gemeinen Herrschaften
Grafschaft Baden und die Freien
Ämter. Im ehemaligen bis 1803
österreichischen Fricktal spielt man ebenfalls

mit französischen Karten. Wenn
jenseits der alten Bernergrenze der alte
Messeort Zurzach französische Karten
aufweist, so wohl deshalb, weil sich
Zurzach an die Messebesucher aus
dem Bernbiet angepasst hat.»

Diese Angaben machen deutlich, wie
sehr in manchen volkskulturellen Fakten

auch Historisches aufscheint. Ein
drittes Spielkartengebiet, nämlich der
Kanton Tessin und die bündnerischen
Südtäler, wird «beherrscht» von den
«italienischen» oder «Tresett»-Karten.
Sie weisen die französischen Farben
auf. Bild- oder Figurenkarten sind re,
regina und fante. Endlich erscheinen
hauptsächlich im Bündner Oberland
noch die Tarockkarten mit französischen

Farben und vielartigen Bildern.

Gewiss, mit dem Nachweis dieser
Spielkartenlandschaften ist über die
Spieler selbst, über deren Einstellung
zum Spiel und Spielgewohnheiten noch
nichts ausgesagt. Solches kann und will
ein Volkskundeatlas zunächst auch gar
nicht leisten, ebensowenig wie ein
geographischer Atlas unmittelbar
wirtschaftliche und soziologische Einsichten

zu vermitteln vermag. Der ASV
stellt aber die Grundlagen zur Verfügung,

die mit Beizug der Kommentare
erst die gründliche wissenschaftliche
Auseinandersetzung mit dem Volksleben

und der Volkskultur in ihrer
zeitlichen und räumlichen Bezogenheit
mögüch machen.

Schliesslich beweist die Volkskunde
als Wissenschaft vom Menschen mit
der Herausgabe dieses Atlaswerks ein
stolzes Selbstverständnis, denn sie zeigt
hier auf, wie gerade die bescheidenen,
oft unspektakulären menschlichen
Daseinsäusserungen den Willen der
Vielen bezeugen, den Dingen bewusst
zu begegnen, Alltag und Festtag zu
bestehen und zu gestalten.

Walter Betulius



ZU LUDWIG FULDA 359

Der Briefwechsel eines Vergessenen

Ludwig Fulda (1862-1939)'

Golo Mann bezeichnet in seinem
Vorwort zum von Bernard Gajek und
Wolfgang von Ungern-Sternbergvorziig-
lich edierten Briefwechsel von Ludwig
Fulda diese Ausgabe «als ein wenig
späte Gerechtigkeitfür den Vergessenen»
und schliesst dann mit dem melancholischen,

aber in Anbetracht der zahlreichen

Verdienste Fuldas für das literarische

Leben seiner Zeit mehr als wahren
Satz: «Nur leider hat er nichts mehr
davon.»

Ludwig Fulda wurde am 15. Juli
1862 in Frankfurt am Main als Sohn
einer jüdischen Kaufmannsfamilie
geboren. Er studierte Germanistik,
verzichtete nach ersten schriftstellerischen
Erfolgen besonders als Dramatiker auf
eine wissenschaftliche Laufbahn. Fulda
traf mit seinen Stücken den Ton der
Zeit, der Vergleich mit August von Kot-
zebue bietet sich an. Im April 1933
erhielt er auf Grund seiner Verdienste
für das Wiener Burgtheater, dessen am
meisten gespielter lebender Bühnenautor

er war, den Ehrenring. Nach
1933 freilich durften Fuldas Stücke in
Deutschland nicht mehr gespielt werden.

Während seine schriftstellerischen
Leistungen von der literarischen Kritik
kaum anerkannt wurden, erwarb er sich
als Übersetzer, durch seine Tätigkeit im
SDS, als Mitbegründer und erster
Vorsitzender des deutschen PEN-Zentrums,

sowie schliesslich als Mitglied
der Preussischen Akademie, aus der er
1933 als Jude ausgeschlossen wurde, in
der damaligen literarischen Welt hohes
Ansehen.

Fulda war aber gleichzeitig als
assimilierter Jude der typische Exponent

jenes Teiles des deutschen liberalen
Bürgertums, der das geistige und kulturelle

Leben zwischen 1880 und 1933
entscheidend mitgeprägt haben und
der 1933 zum Schweigen gebracht
wurde. Die Bedeutung dieser Gruppe
innerhalb des deutschen Judentums ist,
weil sie sich politisch entweder kaum
oder eher konservativ äusserte, gerade
auch in der Literaturwissenschaft nur
bedingt zur Kenntnis genommen worden.

Der dazugehörige, häufig nicht ohne
Pathos vorgetragene deutschnationale,
heute nicht ohne weiteres nachvollziehbare

Patriotismus führte etwa dazu,
dass Fulda, der 1914 für den aktiven
Dienst bereits zu alt war, zu denjenigen
gehörte, die es nach 1918 nicht
bedauerten, damals den Kriegsausbruch
durch Manifeste und Unterschriften
bejaht zu haben, und der im November
1933 in einem Lebenslauf von sich

sagen konnte: «Meine Vorfahren sind
seit Jahrhunderten in Deutschland
ansässig gewesen. Zeit meines Lebens
war ich ein deutscher Patriot. Schon
mein Vater war es in leidenschaftlichem
Grad.. So habe ich schon als Kind
in meinem Elternhaus nichts andres
empfunden als Liebe zum deutschen
Vaterland. In der Bibliothek meiner
Eltern standen Goethe, Schiller, Lessing
und andere deutsche Klassiker. .»

(S. 1030f.) Am 30. März 1939, als die
Lage völlig aussichtslos geworden war,
machte der dann Neunundsiebzigjäh-
rige seinem Leben ein Ende.

Allein schon von der Thematik der
Hoffnung und Irrtümer eines
deutschjüdischen Schicksals her lohnt es sich,



360 ZU LUDWIG FULDA

vom vorliegenden Briefwechsel Kenntnis

zu nehmen, darüber hinaus aber sei
ein weiteres Anliegen der Herausgeber,
«Fuldas Beitrag zur deutschen
Literaturgeschichte mit Hilfe seiner Korrespondenz

in möglichst vielseitiger Form
exemplarisch zu dokumentieren»,
hervorgehoben.

Die Auswahl besteht aus 510 Briefen
von und an Ludwig Fulda. Der von
1884 bis 1912 dauernde Briefwechsel
zwischen letzterem und Paul Heyse bildet

dabei einen besonderen Schwerpunkt.

Aber auch durch Namen wie
Hermann Sudermann oder Arthur
Schnitzler werden Akzente gesetzt, wie
überhaupt die Namen der Briefautoren
und -empfänger ein breitgefächertes,
von Theodor Fontane bis Stefan Zweig
reichendes, Panorama der damaligen
literarischen und kulturellen Szene bieten.

Zu dieser gelungenen Auswahl, bei
der es sich weitgehend um Erstver¬

öffentlichungen handelt und deren
Grundstock dem seit 1955 im Freien
Deutschen Hochstift befindlichen
Nachlass Ludwig Fuldas entnommen
ist, gesellen sich im zweiten Teilband
reichhaltige Kommentare, ausgewählte
Selbstzeugnisse und eine ausführliche
Bibliographie sowohl der Primär- als
auch der Sekundärliteratur.

Zusammen mit den praktischen
Registern handelt es sich um eine
Ausgabe, an der jeder, der sich mit dem
literarischen Leben der Zeit zwischen
1880 und 1933 befasst, nicht vorbeigehen

kann, und die es verdient hätte,
nicht im Manuskriptdruck erschienen
zu sein.

Carel ter Haar
1

Ludwig Fulda. Briefwechsel 1882-
1939, 2 Bände. Hrsg. von Bernhard Gajek
und Wolfgang von Ungern-Sternberg. Peter
Lang Verlag. Frankfurt a. Main /New York/
Paris 1988.

BAG Licht

Sichtbar
besser

___ am
5300Turgi 056-23 0111
8023 Zürich 01-272 5844


	Das Buch

