
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 70 (1990)

Heft: 3

Buchbesprechung: Das Buch

Autor: [s.n.]

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Das Buch

Hardy Ruoss

Die Entdeckung der Langsamkeit beim Lesen

Früher einmal, als es keine Uhren gab, da scheint man grenzenlos Zeit
gehabt zu haben. Seitdem es Uhren gibt und wir immer minutiöser unsere
Zeit einteilen können, kommt uns die Zeit abhanden. Unser subjektives
Zeitgefühl hat mit den Möglichkeiten objektiver Zeiterfassung nicht Schritt
gehalten. Anstelle ruhiger Zuversicht, die sich doch aus der totalen
Zuverlässigkeit unserer Zeitmessung ergeben könnte, stellt sich permanente
Beunruhigung ein: wieviel Zeit bleibt noch bis zum nächsten Zeitpunkt,
den man nicht verpassen darf, weil man dann für etwas Zeit haben muss?
Zeit lässt sich aber — und dies ist paradox — nur erleben als Zeitlosigkeit.
Am intensivsten erleben wir die Zeit als Zeitlosigkeit dann, wenn keine
Uhr tickt, auch keine innere. Wollen wir Zeit erleben und sie uns nicht
einfach nehmen lassen, sind wir auf unser Zeitgefühl angewiesen, auf unser
eigenes Zeitverständnis. Wer ein eigenes Zeitverständnis hat, wird auch ein
eigenes Verhältnis zur Schnelligkeit entwickeln. Das wird immer wichtiger
in einer Zeit, deren Kardinaltugenden «Flexibilität» und «Mobilität» heissen

(und was sind diese Wörter anderes als Synonyme für «Schnelligkeit»

Ein eigenes Verhältnis zur Zeit zu finden wird zur individuellen
Herausforderung in einer Gesellschaft, die drauf und dran ist, sich von der
Arbeits- zur Freizeitgesellschaft zu wandeln. «Zeitrebellen» aus allen

Lagern fordern ein neues Zeitverständnis '. Wer mehr arbeitsfreie Zeit zur
Verfügung hat, muss lernen, mit dieser Zeit umzugehen, wenn er ./füllte
Zeit erleben und nicht einfach gefüllte Stunden verstreichen lassen will.
Gefragt sind neue Tugenden. Nicht blinde Aktivität soll die arbeitsfreie
Zeit ausfüllen, wie sie von einer immer aggressiver werbenden
Freizeitindustrie mit ihren Sekundanten aus der Unterhaltungs-, Reise-, Tourismus-,

Fitnessbranche propagiert wird. «Die Tätigen rollen, wie der Stein

rollt, gemäss der Dummheit der Mechanik», hat Nietzsche formuliert. Und
dieser «Dummheit der Mechanik» lässt sich nicht nur in Fabrikhallen von
einst, sondern auch auf dem Hometrainer von heute nachkommen. Wer
seine (Frei-)Zeit blind aktiv verstrampelt, bleibt stehen, tritt an Ort, und



246 LANGSAMKEIT BEIM LESEN

wenn er noch so schnell treten mag. Die Freizeitgesellschaft verlangt nicht
äussere, sondern vor allem innere Aktivität. Gefordert ist nicht der
dynamische Pedaleur, sondern der fantasievolle Flaneur, der sich Zeit gibt,
anstatt sie sich nehmen zu lassen. In unserer «ruhelosen Gesellschaft»2 aber
gibt sich kaum noch einer Zeit. Obwohl immer mehr Leute nichts anderes
tun, als immer mehr Zeit zu sparen, haben doch immer mehr Leute weniger
Zeit. Auch die Schnelligkeit, der heiligste Wert unserer «ruhelosen
Gesellschaft», kann Zeit nicht vermehren. Ein Tag hat für alle vierundzwanzig
Stunden, für die Schnellen wie für die Langsamen. Warum also lassen wir
uns nicht auf die Alternative zur scheinbar Zeit sparenden, in Wirklichkeit
aber Zeit raubenden Schnelligkeit ein: auf die Langsamkeit?

Macht und Wohltat der Literatur

* Wir sind alle viel zu wenig langsam» hat Robert Walser schon vor
Jahrzehnten festgestellt. Er hat schon früh gemerkt, dass Fortschritt auch mit
dem Wegrennen vor Wesentlichem zu tun hat und dass unser Ideal des fraglos

Tüchtigen und Tätigen seinen Preis fordert. Darum meinte er auch:
«Unbrauchbare sind oft brauchbarer als Brauchbare. » Wo aber könnten sich
die Langsamen und Unbrauchbaren schöner entfalten als beim Lesen, dieser

idealen Form der tätigen Untätigkeit, des aktiven Nichtstuns? Robert
Walser, der Spaziergänger und Leser, ein grosser Unbrauchbarer unseres
Landes, spricht aus Erfahrung:

«Gewiss lenken uns Bücher oft auch von nützlichen und dienlichen
Handlungen ab; im grossen und ganzen muss aber dennoch das Lesen als segensreich

gepriesen werden, denn es scheint durchaus nötig, dass sich unserem
ungestümen Erwerbstrieb eine Bändigung und unserem oft rücksichtslosen
Tatendrang eine Betäubung sanft entgegenstellt. Ein Buch ist gewissermassen
eine Fessel, man spricht nicht umsonst von fesselnder Lektüre. Ein Buch
bezaubert, beherrscht uns, hält uns in seinem Bann, übt also Macht auf uns
aus, und wir lassen uns eine derartige Gewaltherrschaft gern gefallen, denn
sie ist eine Wohltat7"».

Welcher Art ist diese Macht, die die Literatur auf den Leser ausübt, und
welcher Art ist diese Wohltat, von der Walser spricht? Übt nicht auch der
«Brutalo» auf Video-Kassette Macht aus, indem er fesselt? Und ist nicht
auch der Schlager eine Wohltat fürs Gemüt? Lassen wir uns von scheinbaren

Ähnlichkeiten nicht täuschen; denn im Gegensatz zu vielen Produkten
der Unterhaltungsindustrie übt die Literatur ihre Macht auf subversive
Weise aus. Das heisst: sie fesselt zwar auch durch Spannung, unterhält
durch den Appell an unser Gemüt. Aber zugleich «kehrt sie um», «wirft sie

um», wenn wir uns an den lateinischen Ursprung des Wortes «subversiv»



LANGSAMKEIT BEIM LESEN 247

halten wollen. Sie bestärkt uns nicht in der gängigen, «trivialen» Sicht der
Dinge und wirkt keineswegs verfestigend, verknöchernd. Und sie verharmlost

nicht; denn wer liest, begegnet nicht nur dem, was ist, sondern allem,
was möglich ist. Das heisst nun aber nicht, dass Literatur «unrealistisch» sei.
Literatur ist auf ganz radikale Weise realistisch, weil für sie alles Mögliche
ganz fraglos einen Teil der Wirklichkeit ausmacht. Das Irreale, Surreale, der
Traum, die Utopie, die Vision und der Entwurf — wie immer wir dieses
Mögliche benennen wollen — gehören ganz selbstverständlich zur Realität
der Literatur. Der Mensch ist nicht nur, was er ist, sondern alles, was er sein
könnte. Mit dem, was ist, haben Lesende nur am Rande zu tun. Wer liest,
lässt sich ein auf das, was sein könnte. Das heisst auch: auf das, was sein
müsste. Literatur und der lesende Mensch leben von Gegenbildern.

Die Erfahrung von Zeit und Zeitlosigkeit

Wer liest, begegnet nicht nur fremden Individuen und Lebensentwürfen
als Gegenbildern. Wer liest, begegnet auch der eigenen Individualität.
Anders als die flachen Bilder einer trivialisierenden Unterhaltungsindustrie

lebt Literatur, das Wort erst dann, wenn es vom Leser zum Leben
erweckt wird: wenn wir das Bild mit unserer Vorstellung füllen, dem Ton
unseren Klang geben, die Figuren in uns erstehen lassen. Das ist ein Aspekt
der Macht des Lesens: wir schaffen selbst Bilder und Gegenbilder, wir
geben unsere ganz individuelle Antwort auf das Wort. Von König Ödipus
bis Effi Briest, von Tristan und Isolde bis Kassandra — immer werden wir
zur Frage veranlasst: Wie würde ich in dieser Situation handeln, leiden,
lieben? Literatur ermöglicht, ja zwingt zu immer neuen Antworten auf das

Leben mit all seinen Möglichkeiten, während wir doch nur ein einziges
Leben leben mit unseren Möglichkeiten, eben unser eigenes Leben. Was im
Leben unmöglich ist, in der Kunst wird es Wirklichkeit: wir können uns für
das Ideale entscheiden. Unser Leben mit all seinen Zwängen und
Einschränkungen führt laufend zu Kompromissen; wer überlebensfähig sein

will, muss sich anpassen können. In der Kunst aber, in der Literatur ist nicht
der Kompromiss gefragt, sondern die rücksichtslose, die totale Idee: das

Ideal. Hier lässt es sich verwirklichen, wenngleich nur künstlich, als Kunst,
als Schein — als schöner Schein. Gerade weil die Literatur dieses Künstliche,

dieses Scheinbare der Bilder nie leugnet — wir sind es ja selbst, die
diese Bilder erzeugen und verwerfen können — ist sie nicht in Gefahr, zu
einer Droge zu verkommen. Denn Lesen bedeutet immer Tätigsein. Es

kann freilich auch bedeuten, eine gewisse Langeweile für eine gewisse Zeit
in Kauf nehmen zu müssen. Lesen verlangt auf alle Fälle immer auch

Disziplin.



248 LANGSAMKEIT BEIM LESEN

So begegnet sich, wer liest, in doppelter Weise: als jemand, der die
dargebotenen Entwürfe und Gegenentwürfe des Daseins annehmen oder ablehnen

kann; und als jemand, der auf spielerische Art über Kontinente und
Jahrhunderte hinweg viele Leben leben und sterben kann. Wer liest, erfährt
das Zeitlose dieser Möglichkeiten und Ideen, und er erfährt zugleich das

Zeitgebundene: denn nur im Lesenden selbst und in seiner Sprache werden
sie lebendig. Anders gesagt: Wer liest, erlebt zugleich Zeit und Zeitlosigkeit.

Die Entdeckung der Langsamkeit

Freilich wird die Erfahrung von Zeit und Zeitlosigkeit nur jenen zuteil,
die genau lesen. Denn Sprache hat mit Rede zu tun, und Rede ist gebunden
an Atem. Sprache hat darum immer einen Rhythmus: ihren eigenen
Rhythmus. Deshalb lässt sich der Lesevorgang, die Leseerfahrung keineswegs

beliebig beschleunigen und durch Schnelligkeit abkürzen. Auch wenn
es mittlerweile Kurse im Schnell-Lesen gibt: lassen wir uns nicht beirren.
Lesen bleibt ein Geschäft für Langsame. Buchstabe um Buchstabe, Wort
um Wort, Satz um Satz, Seite um Seite, Kapitel um Kapitel wird ein Buch
geschrieben; nicht anders ist es zu lesen: Wort um Wort, Satz um Satz, Seite
für Seite. (Es käme ja schliesslich auch niemandem in den Sinn, eine
Mahler-Sinfonie mit 78 statt mit 33 Touren ablaufen zu lassen, um «Zeit zu
sparen».

Der Stoff ist das Eine, die Form aber das Andere, was Literatur
ausmacht. Die Weltliteratur mag um ein halbes Dutzend inhaltliche Motive
kreisen — Liebe und Tod, Leid und Leidenschaft, Treue und Verrat —,
wenn es nur auf den Inhalt ankäme, könnten wir uns mit Inhaltsangaben
begnügen. Warum auf ein paar hundert Seiten ausbreiten, was sich auf zwei
Seiten zusammenfassen lässt? In der Literatur aber gilt, was überhaupt in
der Kunst: sie spricht zu uns wesentlich durch ihre Form. Oder um es in
einem Bild zu sagen, das wir den «Notizen» des Schweizer Schriftstellers
Ludwig Hohl verdanken: Kein Mensch käme auf den Gedanken, einem
Maler, der einen Apfel malt, vorzuwerfen, man wisse doch längst, wie ein
Apfel aussehe. Denn was die Malerei betrifft, so ist inzwischen allen klar:
Hier kommt es nicht auf das Was, sondern auf das Wie an. Anders in der
Literatur: «Der Malerei gegenüber ist die Welt fast allgemein zum
Bewusstsein der Bedeutungslosigkeit des Stoffs gekommen, der Wortkunst
gegenüber stehen wir auch heute noch fast aufder Stufe der Kinder.» Diese
Feststellung Ludwig Hohls4 hat bis heute nichts an Gültigkeit verloren. Um
das Geheimnis der Form zu ergründen aber sind Zeit und Langsamkeit
nötig. Denn Lesen heisst Entdecken, Entwickeln all dessen, was der Autor,



LANGSAMKEIT BEIM LESEN 249

die Autorin in Sprache, in Form eingewickelt hat: in ein Gedicht, eine
Erzählung, einen Roman.

Lesen heisst Hinhören auf das, was andere sagen, und auf das, wie sie es

sagen. Lesen verlangt Stille, damit wir die Antwort vernehmen, die das
Wort in uns hervorruft. Im Lesen erfahren wir die Welt nicht als Indikativ,
der uns zeigt, wie das Leben zwischen Dallas und Schwarzwaldklinik
«wirklich» ist. Im Lesen nehmen wir vielmehr die konjunktivische Seite der
Welt wahr: so könnte es sein, so müsste es sein. Das ist die Macht der
Literatur: dass sie uns jederzeit daran erinnert, dass sich Wirklichkeit umkehren,

umdrehen lässt. Auch die Wirklichkeit unserer eigenen Existenz. Im
Lesen erleben wir tätiges Nichtstun, Musse im klassischen Sinn. Wer liest,
wird unweigerlich auch die Langsamkeit entdecken: sie ist gleichermassen
die Voraussetzung wie die Folge jedes literarischen Müssiggangs. Darin
liegen Macht und Wohltat der Literatur: dass sie uns die Langsamkeit als

Tugend lehrt und uns ermutigt, das Leben mit unserem Zeitverständnis
und in unserem Rhythmus wahrzunehmen.

Dass aus diesem eigenen Sinn kein starrer Eigensinn werde, das verhütet
das Medium der Sprache. Sie zu entschlüsseln, ihr unseren Sinn zu geben
und dennoch den Sinn des Autors zu belassen, zwingt laufend zu Distanz
und Reflexion während des Lesens. Wer lesenderweise die Langsamkeit
entdeckt, wird sich vielleicht selber abhanden kommen. Aber keine Angst,
diese Art von Selbstverlust ist die Voraussetzung für die Selbstfindung.
Robert Walserhat diese Erfahrung eines Lesers höchst präzise beschrieben:

«Indem er ins Lesen hineingeht, geht er aus sich selbst fort und ging
dennoch nirgends hin, und indem er den eigenen Blicken entglitt, entschwindet

er sich nie.5» Aber aufgepasst: Wer heutzutage die Langsamkeit entdeckt,
wird vielleicht bald zu den Unbrauchbaren gehören. Das könnte
Konsequenzen haben. Die zu tragen dürfte aber um so leichter fallen, als wir ja
spätestens seit Robert Walser wissen, dass Unbrauchbare oft viel brauchbarer

sind als Brauchbare.

Zum Titel: Vgl. Sten Nadolny: Die Ent- 1985 (Campus). — 3 Robert Walser: Lesen,

deckung der Langsamkeit. Roman, Mün- Werkausgabe Bd. 2, Frankfurt 1978 (Suhr-
chen 1983 (Piper). —

' Jeremy Rifkin: Uhr- kamp). — 4 Ludwig Hohl: Die Notizen, IV/
werk Universum. Die Zeit als Grundkon- 229 «Der Leser». Frankfurt 1981 (Suhr-
flikt des Menschen. München 1988 (Kind- kamp). - 5 Robert Walser: Einer, der

1er). - 2 J. P. Rindiisbacher: Gesellschaft immer etwas las. Werkausgabe Bd. 12,

ohne Zeit. Individuelle Zeitverwendung und Frankfurt 1978 (Suhrkamp).
soziale Organisation der Zeit. Frankfurt



250 ZU URS FAES

Erinnerung, die nicht vergehen will

Zu Urs Faes' Roman «Sommerwende»1

Urs Faes'Romane, Erzählungen und
Hörspiele kreisen immer wieder um
das Erinnern. Dieses schwer zu
fassende, im Gegensatz zum Gedächtnis
auch unbewusste Vermögen, die eigene
Vergangenheit lebendig werden zu
lassen, beschäftigt und belastet seine Figuren,

behelligt ihre Gegenwart, um so
mehr als die Gleichung zwischen dem,
was war, und dem, was ist nicht immer
aufgeht — das Vergangene häufig als
Verlust empfunden (und herbeigesehnt)

wird oder als Alptraum
erscheint (und der Wunsch aufkommt,
Gewesenes loszuwerden). Den 1947 in
Aarau geborenen Autor interessiert
solche Vergangenheitsbewältigung, die
immer Lebensbewältigung ist, private
zumal, wie sie der Literatur ja zusteht,
aber auch öffentliche, als Geschichte.
So kommt stets auch ein kulturkritischer

Aspekt in den Blick: In «Bis ans
Ende der Erinnerung»2 verlässt ein des
Schweizer Alltags überdrüssiger und
vereinsamter Mann sein Land, um für
längere Zeit in Griechenland zu leben,
wo er mit sich und seiner Vergangenheit,

aber auch mit helvetischer und
abendländischer Tradition ins reine zu
kommen versucht. Im neuen Roman,
«Sommerwende», ist die private
Geschichte, die «Fabel» derart mil der
«Weltgeschichte» verknüpft, dass beide
Sphären vielfach nur mehr schwer zu
trennen sind: von einem sinnlosen
Mord und einer verbrecherischen
Judenvertreibung aus einem Aargauer
Dorf im Sommer 1941 ist die Rede,
vom Mörder, einem 27jährigen
unauffälligen und tüchtigen Knecht namens
Kronig, der mit nationalsozialistischen

Kreisen sympathisiert und sich auch an
antisemitischen Aktionen im Dorf
beteiligt hat, weiter auch von den
Betroffenen der schändlichen Tat.
Dabei ist es einfach auszumachen, wie
sehr der Krieg auch in dieser nicht im
Kriegszustand stehenden Gegend Denken

und Handeln beeinflusst, die
Menschen um ihr Leben und Lieben
betrügt: Urs Faes gelingt damit schon
eine unausgesprochene Kritik am
Krieg.

In «Sommerwende» geht es also
erneut um Arbeit an der Vergangenheit
— an privater wie an öffentlicher: Der
im Ausland lebende (1942 geborene)
Sohn, Melzer, wird im Herbst 1987 aus
dem Ausland an das Bett seiner
erkrankten Mutter gerufen. Erst jetzt
erfährt er, dass seine Grossmutter
seinerzeit von einem Alfred Kronig
erschlagen worden war, dass seine Mutter

vor kurzem zusammen mit ihren
beiden Schwestern den (längst aus der
Haftanstalt entlassenen, nunmehr
schwerkranken) Täter aufgesucht hatte,
eine Versöhnung allerdings nicht
zustandekam. Er erfährt ferner, dass
seine Mutter in den um sie werbenden,
später (unter aktiver Teilnahme von
Kronig) vertriebenen Juden Simon
Levy verliebt war, dass sie zusammen
Pläne schmiedeten, aus der Enge der
damaligen Schweiz auszubrechen —

warum nicht in dessen Heimat, nach
Lettland? Schliesslich muss er hören,
dass Simon Levy, dessen Spuren sich

später verloren haben, sein leiblicher
Vater ist — und nicht (der vor Jahren
verstorbene) Robert Melzer, den die
verwaiste 18jährige seinerzeit geheira-



ZU URS FAES 251

tet hatte, um der Schande zu entgehen,
ein uneheliches Kind zu gebären.

Dieser traurige Sachverhalt ermöglicht

eine kritische Rekonstruktion
einer auch in der Schweiz oft verdrängten

Vergangenheit von der Gegenwart
aus. Leider wirkt sie auch dann recht
«konstruiert», wenn wir in Rechnung
stellen, dass sie dem Schicksal entsprechen

mag, das seinerzeit auf deutschem
Boden viele erlitten haben: Erscheint es

psychologisch aber auch
sozialgeschichtlich plausibel, dass einer 45
Jahre alt werden muss, bevor er die
Wahrheit über einen derart infamen
Mord an seiner Grossmutter vernimmt,
dass er weiter während so vieler Jahre
nichts über den leiblichen Vater erfahren

hat, dass dieser in jener Zeit extrem
strenger Sexualmoral mit ihrer sozialen
Kontrolle eine schwangere Frau ohne
weiteres zu heiraten bereit war, und, vor
allem, dass die drei Schwestern sich
nach Jahrzehnten aufmachen, um den
Mörder ihrer Mutter vor seinem Tod
noch zu besuchen?

Die neuen Einsichten in diese
schlimme Vergangenheit und in die
Vergangenheit seines Landes rufen in
Melzer zahlreiche — gut beobachtete —

Erinnerungen wach: «Melzer grinste:
Spettbub, der du gewesen bist. Er
verliess das Fabrikgelände, trat nah ans
Wasser. Noch immer die kleine Insel,
dort, wo Kanal und Fluss sich wieder
vereinigten, von Schilf umgeben, voller
Libellen, damals zur Sommerzeit, das

Sirren noch im Ohr und die Angst, die
sie auslösten, diese kleinen blauen Tiere,
deren Stiche die Kinder für tödlich
hielten.» Melzer, dem die Mutter auch
verschiedene Dokumente vorlegt, macht
sich nun auf, den Hintergründen jener
Zeit näherzukommen, vor allem der

Frage, warum dieser Kronig seine
damals verwitwete Grossmutter, die
sich ihrem Knecht gegenüber stets
grosszügig zeigte, erschlagen konnte.
Aber schon bald stösst er auf zahlreiche
Widerstände: Die Archive sind (noch)
nicht zugänglich, private Akteneinsicht
(zum Mordfall) wird ihm verwehrt, und
es zeigt sich bald, dass diese Vergangenheit

von vielen gern vergessen
würde, denn sie ist unbequem. So
erklärt es sich, dass Melzers Versuche,
aus jenen Fetzen von Wahrheit ein
sinnvolles Ganzes abzuleiten, scheitern:
Warum verübte der Täter diese
Wahnsinnstat, warum blieb er nach der Tat so
ruhig? Warum bringen weder die
(zugänglichen) Polizeiprotokolle noch
juristische und psychologische Gutachten

dingfeste Wahrheiten an den Tag?
Die Tat, von einem Tölpel verübt, ist
offenbar ein Signal; sie legt die reale
Gefahr manichäistischer Heilslehren
mit ihren gewalttätigen Parolen offen.
Bezeichnend ist auch, dass der Leiter
der nazifreundlichen Schweizer
Wehrsportgruppe Kronig sofort fallen lässt,
als er Genaueres über das Verbrechen
erfährt.

Faes' Leistung ist es, terroristische
Machenschaften, Antisemitismus,
Fremdenhass als stete Gefahren
kleinkarierten helvetischen Geists in Erinnerung

zu rufen und so anzuprangern. In
Erinnerung rufen heisst aber nicht
schon gestalten. Gerade diesem
tragischen Stoff hätte m. E. eine grössere

epische Breite und psychologische
Vertiefung keineswegs geschadet. Denn der
vom Autor gewählte Erzählmodus der
Ellipse verkürzt die darzustellende

Wirklichkeit, und die Montagen aus der
Vergangenheit in die (zu) sparsam
geschilderte Gegenwart zersplittern sie

um ein weiteres. Man erführe denn
auch gerne mehr über zahlreiche im



252 ZU URS FAES

Roman erwähnte Figuren, über Mel-
zers (verstorbenen) Stiefvater etwa,
über seine (verstorbene) Schwester,
über den Vormund von Melzers Mutter,

über die antisemitischen Kreise der
Region usw., aber auch über Melzers
jetziges Leben und Denken. Welches ist
beispielsweise seine berufliche und
gesellschaftliche Situation? Hat er
Familie, Freunde, wo lebt und arbeitet
er? Hat die nun erfahrene Vergangenheit

für ihn Konsequenzen? Diese
narrative Verdünnung ist auch sprachlich
sichtbar: was überwiegt, ist eine festhaltende,

nüchterne Sprache; zahlreiche
Sätze weisen kein Verb auf, verschiedene

Begebenheiten werden bloss
genannt: «Kirchweihfest. Rummelplatz
und Musik. Drei Schwestern am Rande
der Tanzbühne. Ihm gefällt nur die eine.
Die muss es sein. Und keine andere. Die
fordert er auf. Helen.» Dieses Sprechen
gerät gern in ein reines Nennen oder
Aufzählen: der daraus erwachsende
Impressionismus läuft aber der Gestaltung

von vergangener Gegenwart zuwider,

zugunsten einer ästhetisierend
wirkenden Glätte.

Urs Faes' Darstellungsweise wie
seine Sprache ist einem Kaleidoskop

vergleichbar: dem Betrachter bieten
sich immer wieder neue Fazetten einer
nicht mehr in ihrer Totalität fassbaren
Wirklichkeit dar. Je nach Standpunkt
wechselt die Perspektive — eine
Einsicht, die Nietzsche u.a. in seinem Aufsatz

«Über Wahrheit und Lüge im aus-
sermoralischen Sinne» entfaltet und auf
die sich eine Figur im Roman explizit
beruft. Aber dieser Perspektivismus hat
bei der gewählten Romanvorgabe
seinen Preis. Neben unleugbaren Vorzügen:

eine ernüchternde Erinnerung an
das, was jene Zeiten so verdüstert hat —
ein auf einer atavistischen Ideologie des
Hasses und der Revanche hissendes,
aggressives und martialisches
Machtdenken, ein heilssüchtiger Autoritätsglaube

mit ungehöriger Opferbereitschaft,

ein letztlich selbstzerstörerischer

Wunsch nach Ordnung und Einheit.

Gegen diesen durch und durch
pervertierten, unmütterlichen Ungeist
richtet sich Urs Faes' Roman.

Peter Schnyder

1 Urs Faes Sommerwende. Roman,
Suhrkamp Verlag, Frankfurt am Main 1989.
— : Bis ans Ende der Erinnerung. Lenos
Verlag, Basel 1986 (Franz. Übers.: Paris,
Intertextes éditeur, 1989). Vgl. die Besprechung

in: «Schweizer Monatshefte», 1/
1987.

Neu aufgefundene Bilder der Amundsen-Expeditionen

Der Norweger Roald Amundsen
(1872—1928) ist wohl eine der
markantesten Gestalten der Polarforschung.

Er hat alle vier Ziele erreicht,
um welche die Menschen Jahrhunderte
lang kämpften: die nordwestliche
Durchfahrt, den Südpol und, auch

wenn nicht als erster, die nordöstliche
Durchfahrt und den Nordpol. Und
seine Expeditionen taten den Schritt
von der Eroberung der Arktis und
Antarktis mittels Schiff und
Hundeschlitten zur modernen Forschung mit
dem Flugzeug. Er hat als erster das



BILDER DER AMUNDSEN-EXPEDITIONEN 253

Nordpolarmeer von Spitzbergen nach
Alaska überflogen.

Um Geld zu verdienen (er war trotz
seines weltberühmten Namens fast
immer drückend verschuldet), unternahm

Amundsen nach seinen Expeditionen

ausgedehnte Vortragsreisen in
den USA und in Europa. Er benutzte
dabei handkolorierte Diapositive von
Aufnahmen, die er und seine Gefährten
während den Expeditionen machten,
sozusagen Schnappschüsse von Laien.
Einen Berufsphotographen hat er auf
keiner seiner Expeditionen mitgenommen.

Als er im Juni 1928 in einem
französischen Flugzeug zur Rettung Nobiles
aufbrach und selber sein Grab im
Nordatlantik fand, hinterliess er seinen
Nachlass in grösster Unordnung — er
hatte offenbar bestimmt mit seiner
Rückkehr gerechnet. So blieben auch
die erwähnten Diapositive unauffindbar

und mussten als verloren gelten, bis
ein glücklicher Zufall einen grossen Teil
davon zu Tage förderte: Im Frühjahr
1986 veranstaltete man in der

nordnorwegischen Stadt Vadsö eine
Gedenkausstellung zur Feier der 60. Wiederkehr

von Amundsens Flug über das
Polarmeer. Man wandte sich an Frau
Alda Amundsen, die Witwe von
Amundsens Neffen und Erben, Gustav
Amundsen, mit der Bitte um Überlassung

von Erinnerungsgegenständen.
Sie schickte daraufhin eine seit
Jahrzehnten auf dem Estrich ihres Hauses
stehende Kiste, in welcher sie Gegenstände

von Amundsen-Expeditionen
vermutete; und in dieser Kiste fanden
sich über 200 der als verloren betrauerten

Diapositive, die meisten handkoloriert.

Dass dieser Fund Aufsehen erregte,
war zu erwarten. Schon ein Jahr später
gab Roland Huntford den grösseren

Teil dieser Bilder mit Erläuterungen
und Zitaten aus Amundsens Tagebüchern

auf Englisch heraus. 1989 folgte
eine von Jürg Abel besorgte deutsche
Ausgabe unter dem Titel «Die Amund-
sen-Photographien. Expeditionen ins
ewige Eis»'. Der Band enthält 157
ausgewählte Bilder. Sie sind ohne jegliche
Retusche reproduziert; altersbedingte
Schäden wurden nicht ausgebessert,
was ihren historischen Wert erhöht.
Auch die Kiste, in der diese Bilder
gefunden wurden, ist farbig abgebildet,
und als Titelbild bringt der Band eine
schöne Aufnahme von Amundsen.

Von der Expedition durch die
Nordwestpassage sind 21 Bilder aufgenommen,

von denen 15 bereits in Amundsens

Reisebericht «Die Nordwestpassage»

(München 1908) veröffentlicht
wurden. Der grösste Teil der neu
aufgefundenen Diapositive betrifft die
Eroberung des Südpols, nämlich 91,

von denen sich 34 in Amundsens
gleichnamigem Buche finden (München

und Bern 1912). Man mag das

nachträgliche Kolorieren der Aufnahmen

bedauern, denn es beeinträchtigt
den dokumentarischen Wert der Bilder,
die zudem in ihrer originalen Schwarz-
Weiss-Aufnahme vielfach deutlicher
sind. Andererseits ist nicht zu leugnen,
dass die Farbgebung oft einen eigenartigen

Zauber ausübt, auch wenn sie der
Wirklichkeit nur andeutend entsprechen

dürfte. Übrigens sind die beiden
auf Seite 131 stehenden Bilder nicht,
wie angegeben, Aufnahmen vom Südpol,

sondern vom Lagerplatz auf Shak-
letons südlichster Breite, 88° 23'. Das

linke der beiden Bilder findet sich im

Südpolbuch auf Seite 607 und ist dort
richtig beschriftet.

Von den hier erstmals veröffentlichten

Bildern fesseln neben Landschaftsaufnahmen

und Szenen von den Schiit-



254 BILDER DER AMUNDSEN-EXPEDITIONEN

tenreisen vor allem einige sehr hübsche
Aufnahmen der berühmten «Fram»,
sowie von Szenen auf Deck der «Fram»
und dem Besuch des Königspaares vor
der Abreise im damaligen Kristiania.
Historisch besonders wertvoll ist ein
Bild der im Wintereis eingefrorenen
«Belgica», aufgenommen mit Blitzlicht
vom Arzt der belgischen Expedition,
Dr. F. A. Cook. Auf dieser Expedition

(1898/99) diente Amundsen als

Steuermann.
Die restlichen 44 Bilder stammen

von der Fahrt mit der «Maud» durch
die nordöstliche Durchfahrt; 15 davon
finden sich in Amundsens nicht ins
Deutsche übersetztem Reisewerk
«Nordostpassagen» (Kristiania 1921).

Und nun zum Textteil: Der Herausgeber

und Verfasser der Bildlegenden,
Roland Huntford, beschäftigt sich seit
Jahren mit den Entdeckungsreisen in
den Polargebieten. Er schrieb eine
Biographie über Ernest Shakleton und eine

Monographie «Scott and Amundsen»
und arbeitet zur Zeit an einer Biographie

Nansens. Vor jeder Bildserie
bringt er einen kurzen Bericht über die
betreffende Expedition mit orientierender

Karte. Nun ist da aber einiges zu
berichtigen. Die Fahrt der «Maud»
dauerte von 1918 bis 1925 (nicht, wie
auf Seite 9 angegeben, bis 1929).
Amundsen verliess die Expedition
übrigens schon 1922, um seine
Flugpläne zu verwirklichen, während das
Schiff unter Wistings Führung seine
Fahrt fortsetzte, ohne aber in die über
den Nordpol führende Strömung zu
gelangen. Dieser Plan Amundsens war
also ein Fehlschlag.

Zu Seite 14: Amundsen «gab nicht
vor», den magnetischen Nordpol zu
erreichen, um damit seiner Fahrt durch
die Nordwestpassage eine «respektable
Fassade» zu geben. Ihm war es ernst mit

seinen wissenschaftlichen Plänen; er
gedachte von Anfang an, mit der
Bezwingung der Nordwestpassage das

«an sich wichtigere Problem» zu lösen
(so schreibt Amundsen wörtlich), nämlich

die damalige Lage des
magnetischen Nordpols festzustellen.
Gerade deshalb studierte er ja mehrere
Monate lang an der deutschen
Seewarte unter dem berühmten Georg von
Neumayer Erdmagnetismus. Warum
kein Wort davon? Statt dessen wird
dauernd Amundsens Ehrgeiz erwähnt,
sensationelle sportliche Leistungen zu
erzielen. Auch die Bemerkung, Franklin

und seine Nachfolger seien «Opfer
ihres Starrsins und ihrer Stümperei»
gewesen, ist reichlich unschön. Amundsen

hat anders über seine tapferen
Vorgänger geschrieben, die im Dienste der
geographischen Forschung ihr Leben
verloren.

Nach seiner Rückkehr von der
nordwestlichen Durchfahrt plante Amundsen

eine wissenschaftliche Reise mit
Nansens berühmtem Schiff «Fram»

quer über das Nordpolarmeer. Als aber
Peary 1909 den Nordpol erreichte,
erlahmte das Interesse von Amundsens
Geldgebern an diesem Plan. Der Pol
war ja nun erreicht, also, was wollte
Amundsen noch dort? So argumentierten

die Menschen, die nur die sportliche

Leistung, nicht aber die ungelösten
wissenschaftlichen Probleme sahen. Es
ist nun vollkommen falsch, wenn Huntford

auf Seite 42 behauptet, Amundsen
habe daraufhin jegliches Interesse an
seinem ursprünglichen Projekt verloren.

Das Gegenteil ist richtig. Einzig um
sich die nötige Popularität und damit
die Geldquellen zum nie aufgegebenen
Plan der wissenschaftlichen Nordpolfahrt

zu verschaffen, führte er die
Eroberung des Südpols als erster durch
und nahm hierauf die Vorbereitungen



BILDER DER AMUNDSEN-EXPEDITIONEN 255

zur Überquerung des Nordpolbeckens
wieder auf, Pläne, die wegen dem 1914
ausbrechenden Weltkrieg dann bis
1918 zurückgestellt werden mussten.

Während Amundsen mit vier
Gefährten jenen ewig denkwürdigen
Marsch zum Südpol durchführte,
erforschten und kartographierten drei
andere Expeditionsmitglieder das von
Scott entdeckte König-Eduard-VII.-
Land. Diese Reise war von keiner so
«untergeordneten Bedeutung», wie das

Huntford behauptet, und der Weg zum
Südpol und zurück war wirklich etwas
mehr als nur ein «gigantischer Skilanglauf»

(so Huntford S. 43). Man kommt
um den Eindruck nicht herum, Huntford

habe es als Engländer nicht
verkraften können, dass sein Landsmann
Scott in der Eroberung des Südpols von
Amundsen geschlagen wurde.

Zu Seite 197: Amundsens Flug 1925
mit den beiden Flugzeugen N24 und
N25 erfolgte wohl in Richtung Nordpol,

aber nicht bis zum Pol selber. Und
warum bezeichnet Huntford dieses
Unternehmen als «übereilt und
unzulänglich geplant»? Amundsen selber
betrachtete es als blossen Erkundungsflug;

er wollte die Tauglichkeit von
Flugzeugen in der Arktis erproben und
hatte diese Erklärung schon vor Beginn
des Fluges in einem Banksafe hinterlegt,

wohl wissend, dass man ihn bei
Nichterreichung des Pols eines
Fehlschlages bezichtigen würde. Erst der
Flug mit dem Luftschiff «Norge» quer
über das Polarmeer war das eigentliche
Unternehmen. Auch hier ist Huntford
zu berichtigen: Die «Norge» erreichte
nach dem Abflug in Vadsö zwei Tage
später nicht Teller in Alaska, sondern
Spitzbergen. Erst von dort wurde der
Flug über das Polarmeer gestartet.

Dass der Herausgeber immer wieder
Amundsen selber sprechen lässt, ist zu
begrüssen. Aber warum zerrt er aus
dessen Tagebüchern Dinge ans Licht,
welche der Forscher selber nicht
veröffentlicht haben wollte? Soll damit der
Mensch Amundsen herabgewertet
werden? Dieser selbst schrieb in seinem
letzten Buch «Mein Leben als Entdek-
ker» (Leipzig/Wien 1929), es gebe auf
jeder Expedition Unerfreuliches, Streit
und Reibereien unter den Teilnehmern,
aber nach glücklich vollbrachter Tat
sollte man solche Dinge vergessen. Einzig

mit seinem Gegner Nobile hat er
öffentlich abgerechnet, musste es tun
um seines eigenen guten Namens willen.

Und es war eine menschliche
Grosstat, dass er nicht zögerte, Nobile
nach der Katastrophe mit der «Italia»
zu Hilfe zu eilen, wobei er den Tod
fand.

Auch der Mensch Amundsen
kommt in diesen Kommentaren zu
kurz. Warum muss Huntford von
sozusagen allen Reisen Amundsens
Unerfreuliches berichten, Streitereien
zwischen Amundsen und seinen Gefährten,

Kritik an wissenschaftlichen
Leistungen? Warum das?

Der prachtvoll ausgestattete Bildband

bringt neben den Bildern eine
Fülle interessanter Berichte, muss aber
kritisch gelesen werden. Leider sind
Amundsens eigene Bücher heute sämtlich

vergriffen. Wer sie kennt, der
kommt um den Eindruck nicht herum,
dass dieses Buch dem grossen Forscher
und grossen Menschen Amundsen
manches schuldig bleibt.

Willy Hess

1 Roland Huntford/Jürg Abel: Die
Amundsen-Photographien. Expeditionen
ins ewige Eis. Westermann Verlag, 1989.



256 JOHANNES VON MÜLLER

Johannes von Müller

Die Johannes-von-Müller-For-
schung, die während und nach dem
Zweiten Weltkrieg in der Schweiz
blühte, hierauf einige Jahrzente
stagnierte, ist jetzt in Deutschland wieder
aufgenommen worden. Sie zeitigte
soeben eine schöne Frucht: Matthias Pape
untersucht und schildert eine der bisher
am wenigsten erforschte Epoche in
Müllers Leben, die Wiener und
Berliner Jahre '. Während Müller als
Geschichtsschreiber das stetige Interesse

der Geschichtsforscher auf sich

gezogen hat — bemerkt Pape mit Recht

—, gilt das in gleichem Masse nicht von
seiner Rolle als Politiker und Diplomat.
Zwar weiss man sehr viel von seiner
Wirksamkeit in Mainz. Aber seine

Tätigkeit in Wien (1793-1804), wo er
in der Staatskanzlei und in der
Hofbibliothek arbeitete, und in Berlin
(1804-1807), wohin er als Hofhisto-
riograph berufen worden war, harrte
noch der eingehenden wissenschaftlichen

Erschliessung.
Ausser Mainz waren Wien und Berlin

die wichtigsten Höfe des Alten
Reichs. Müller hat hier die letzten Jahre
der alten Reichsverfassung von
verschiedenen Zentren der Reichspolitik
aus miterlebt. Mit Zähigkeit hielt er am
Reich als der geographischen Mitte
Europas und stabilisierenden Faktors
im Kräftegleichgewicht fest. Im Rheinbund

sah er schliesslich die Möglichkeit,

die föderative Ordnung Deutschlands

zu bewahren und das Reich in
veränderter Gestalt in ein neues Zeitalter,

das napoleonische, hinüber zu
retten.

Zur Erhellung von Müllers Stellung
in der Umbruchzeit der Jahrhundertmitte

und seiner Verstrickung in ver¬

schiedene politische und diplomatische
Unternehmen liefert Pape einen wichtigen

Beitrag, indem er die geistige und
politische Umwelt in Wien und Berlin,
aus der Müllers Tätigkeit herauswuchs,
eingehend schildert. Er stützt sich
dabei vornemlich auf den umfangreichen

Nachlass Müllers sowie seines
Bruders Johann Georg in der
Stadtbibliothek Schaffhausen, auf die 33 000
Briefe und Aktenstücke zählende
Sammlung, sowie auf die Bestände des
österreichischen Staatsarchivs und
anderer Archive, so dass man wohl
feststellen kann, es sei bisher noch nie ein
so gewaltiges, unerschlossenes Urkun-
denmaterial für die Erhellung eines
bestimmten Lebensabschnittes Müllers
zusammengebracht worden. Im
Anhang des Buches werden viele bisher
unbekannte Aktenstücke, besonders
zur Vorgeschichte der Dritten Koalition

gegen Napoleon, sowie Briefe
Müllers an den preussischen Kabinettsrat

Carl Friedrich Beyme, publiziert.
Wir können hier die Forschungsergebnisse

Papes im einzelnen nicht
angeben. Nur auf die am Schluss
behandelte Napoleon-Audienz sei kurz
eingegangen. Bekanntlich ist Müllers
vielbeachtete Unterredung mit Napoleon

vom 20. November 1806 für die
letzten Lebensjahre und den Nachruhm

des zu seiner Zeit ein beispielloses

Ansehen geniessenden Historikers

entscheidungsvoll geworden. Der
Hofhistoriograph des Königs von
Preussen trat ein Jahr später in den
Dienst des bonapartischen Königs von
Westfalen, was ihm weithin als Verrat
ausgelegt wurde. Auch die deutschnationale

Geschichtsschreibung des
19. Jahrhunderts tadelte Müller scharf;



JOHANNES VON MÜLLER 257

sie warf ihm vor, er habe aus reinem
Opportunismus den Wechsel ins feindliche

Lager vollzogen. Müller habe
unter dem Eindruck der Audienz
schlagartig alle bisherigen Grundsätze
und Überzeugungen aufgegeben. Sogar
der Schweizer Fritz Ernst, der einen so
verehrenden Essay über Müller verfasst
hat, wandte sich in der Zeit des Zweiten
Weltkriegs von dem «Kollaboratio-
nisten» J. v. Müller ab.

Pape fragt mit Recht, ob man mit
solchen Vorwürfen Müllers komplizierter
Psyche, aber auch seinem Welt- und
Geschichtsbild gerecht werde. Er
meint, Müller sei schon vor der
Audienz allmählich zu der Überzeugung

gelangt, dass eine lange
Geschichtsperiode zum Abschluss
gekommen sei und an Stelle des alten
Europa etwas vollkommen Neues
entstehe. Zum ersten Mal habe Müller in
der Geschichte, die sich ihm immer als
ein Kontinuum darstellte, einen plötzlichen

Bruch gesehen. Er habe geradezu
auf das Erscheinen eines Mannes
gewartet, der mit starker Hand eine
neue Ordnung errichten würde. Im
napoleonischen Rheinbund habe Müller

die Möglichkeit gesehen, den
Kontinuitätsbruch der deutschen Geschichte
zu heilen und den Reichsgedanken mit
neuem Leben zu erfüllen.

Dieser Argumentation möchten wir
beifügen, dass Müllers Schritt eine
lange, innere, in seiner religiösen
Geschichtsauffassung wurzelnde
Vorgeschichte hat. Schon in der Abendzeit
des Ancien régime, dann wieder während

der Französischen Revolution und
besonders bei Napoleons Herrschaftsantritt

hatte Müller die Empfindung, an
der Endentwicklung einer grossen
historischen Epoche und am Beginn
einer neuen Ära zu stehen. Er verglich
sich wiederholt mit Polybios, der die

alte griechische Staatenwelt untergehen
und das neue römische Kaiserreich
heraufkommen sah. Auch apokalyptische
Anschauungen wirkten stark auf ihn,
der fast täglich in der Bibel las. Dem
heranbrausenden Wagen Hesekiels
könne niemand widerstehen, schrieb er.
Beabsichtigte etwa Gott in seinem
unerforschlichen Ratschluss, mit
seinem Werkzeug Napoleon eine neue
Weltordnung heraufzuführen? Gehörte
der Franzosenkaiser als notwendiger
Faktor in den göttlichen Weltplan,
bildete er eine vorbestimmte, schmerzliche

Durchgangsstation zur Läuterung
der Menschheit? Stellte er den « Vollzieher

der Verhängnisse Gottes» dar, «den
die Hand des Höchsten über schlaftrunkene

Völker führt»? Wenn dem so war,
dann blieb dem einzelnen Menschen

nur übrig, sich zu fügen. Müllers christlich

und zugleich antik gefärbter
Schicksalsglaube, der doch die menschliche

Willensfreiheit nicht ausschloss,
nahm überhand in ihm: «Nun das Alte
offenbar vergangen, die Welt hingegeben,

eine lange Periode der Universalhistorie

geschlossen ist, so ergebe ich mich
ohne Heuchelei noch Zurückhaltung.»
Und wiederum fand er seine Haltung
gerechtfertigt durch einen Historiker
der Antike: «Polybios musste die
unschuldige Eidgenossenschaft seiner
Achäer überleben, und vertrug sich

mit dem Schicksal und seinen

Werkzeugen.»

Mit seiner Auffassung des Phänomens

Napoleon stand Müller bekanntlich

nicht allein. Zeitgenossen wie
Goethe, Wieland, Jean Paul, Hegel
dachten und fühlten ähnlich. Sogar
Fichte, der Verfasser der Reden an die
deutsche Nation, betrachtete die gegen
Müller erhobenen Vorwürfe als

«Unrecht, das man der herrlichen

Gesinnung des Mannes zugefügt» habe.



258 JOHANNES VON MÜLLER

Und wie Alexander von Humboldt die
Gesinnungen und Handlungen Müllers
bejahte, geht aus seinen handschriftlich
erhaltenen Briefen unzweideutig hervor.

Als Müller sich das Geschrei über
seinen «Verrat» zu Herzen nehmen
wollte, richtete ihn Humboldt auf:
«Kümmern Sie sich weniger um diesen

Sumpf. Denken Sie an das, was Sie
hervorgebracht und an das, was Sie noch
schaffen können, so wird Ihnen alles
andere als erbärmlich und unwichtig
erscheinen.»

Das kenntnisreiche, auf solider
Quellengrundlage fussende, einsichtsvolle

Buch von Matthias Pape erweckt
grösstes Vertrauen in das weitreichende
Unternehmen, das der Autor vorbereitet:

eine Neuausgabe der Werke Johannes

von Müllers.
Edgar Bonjour

' Matthias Pape: Johannes von Müller.
Seine geistige und politische Umwelt in
Wien und Berlin. Francke Verlag. Bern/
Stuttgart 1989.

Bürger auf Widerruf

Eine Dokumentation aus Lebenszeugnissen deutscher Juden '

«Es ist vergeblich, das Gift zu entgiften.

Sie brauen frisches. Es ist vergeblich,

für sie zu leben und für sie zu sterben.

Sie sagen: er ist ein Jude. Ich bin ein
Deutscher, und ich bin ein Jude, eines so
sehr und so völlig wie das andere, keines
ist vom anderen zu lösen», schrieb
Jakob Wassermann in seiner Autobiographie

«Mein Weg als Deutscher und
Jude» (1922)2.

Kein Volk, keine Glaubensgemeinschaft

musste jahrhundertelang auf eine
tragischere Weise erfahren, dass die
Frage nach der eigenen Identität
lebensgefährlich sein kann, als das jüdische.

Und keine Lebensgemeinschaft,
keine Symbiose zweier Kulturen erwies
sich als eine verhängnisvollere Falle, als
die deutsch-jüdische. Denn diese zwar
ständig, aber eher hilflos beschworene
«deutsch-jüdische Symbiose» muss im
Nachhinein «als ein innerjüdisches
Kulturphänomen» angesehen werden und

«weniger als eine soziale Realität im
Zusammenleben von Juden und Nicht-
juden», urteilt die Herausgeberin dieses

gewichtigen Sammelwerkes. Wie wahr.
Zwar sprechen wir in diesem
Zusammenhang häufig von der sogenannten
«Assimilierung» der Juden, verdrängen
aber, dass es sich dabei in erster Linie
um eine Angleiehung des Jüdischen an
das Deutsche handelte. Dieser
«Symbiose» fehlte das Wechselseitige: zu
wenige Deutsche bemühten sich ernsthaft

um ein tieferes Verständnis der
jüdischen Kultur. Im wesentlichen
beschränkten sie sich darauf, einige in
ihren Ohren kurios bis exotisch
klingende jiddische Wörter in ihre Alltagssprache

aufzunehmen. Ehrlicher wäre
es demnach, von einer einseitigen
Akkulturation der Juden zu sprechen,
also einer — nach Peter Pulzer —
Übernahme externer gesellschaftlicher Normen

seitens der Juden, insbesondere im



BÜRGER AUF WIDERRUF 259

19. und frühen 20. Jahrhundert, mit
dem Ziel, als Juden in Deutschland
«sozial akzeptabel» zu werden.

Vielfach sahen sich die Juden in
Deutschland vor die Frage gestellt, ob
sie sich nun als jüdische Deutsche oder
als deutsche Juden verstehen sollten.
Jedoch hing die Antwort auf diese
Frage keineswegs nur von ihnen ab,
sondern vor allem von der Qualität
ihrer Emanzipation in Deutschland.

Wie aber war es um diese Emanzipation
bestellt? Pulzer hatte in seiner

bahnbrechenden Studie über «Die
Entstehung des politischen Antisemitismus
in Deutschland und Österreich (1964/
1966) behauptet, dass «die NichtJuden
für die eigenen Interessen sorgten, indem
sie die jüdische Emanzipation
unterstützten». Monika Richarz geht in der
Auswertung der von ihr vorgelegten
Lebenszeugnisse deutscher Juden
davon aus, dass im Kaiserreich «die
rechtliche Diskriminierung durch eine
soziale ersetzt worden» war, «die vor
allem darauf zielte, Juden von
gesellschaftlichen Führungspositionen
fernzuhalten». War die Emanzipationsgesetzgebung

also nichts anderes als ein
grossangelegtes Täuschungsmanöver?
Mehrerlei Aspekte, zumeist paradoxe,
sind hierbei zu bedenken: der
wirtschaftliche Einfluss der Juden und ihr
sozialer Rang standen in einem krassen
Missverhältnis zueinander. Nur wenige
Juden zogen daraus politische
Konsequenzen. Die 1897 gegründete
Zionistische Vereinigung für Deutschland
befasste sich eher mit dem jüdischen
Aufbauwerk in Palästina und weniger
mit Fragen der Diskriminierung der
Juden in Deutschland. Nur vereinzelt
wurden Stimmen laut, das Prinzip der
Akkulturation, das nicht selten
Selbstverleugnung miteinschloss, zu verwerfen.

Auch der Centralverein deutscher

Staatsbürger jüdischen Glaubens, der
sich vier Jahre zuvor konstituiert hatte,
vermochte nicht, die Mehrheit der
Juden in Deutschland davon zu
überzeugen, dass der von den Alldeutschen
propagierte Antisemitismus zu einer
existentiellen Gefahr werden könnte.
Anders gesagt: der Grad der Akkulturation

der Juden in Deutschland war
höher als in anderen europäischen
Staaten. Nirgends bemühten sich die
Juden entschiedener um eine Synthese
ihrer Kultur mit einer anderen als just in
jenem Land, das alsbald ihre Ausrottung

zum vorrangigen Staatsziel erklären

sollte.
Erich Kahler schrieb in seinem Buch

«The Jews among the Nations» (1967),
dass die Juden ihrem ureigenen Wesen
nach entschieden anti-nationalistisch
gewesen seien und als ethnische
Gemeinschaft allein auf ihre Verankerung

in ihrer Religion angewiesen blieben.

Um so tragischer musste es sein,
wenn Juden glaubten, ihre Emanzipation

in Deutschland dadurch fördern zu
können, dass sie sich 1870 und 1914
deutschnational verhielten. Nichts war
für die Juden verhängnisvoller als die
Säkularisierung ihrer Religion und die
auf sie folgende Indifferenz in
Glaubensfragen. Ihr eigentlicher politischer
Ort lag im Liberalismus und dem das

demokratische Bewusstsein fördernden

Konstitutionalismus, vor und nach
1918.

Die in dieser wertwollen Sammlung
wichtiger Lebenszeugnisse deutscher
Juden (sie stellt eine sinnvolle Auswahl
aus den zwischen 1976 und 1982 unter
dem Titel «Jüdisches Leben in
Deutschland» erschienenen
«Selbstzeugnissen zur Sozialgeschichte» dar)
zeigt auf eindringliche Weise die vier
Stadien der Auseinandersetzung der
Juden mit ihrer eigenen Situation zwi-



260 BÜRGER AUF WIDERRUF

sehen dem Zeitalter der Emanzipation
und dem Holocaust: Hoffnung auf
Integration ohne Selbstaufgabe, Ernüchterung

über die Grenzen der Emanzipation,

Selbsthass angesichts des
wachsenden Antisemitismus (zusammen mit
dem Versuch, das jüdische Erbe
abzuwerfen), neues Bekenntnis zum Judentum

im Zeichen des Holocaust.
Im wesentlichen bestätigt die Lektüre

dieser Zeugnisse, was Herzl in seiner

Schrift über den Judenstaat
geschrieben hat: «Nach kurzen Perioden
der Duldsamkeit erwacht immer wieder
die Feindseligkeit gegen uns. Unser
Wohlergehen scheint etwas Aufreizendes
zu enthalten, weil die Welt seit vielen
Jahrhunderten gewohnt war, in uns die
Verächtlichsten der Armen zu sehen.

Dabei bemerkt man aus Unwissenheit
oder Engherzigkeit nicht, dass unser
Wohlergehen uns als Juden schwächt
und unsere Besonderheiten auslöscht.
Nur der Druck pressi uns wieder an den
alten Stamm, nur der Hass unserer
Umgebung macht uns wieder zu Fremden.»

Wenn wir die Akkulturation als eine
«Übernahme der Umweltkultur»
(Richarz) verstehen, dann finden wir in
diesen Sätzen Herzls ihre Ambiguität
aufs genaueste beschrieben. Teil der
Tragik der deutschen Juden war es,
dass viele erst dann ihre kulturelle
Identität als Juden wiederentdeckten,
als sich bereits ihre Deportation in die
Vernichtungslager vollzog. Zuvor hatten

viele von ihnen geglaubt, mit diesem
Hass fertig werden zu können, ja, sie
hatten ihn sogar internalisiert.

Ein besonderes Verdienst dieser
Textsammlung ist es, das Wechselverhältnis

von Akkulturation der Juden,
ihrer Selbstbehauptung und ihrem
Selbsthass als Hauptbestandteil ihrer
Alltagskultur vorzustellen. Zumeist

handelt es sich um autobiographische
Fragmente, um Erinnerungsstücke und
Überlebensberichte. Wir lesen von
Juden, die mit dem Eisernen Kreuz am
Revers ihrer Verhaftung entgegensahen,

und solchen, die fünfzig Jahre
zuvor dem alten Kaiser zujubelten,
obgleich sie 1848 noch überzeugte
Republikaner waren. Sie priesen die
Emanzipationsgesetzgebung um 1869
und sahen sich nun vollends aufgefordert,

der deutschnationalen Sache zu
dienen, wie Martin Lövinson in seinen
1924 in Berlin veröffentlichten Erinnerungen

schrieb: «Man sprach von
jüdischen Richtern und Verwaltungsbeamten,

nachdem in den vorangegangenen
Jahren schon die Ernennung zum
Rechtsanswalt für einen jüdischen
Assessor kaum nach jahrelangem,
unbesoldetem Staatsdienste durchzusetzen

gewesen war. So war denn auch in
unseren Kreisen die Freude und Hoffnung

eine fast unbeschreibliche. Nicht,
dass nun jeder Jude eine Staatsstellung
ersehnt hätte; aber dass das Gefühl der
grundsätzlichen Entrechtung, eines

Helotentums, von uns genommen
schien, das hob den Sinn und spornte zu
Leistungen im Dienste des Vaterlands
nunmehr auch auf den Gebieten der
friedlichen Entwicklung an.»

Andere Berichte, etwa jener des
1876 in Brandenburg geborenen und
1960 in Jerusalem gestorbenen Juristen
und Schriftstellers Paul Mühsam,
zeigen, dass viele Juden den Antisemitismus

als ein notwendiges Übel akzeptiert

hatten; er war ihnen zur Gewohnheit

geworden: «Ausserdem hatte ich
schon durch die Erfahrung gelernt, dass

der gesellschaftliche Antisemitismus
sich wie eine schleichende Krankheit
von Geschlecht zu Geschlecht vererbt.»
Man glaubte, mit dem Antisemitismus
als Jude leben zu müssen. Und dennoch



BÜRGER AUF WIDERRUF 261

vermitteln Mühsams Aufzeichnungen
einen Eindruck von der Qual, die
gerade jüdische Kinder auszustehen
hatten, wenn ihre nichtjüdischen
Mitschüler den Umgang mit ihnen mieden.
Mühsam gesteht, dass die Diskriminierungen,

die er zu erdulden hatte, in ihm
Hassgefühle gegen sein Elternhaus
bewirkten; er reagiert zornig auf die
jüdischen Ausdrücke seiner Eltern und
wehrt sich gegen das zu Hause
gepflegte jüdische Brauchtum. «Ich
wusste vom Judentum nichts. Es gab mir
nicht das geringste. Es war mir nur eine
Hülle ohne Inhalt, und ich sah in ihm
nichts als eine lästige Fessel.» Aber er
setzt den entscheidenden Satz hinzu:
«Den Gedanken einer Taufe allerdings,
den ich des öfteren erwog, lehnte ich ab,
sowohl aus Gründen der Pietät gegen
meine Eltern, als auch deshalb, weil sie
ohne innere Notwendigkeit geschehen
wäre, und es mir feige, charakterlos und
verächtlich erschien, die Bedrängten im
Stiche zu lassen und mich auf die Seite
der Bedränger zu schlagen, eine Religion
annehmend, für die trotz des alles
überstrahlenden Genius, nach dem sie sich

nennt, fast 2000 Jahre nicht ausgereicht
hatten, ihre Anhänger mit einer
Menschlichkeit zu erfüllen, die solche
Bedrängung unmöglich gemacht hätte.»

Und die vielgerühmte deutsch-jüdische

Symbiose? Sie ruinierte sich in
tragischen Grotesken: Im August 1942
etwa erhält die dreiundachtzigjährige
Käte Rosenthal den Deportationsbescheid,

mitten in der erneuten Lektüre
von Schillers «WaUenstein». Nach
Auskunft ihres Enkel, den sie bittet, ihr den
Freitod zu ermöglichen, mischten sich
in ihre letzten Gebete Verse aus
Goethes Gedicht «An den Mond». Da
stehen sie eng beisammen: die Worte
des idealistischen Humanismus und
jene der brutalen Gewaltherrschaft.

Einst hatten sich die Juden an diese
idealistischen Bildungswerte geklammert;

denn sie verhiessen den Ausgang
aus dem Ghetto. Aber ihr bald überlegener

Umgang mit Besitz und Bildung,
den eigentlichen Insignien bürgerlicher
Kultur, erzeugte rasch neue Missgunst.
Hinzu kam, dass das Land des humanistischen

Idealismus nicht weniger der
Ort anti-intellektualistischer Tendenzen

war, an dem die seit 1850 beständig
wachsende Zahl jüdischer Akademiker
zumeist nur auf Zynismus und nicht selten

auf Schlimmeres stiess. In Deutschland

verband sich nämlich schon
damals Anti-Intellektualismus und
Antisemitismus zu einer für die Juden
verhängnisvollen Allianz.

Jedoch fand sich auch in akademischen

Kreisen in Deutschland
vehementer Antisemitismus, man denke an
Treitschke, aber auch an Fichte, dessen
antisemitische Einstellungen selbst an
unvermuteter Stelle aufzuspüren sind,
wie zum Beispiel in seinem Beitrag zur
«Berichtigung der Urteile über die
Französische Revolution» (1793), in
dem er sich geradezu wütend gegen die

Emanzipation der Juden aussprach.
Man kann diese jüdischen

Lebenszeugnisse, gerade als Deutscher, gleich
welchen Jahrgangs, nicht ohne Beklemmung

und tiefste Beschämung lesen.

Zur Pflichtlektüre wäre dieser Band zu
erklären, zu einem Spiegel, in den jene
täglich schauen sollten, bevor sie vorlaut

fordern, Vergangenes endlich auf
sich beruhen zu lassen.

Immer wird uns die Frage quälen,

warum gerade auf deutschem Boden
der Antisemitismus in planmässig
durchgeführte Vernichtungspolitik
umgesetzt werden konnte. Wie lässt

sich die beispiellose Brutalität des
deutschen Antisemitismus erklären? Wir
brauchten auch eine Sammlung von



262 BÜRGER AUF WIDERRUF

Lebenszeugnissen der Verfolger und
Peiniger, wenn sie nur nicht eine so
scheussliche Lektüre abgeben müsste.

Ganz im Sinne Jakob Wassermanns
bleibt aber weiterhin die Aufgabe, das
Wahlverwandte im Deutschen und
Jüdischen neu zu entdecken. Zu ihm
gehörte gewiss die Analyse der
Gründe, warum Deutsche und Juden so

abgrundtiefe Schwierigkeiten mit ihrem
Selbstverständnis und ihrer Identität
haben. Denn bei der Bewertung des
Prozesses der Emanzipation und der
Akkulturation der Juden in Deutschland

ist eines nicht zu vergessen: anders
als die Juden in Frankreich oder in
England potenzierten ihre Brüder und
Schwestern in Deutschland ihre eigene
Identitätsproblematik als Juden DA—

durch, dass sie mit der versuchten
Adaption der deutschen Kultur auch
deren eigene schwerwiegende
Identitätskonflikte mit übernahmen. Auch
das beweisen diese Lebenszeugnisse,
die im Ganzen eine erschütternde Antwort

auf Arnold Schönbergs 1923 mahnend

gemeinte Frage darstellen: «Wozu
aber soll der Antisemitismus führen,
wenn nicht zu Gewalttaten? Ist es so
schwer, sich das vorzustellen ?»

Rüdiger Görner

1

Bürger auf Widerruf. Lebenszeugnisse
deutscher Juden 1780—1945. Hrsg. Monika
Richarz. Verlag C.H. Beck, München 1989.
— 2 Jetzt in: Jakob Wassermann, Deutscher
und Jude. Reden und Schriften 1904—
1933. Heidelberg 1984.

Literatur, Mythologie, Religion

Fachlexika aus dem Alfred Kröner Verlag

Kröner zählt zu den Verlagen mit
respektgebietender Tradition. Der
schwäbische Buchhändler Adolf Kröner

(1836-1911) gründete 1859 in
Stuttgart den Verlag und erwarb den
einträglichen Verlag der «Gartenlaube»
sowie als Gegenstück die Cotta'sche
Buchhandlung, den Verlag der Klassiker;

er gelangte zu Einfluss im Börsenverein

des Deutschen Buchhandels, wo
er vor hundert Jahren die festen Ladenpreise

durchsetzte. Der Sohn Alfred
(1861 — 1922) verliess die Firma des
Vaters Adolf und eröffnete 1898 den
Alfred Kröner Verlag, der von den
ersten Jahren an vor allem durch die
Werke Nietzsches bekannt wurde und

gedieh, sich aber auch bald durch die
Reihe «Kröners Taschenausgabe» mit
Fachlexika einen ausgezeichneten
Namen machte. Über sechs neuere
Werke aus dem Sektor Fachlexika von
«Kröners Taschenausgabe» soll jetzt
orientiert werden.

Gero von Wilpert hat sein «Deutsches

Dichterlexikon» (Band 288) zu
einer 3. Auflage erweitert; sein
«Biographisch-bibliographisches Handwörterbuch

zur deutschen Literaturgeschichte»

umfasst nun auf 900 Seiten

gegen 3000 Artikel1. Sie dienen der
knappen, konzentrierten Orientierung,
gerade auch über Autoren der Gegenwart.

Das Lexikon will keineswegs ein



FACHLEXIKA 263

Kanon des Bleibenden sein, sondern
nimmt häufig Rücksicht auf blosse
Bekanntheit und Aktualität eines
Namens; Nichtaufnahme eines Autors
bedeutet darum nicht schon
Geringschätzung. Irrtümer aus den frühern
Auflagen sind gelegentlich
stehengeblieben, wo Gero von Wilpert sich
bloss auf (auch andernorts unermüdlich

zitierte) Sekundärliteratur stützt
und sich nicht auf die Texte selber
bezieht. Ein Vorzug dieses Nachschlagewerks

verdient noch ein besonderes
Lob: Der Verfasser beschränkt sich
nicht auf blosse Angaben, sondern wertet

auch zurückhaltend in gebotener
Kürze.

Der erfolgreiche «Schauspielführer
der Gegenwart» (Band 369) von
Siegfried Kienzle steht seit 1978 bereits in
der 4., erweiterten Auflage; er behandelt

über 1100 Stücke von gegen 400
Dramatikern der Weltliteratur seit
19452. Wie in Gero von Wilperts «Deutschem

Dichterlexikon» mussten auch
hier Bekanntheit wie Aktualität eines
Namens für manche Aufnahme
entscheiden, was allerdings weder
Überraschungen noch Erstbegegnungen
ausschliesst; Kienzle hat hier auch manches
erlesene Wild für sein feinnerviges
Urteil aufgestöbert. Der Verfasser
meistert die Kunst, innerhalb der
nacherzählbaren Stoffschicht die gedanklichen

Bezüge, die ideellen Zusammenhänge,

die künstlerischen Ansprüche
und die geistigen Ziele sichtbar zu
machen und deutend die Tiefenschicht
freizulegen.

Ein «Lexikon literarischer Gestalten»

(Band 420) aus der deutschsprachigen

Literatur haben Annemarie und
Wolfgang van Rinsum 1988 veröffentlicht3.

In den rund 3000 Artikeln
behandeln sie bald Figuren der
dichtenden Einbildungskraft, bald in der

fiktionalen Literatur erscheinende
Personen aus Geschichte, Sage, Legende,
Mythos, von Abälard und Abbadona
und Abdias bis Ziemssen, Zinnober,
Zwetschkenbaum. Die Namen, die hier
vorbeiziehen, verdichten sich in der
Charakterisierung durch die Verfasser
zu Gestalten von Eigenart: bald zu
Individuen, bald zu Typen, zu Figuren
jedenfalls meist am Rande und ausserhalb

der Normalität; Normalität
interessiert niemanden. Der Leser versteht
wieder, warum Sigmund Freud die
Literatur als die grosse Lehrmeisterin
der Psychologen anerkannt und gepriesen

hat.

1984 erschien Manfred Lurkers
«Lexikon der Götter und Dämonen»,
von dem bereits eine 2., erweiterte Auflage

vorliegt (Band 463)4. Lurker (der
auch für Kröner ein «Wörterbuch der
Symbolik» verfasst hat) beschreibt hier
präzis die Namen, Funktionen und
Symbole, die Beinamen, Aspekte und
Bereiche der «persönlich gedachten,
übermenschlichen Wesen im Glauben
der alten Kulturvölker und der jetzigen
Religionen; aber auch die sogenannten
Naturvölker sind mit zahlreichen
Beispielen vertreten». Beim Nachschlagen
erlebt man, wie das Absurde in das

Wunderbare überzugehen vermag,
Anderswelt in Wahnwelt und das

Transzendenzbedürfnis in den Aberwitz

falscher Glücksbegriffe. Der Sinn

für das Göttliche wird dennoch gefördert,

ohne dass der Wert des Menschlichen

gemindert würde. Die grössere
Wirklichkeit scheint manchmal durch:

Man sollte auch einer Blume einen

Tempel bauen.

Ein Segment dieser ganzen Thematik

hat Rudolf Simek in seinem «Lexikon

der germanischen Mythologie»
behandelt (Band 368)5. Simek, Theo-



264 FACHLEXIKA

loge und Skandinavist, hat sich bereits
durch manche Übersetzung altnordischer

Sagas ausgezeichnet. In diesem
1700 Artikel umfassenden Nachschlagewerk

von gegen 500 Seiten
erschliesst er nun die germanische
Mythologie und Religionsgeschichte
und klärt zudem archäologische und
volkskundliche Aspekte. Nützlich sind
auch seine sorgfältigen Angaben über
das Weiterwirken der germanischen
Mythologie in Dichtung, bildender
Kunst, Musik.

Das «Lexikon der biblischen Personen»

(Band 460) von Martin Bocian
unter Mitarbeit von Ursula Kraut und
Iris Lenz befasst sich ebenfalls mit
deren Fortleben in Judentum,
Christentum und Islam in Dichtung, bildender

Kunst, Musik6. Die etwa 200
bekanntesten Gestalten des Alten wie
des Neuen Testamentes stellen die
Achsen der Artikel; Bocian orientiert
über ihren Charakter wie ihre Schicksale,

auch über ausserbiblische
Hinweise auf sie, und vor allem über das
Nachleben. Ein souveränes komparati-
stisches, religionsgeschichtliches und
rezeptionshistorisches Wissen ist das

Fundament seiner Ausführungen mit
ihren reichen, die Neugier des Lesers
stets anregenden Querverweisen. Der
unsichtbare Gott lässt sich als das Eine
verstehen und im sichtbaren Vielen
wiedererkennen.

Dominik Jost

1 Gero von Wilpert: Deutsches Dichterlexikon.

Biographisch-bibliographisches
Handwörterbuch zur deutschen
Literaturgeschichte. Dritte, erweiterte Auflage. Kröners

Taschenausgabe Bd. 288. — 2 Siegfried
Kienzle: Schauspielführer der Gegenwart.
1136 Stücke von 368 Autoren auf dem
Theater seit 1945. Vierte, erweiterte Auflage.

Kröners Taschenausgabe Bd. 369. —
3 Annemarie und Wolfgang van Rinsum:
Lexikon literarischer Gestalten.
Deutschsprachige Literatur. Kröners Taschenausgabe

Bd. 420. — 4 Manfred Lurker: Lexikon
der Götter und Dämonen. Namen, Funktionen,

Symbole/Attribute. Zweite, erweiterte
Auflage. Kröners Taschenausgabe Bd. 463.
— 5 Rudolf Simek: Lexikon der germanischen

Mythologie. Kröners Taschenausgabe
Bd. 368. —6 Martin Bocian, unter Mitarbeit
von Ursula Kraut und Iris Lenz: Lexikon
der biblischen Personen. Kröners Taschenausgabe

Bd. 460. — Alle: Alfred Kröner
Verlag, Stuttgart.

DDR-gespiegelter CH-Spiegel

Ein ungewöhnliches Ereignis:
Schweizer Leser können schweizerische

Gegenwartsliteratur heute am
zuverlässigsten auf dem Umweg über
die DDR kennenlernen. Stolz verkündet

der in der DDR lebende Schweizer
«Dissident» Jean Vilain, in den letzten
Jahren seien insgesamt 7,5 Millionen
Verlagsobjekte schweizerischer Prove¬

nienz in der DDR herausgekommen,
davon 286 Editionen und 135
Nachauflagen.

Ein beinahe 250 Seiten umfassendes,

im Dezember des vergangenen
Jahres herausgekommenes Sonderheft
der DDR-Zeitschrift «Neue deutsche
Literatur» bringt soeben «Stimmen aus
der Schweiz» auf den (ostdeutschen)



CH-SPIEGEL 265

Markt. Das ehrgeizige Unternehmen
will eine repräsentative Sammlung von
über 70 schweizerischen Gegenwartsautoren

vermitteln mit Texten der
gesamten Schriftstellerprominenz erster
und zweiter Klasse von Frisch, Dürrenmatt

und Bichsel bis zu Franz Hohler
und Nikiaus Meienberg.

Der Spiegel der Schweiz wird
zwangsläufig auch zu einem Spiegel der
für die Auswahl verwantwortlichen
Herausgeber in der DDR: Ohne
Verdacht ist ihre Liebe für eidgenössisches
Kulturschaffen natürlich nicht. BRD-
Autoren kann und will man nicht mit
der gleichen Intensität zur Kenntnis
nehmen. Ein guter Teil von ihnen sind
dem Meinungsdiktat der SED-
bestimmten Schriftstellerexistenz
durch Flucht oder — wie z.B. im Fall
Biermann — durch Ausweisung
entgangen. Sie gelten heute als Repräsentanten

des kapitalistischen Systems.
Die Schweizer machen hier eine

Ausnahme, weniger de facto als
aufgrund der Auswahlpraktiken der
DDR-Herausgeber: Die Beschränkung
auf zwei bis maximal drei Druckseiten
aus zum Teil umfangreichen Werken
erlaubt eine Reduktion eidgenössischen

Schaffens auf Ausschnitte, die —
in der Wertung von Jean Vilain — kritische

Distanz zur «Schweiz der grossen
Bourgeois und der Banken» markieren.
Und so kann Vilain seinen Lesern in
der DDR verkünden, es gehe den
Schweizer Publizisten um ein «Aufbrechen

gesellschaftlicher Verkrustungen»,

wobei natürlich nur die «kapitalistischen»

gemeint sind. In paralleler
Verkürzung zu der hier angesprochenen

Herausgebertaktik könnte man
sagen: Schweizer Schrifttum in den
Händen bevormundeter DDR-Leser ist

keine Gefahr. Denn entweder vermittelt
es kleinkarierte Alltagsanalysen (von
erstaunlicher Dichte notabene); oder
aber es kann als Helfer im marxistischen

Kampf gegen den Kapitalismus
vorgestellt werden.

Lupenrein hat sich das Konzept
allerdings nicht verwirklichen lassen.
Der Leser stösst — glücklicherweise —
auf Differenzierungen, die allzu simpli-
zistische ideologische Grenzziehungen
überschreiten. Dafür nur ein Beleg:
Zwei Seiten aus Otto F. Walters «Zeit
des Fasans» illustrieren die Präsenz
nazistischer Gedanken in der Schweiz
der dreissiger Jahre und kommen damit
dem DDR-Spleen entgegen, Entnazifizierung

nur für das kapitalistische westliche

Ausland als unerlässlichen Selbst-

reinigungsprozess zu postulieren. Doch
gibt dann der gleiche Otto F. Walter,

vom DDR-Publizisten Achim Röscher
zu seiner Meinung über weltweite
Friedensbemühungen befragt, unter Bezugnahme

auf Gorbatschows Perestrojka
zu bedenken: «Wieweit die gesellschaftlich

bestimmenden Kräfte im Sozialismus

die Bewegung tatsächlich zu tragen
bereit sind — auch durch die zwangsläufig

damit verbundenen Krisen hindurch

—, vermag ich nicht zu berurteilen.»

Der Sammelband wurde noch
jenseits der real existierenden Mauer vor
dem November 1989 konzipiert und ist

herausgekommen mitten im Prozess, in
dem die «gesellschaftlichen
Verkrustungen» Jean Vilains zwar nicht in der
Schweiz, aber in seiner Wahlheimat
radikal aufgebrochen werden. Es wird
aufschlussreich sein, wie sich die nächste

Auswahl von CH-Autoren in der
DDR präsentieren wird

Peter Rippmann



266

Hinweise

HINWEISE

Vermittlerdienste

Französische Verlage fördern
Gegenwartsliteratur aus der Schweiz.

In der Reihe «Lettres du monde», die
literarische Werke aus verschiedenen
Ländern in französischer Übersetzung
herausbringt, gibt es auch eine
«Domaine helvétique», die Peter Schnyder

betreut und in der vor kurzem in
hübscher Broschur herausgekommen
sind: «Jusqu'au bout du souvenir» von
Urs Faes (Übersetzung: Nathalie Varda,
Titel des Originals: «Bis ans Ende der
Erinnerung») und «L'homme tombant»
von Silvio Blatter (Übersetzung: Nathalie

Varda, Titel des Originals: «Love me
tender»). Die Publikationen werden
unterstützt durch die Stiftung Pro
Helvetia. Als Publikation der Edition «la

licorne», die von der Universität
Poitiers herausgegeben wird, erschien
soeben «La Suisse romande et sa littérature».

Herausgegeben ist der Band von
Peter André Bloch unter Mitarbeit von
Roger Francillon, Doris Jakubec und
Peter Schnyder. Dies ist nun nicht eine
Präsentation von Textproben, sondern
— von zahlreichen Mitarbeitern
verfasst — eine Reihe von Autorenporträts.

In einleitenden Aufsätzen sind —

neben den Herausgebern — etwa
vertreten Jean Starobinski, Yvette Zgrag-
gen, Anne Cuneo, Roger Béguelin mit
zwei Seiten unter dem Titel «Pour abattre

de fausses frontières». In Kurzform
findet sich in dem Band auch der Beitrag

Etienne Bariliers über «L'intellectuel

en Suisse», den der Schriftsteller
für die Publikation «Suchbild Schweiz
— Silhouettes — Sagome» der Pro
Helvetia geschrieben hat (Intertextes édi¬

teurs pour la traduction française, Paris
1989).

II.

Neues aus der CH-Reihe

Die CH-Reihe, deren Ziel es ist,
Autoren der Schweiz in anderen
Sprachgebieten des Landes durch gute
Übersetzungen bekannt zu machen, hat
zwei gewichtige Neuerscheinungen in
französischer Sprache zu verzeichnen.
Von E. Y. Meyer ist, unter dem Titel
«On irait pendant les fêtes», der Roman
«In Trubschachen», übersetzt von
Gilbert Musy, sofort auf Interesse im
Welschland gestossen. Im «Journal de
Genève» bespricht Wilfried
Schiltknecht das Werk zusammen mit der
anderen Übersetzung eines bedeutenden

Deutschschweizer Schriftstellers,
Gerhard Meier, dessen Roman «Borodino»

von Anne Lavanchy ins Französische

übertragen worden ist. Und in
«24 heures» fügt Jean-Louis Kuffer seiner

Besprechung von «In Trubschachen»

gleich auch noch einen Hinweis
auf die «Promenades avec Robert Walser»

von Carl Seelig an, die ebenfalls
französisch erschienen sind. Bei
E. Y. Meyer hat es immerhin sechzehn
Jahre gedauert, bei Gerhard Meier
bloss sieben Jahre, bis die welschen
Leser eine Version in ihrer Sprache
vorgelegt bekommen haben. Die erste
Ausgabe der «Wanderungen mit
Robert Walser» erschien 1957. Dieses
für die Kenntnis der Wesensart von
Robert Walser eminent wichtige Buch
musste also mehr als dreissig Jahre darauf

warten, ehe es durch eine Übersetzung

(Bernard Kreiss) den «Röschti-



HINWEISE 267

Graben» überwand. Man wird sagen,
Interessenten hätten ja zweifellos die
Möglichkeit, diese Werke im Original
zu lesen. Aber es geht ja doch auch
darum, Autoren im kulturellen Umfeld
der anderen Landesteile und damit im
grösseren Sprach- und Kulturraum,
dem diese Landesteile zugewandt sind,
in der dort gesprochenen und geschriebenen

Sprache anzusiedeln.

Goethes «Faust» mit Illustrationen

In zwei grossformatigen Bänden legt
der C. H. Beck Verlag, München, der
Tragödie ersten und zweiten Teil mit
Illustrationen von JosefHegenbarth vor.
Goethes Dichtung hat Künstler schon
oft zu Bildgestaltungen angeregt. Einige
Berühmtheit erlangten die Lithographien

von Eugène Delacroix, über die
sich der Dichter auch mit Eckermann
unterhalten hat, der beflissen
anmerkte, er halte dafür, solche Bilder
trügen viel zum besseren Verstehen des
Gedichts bei. Und Goethe darauf: «Das
ist keine Frage, denn die vollkommenere
Einbildungskraft eines solchen Künstlers

zwingt uns, die Situationen so gut zu
denken, wie er sie selber gedacht hat.»
Auf Josef Hegenbarths Illustrationen
träfe ein Urteil dieser Art nicht zu. Sie

wirken skizzenhaft, begnügen sich oft in
Andeutungen, in der mit Feder und
Tusche rasch hingeworfenen Visualisierung

einer Einzelheit. Der Versuch, die
Personen der Handlung im Kostüm der
Gegenwart vorzustellen, hat manchmal
eine unfreiwillig komische Wirkung,
etwa auf Seite 106 («Mein schönes

Fräulein, darf ich wagen ...»), wo man
sieht, wie ein geschniegelter junger
Mann vor einem scheuen Mädchen den
Hut lüftet. Wenn der Illustrator den

Angaben des Textes folgt und uns also
in die «Kaiserliche Pfalz» oder vor den
«Palast des Menelas zu Sparta» führt,
deutet er entsprechendes Kostüm und
gotische, beziehungsweise griechische
Architektur wohl an, aber immer nur
als Zeichen zur Situierung. Die bewun-
derswerte Leistung seiner Illustrationen

besteht in der graphischen
Ausgewogenheit, mit der sich seine
Federzeichnungen dem Textbild angleichen.
Er schafft Gleichgewicht, Äquivalente
zum gedruckten Vers, und dies oft und
immer wieder dadurch, dass er eine
Linie, eine Kontur betont, indem er sie
«fett» auszieht.

Frans Masereel: Die Lebensalter

Es liegt nicht nur an der ehrwürdigen,

seit Jahrhunderten eingebürgerten
Technik des Holzschnitts, es liegt auch
daran, dass der Künstler in dieser Technik

Geschichten in Bildern erzählt, dass
seine Werke den Charakter von
Volksbüchern haben. Frans Masereel hat in
den zwanziger Jahren dieses Jahrhunderts

seinen unverwechselbaren Stil
entwickelt. Seine Bilderfolgen, die — in
Holz geschnitten und als Buch vervielfältigt

— grosse Verbreitung fanden

(erinnert sei an die Insel-Bücherei),
überzeugen und fesseln durch die Kraft
des Einfachen. Die Urerfahrungen des

Menschen, die Fähigkeit zu schauen, zu
fühlen, mit Händen zu greifen, zu schaffen

und zu bauen, die Begegnung von
Mann und Frau, Vater- und Mutterschaft,

Alter und Tod sind in den 36
Holzschnitten der Bilderzählung «Die
Lebensalter» dargestellt, die im Steidl

Verlag, Göttingen, 1989 neu herausgekommen

ist. Theo Pinkus, der sich um
die Neuausgabe weiterer Werke des

belgischen Künstlers bemüht, hat ein



268 HINWEISE

Nachwort zu den «Lebensaltern»
geschrieben.

Günter Grass: Skizzenbuch

«Skizzieren heisst auswählen. Ich
hielt fest, was mir querlag, mich anstiess
oder mit Worten nicht zu benennen
war.» — «Was auf Anhieb einzig Kunst
im Kalkül hat, wäre hier zur Beschwichtigung

verkommen. Ich versuchte mit
meinen Filzstiften, Stahl- und Krähenfedern

der Gefahr distanznehmender
Abstraktion und den beliebten
Mystifizierungen zu entgehen.» Das sind Sätze

aus dem kurzen Vorwort, das Günter
Grass der Publikation seines indischen
Skizzenbuchs vorangestellt hat. Er war
damit beschäftigt, hinzusehen und
aufzuzeichnen. Um Komposition oder um
Ausführung im Detail konnte er sich so
wenig kümmern wie um Kunst im Sinne
von Gestaltung. Diese Blätter sind Teile
einer sehr persönlichen Reportage. In
dem Band «Zunge zeigen» ist das Bild
noch durch das Wort ergänzt,
übernimmt das Wort die Führung und
Hauptrolle; im Skizzenbuch sehen wir
uns konfrontiert mit den Bildnotaten,
die unter dem allerersten Eindruck, oft
im Vorübergehen nur wahrgenommen
und entstanden sind, Skizzen eben.
(Steidl Verlag, Göttingen 1989).

Sarah Kirsch: Sieben Häute

In der Sammlung Anabis, illustrierte
Bücher, ist 1979 die Broschüre im A4-
Format «Sieben Häute» erschienen:
Gedichte von Sarah Kirsch mit acht
reproduzierten Graphiken. Sonderausgaben

mit beigelegten Originalen sind
ebenfalls lieferbar. Künstler der älteren,
mittleren und jüngeren Generation

haben dazu Beispiele ihres Schaffens
beigetragen: Wolfgang Bier, Peter CoT
lien, Martin Dittberner, Klaus Fuss-

mann, HAP Grieshaber, Wolfgang Henning,

Christian Maether und Marwan
liessen sich von den Gedichten der
Lyrikerin inspirieren, die verschiedenen,

zum Teil ganz frühen Veröffentlichungen

der Dichterin entstammen.
Entstanden ist eine Publikation, deren
Reiz in der Gegenüberstellung
verschiedenartiger bildkünstlerischer
Antworten auf Gedichte besteht.

Zürcher Baumgeschichten

In Hinsicht auf Druck, graphische
Gestaltung und vor allem im Blick auf
die prachtvollen photographischen
Porträts ehrwürdiger Baum-Persönlichkeiten

ist dieses grossformatige
Buch von Verena Eggimann (Bilder)
und Dietrich-Bernd Steiner (Geschichten)

eines der schönsten unter den
Neuerscheinungen, die Bild und Text zur
optischen Einheit verschmelzen. Das
Lob muss insbesondere auch den Verlag

Im Waldgut einbeziehen, der die
Idee und ihre Realisation überzeugend
zur Geltung bringt. Eine kleine
Einschränkung darf indessen nicht unbe-
sprochen bleiben. Eine Hommage an
die Bäume war geplant, und in den
Photographien von Verena Eggimann
wird ohne weiteres schaubar, wie sehr
Buchen, Pappeln, Linden, Eichen und
Kastanien, vertreten durch schlanke
und knorrige, schmale und breit
ausladende Exemplare in Buch am Irchel
und in Elgg, in Zürich, auf dem Hirzel,
in Horgen und an anderen Orten die
Photographin angesprochen und
bewegt haben. Die Geschichten jedoch,
die Dietrich-Bernd Steiner zum
gemeinsamen Werk beiträgt, weisen



HINWEISE 269

Unsicherheiten stilistischer Art auf.
Zwar sind sie informativ, sagen über
Herkunft und Schicksale der Baumwesen

manches aus, aber sie tun es in einer
Sprache, in der der «Moloch Verkehr»
ebenso vorkommt wie — im Kapitel
über die «Riesin von Seegräben», die
Silberweide am Pfäffikersee — die
«moderne Baumchirurgie» —, was
nicht falsch und vielleicht nicht einmal
zu beanstanden wäre, wenn es nicht die
stilistische Geschlossenheit des Buches
leicht störte. Wollte man das? Denkbar
wäre zum Beispiel gewesen, Zitate aus
Dichtern zu einer Anthologie über
Bäume zusammenzustellen und die
sachlich-konkreten Informationen über
die photographierten Exemplare in
korrekter Reportage beizufügen. In
Steiners Text ist der Versuch spürbar,
das Poetische mit dem Sachlichen (und
manchmal auch mit der Busspredigt) zu
verbinden. Das beeinträchtigt die
Wirkung, hindert jedoch nicht, dass man
das Buch von den Bäumen um Zürich
bewundern wird.

Einmalig wie wir alle

Das letzte Gedicht dieser neuen
Sammlung von Versen und Prosatexten
von Peter Rühmkorfhat dem Band den
Titel gegeben, ein Zyklus über die
Natur des Menschen, fragmentarisch,
lyrisch im Sprachduktus und witzig in
der Diktion. Der Leser dieser Texte hat
Grund zum Vergnügen und immer
auch Gründe zum Nachdenken. Alles
scheint leicht und ist doch auf eine
diesem Artisten eigene Art tiefgründig.
Zwischen die Verse sind Briefe an und

von Rühmkorf, Werkstattberichte oder
Antworten auf Anfragen eingefügt.
Nicht hermetisch, sondern kommunikativ

wirkt diese meisterliche Mischung

zwischen dem Dichter und seinen
«verehrten Mitsterblichen». Im gleichen
Verlag und gleichzeitig sind Rühmkorfs
Aufsätze und Reden über «Dreizehn
deutsche Dichter» erschienen, Arbeiten

über Heine, Thomas Mann, Gottfried

Benn, Tucholsky, Kästner, Arno
Schmidt und andere, die aus besonderem

Anlass entstanden sein mögen,
aber dennoch alle vom Scharfsinn des
Dialektikers und Poeten zeugen. «Einmalig

wie wir alle» und «Dreizehn deutsche

Dichter» sind 1989 im Rowohlt
Verlag, Reinbeck bei Hamburg, erschienen.

Robert von Ranke Graves:
«Ich Claudius, Kaiser und Gott»

Der Roman in der Form eines
Tagebuchs des römischen Kaisers Claudius
erschien erstmals 1934 in englischer
Sprache, 1947 in deutscher Übersetzung

(Hans Rothe). Er war ein Grosserfolg,

ein «Welt-Bestseller», wenn man
will. Denn nicht nur wird hier aus minutiöser

Kenntnis der römischen
Geschichte und Gesellschaft eine
Chronique scandaleuse erzählt,
sondern es werden Zustände der Terror-
und Willkürherrschaft, wie sie Tiberius
und Caligula, die Vorgänger des Claudius,

dann Messalina, seine Gattin und
nach ihm, man ahnt es, Nero, geführt
haben, in einer Weise aufgedeckt, die
gerade in den dreissiger Jahren unseres

Jahrhunderts unmissverständlich
waren. Der Bezug zur Gegenwart, die
Gesellschaftskritik durch die geschichtlich

abgestützte Fiktion sind
unverkennbar und verfehlten ihre Wirkung
nicht. Robert von Ranke Graves ist
1895 geboren, ein Urenkel übrigens
des deutschen Historikers Leopold von
Ranke. Er war 1926 Geschichtsprofes-



270 HINWEISE

sor in Kairo und lebte von 1927 an als
freier Schriftsteller in Deya auf
Mallorca. Seine Gestalt lebt auch weiter in
A.V Thelens «Insel des zweiten
Gesichts» in einer humoristisch
ausgestalteten Fehde zweier Schriftsteller.
Jetzt ist Ranke Graves' berühmtester
Roman im Paul List Verlag, München,
neu herausgekommen.

List Bibliothek

Eine neue Buch-Reihe ist anzuzeigen:

die List-Bibliothek, die Neuausgaben

erfolgreicher Romane, Biographien

und vorwiegend historischer
Darstellungen vorlegt. C. V. Wedgewood
ist da mit dem Buch «Der Dreissigjäh-
rige Krieg» vertreten, Edward Crank-
shaw mit seiner Bismarck-Biographie,
T. E. Lawrence mit dem berühmten

Bericht «Unter dem Prägestock». Ferner

liegen vor «Griechenland ohne
Säulen», das Griechenland-Buch von
Johannes Gaitanides, ferner der weitausholende

Essay «Führung und Verführung»

(über die Pädagogik des
Nationalsozialismus) von Hans-Jochen
Gamm. Das Tagebuch des Kaisers
Claudius von Robert Ranke Graves
erschien ebenfalls in der List-Bibliothek,

vergleichbar in der Darstellungsmethode

mit dem Roman «Spielball
der Götter», den Rudolf Hagelstange in
der Form von Aufzeichnungen eines
trojanischen Prinzen geschrieben hat.
Ein grosses historisches Epos, ebenfalls
ein weltberühmter Roman, ist «Nordwest

Passage» von Kenneth Roberts,
dessen deutsche Version erstmals 1938
schon vorlag (Paul List Verlag, München

1990).

Tiqer-Schibe,
gäbig, guet

ugschwind

«Toast extra»,
die rezente,
aus Gruyère,
Appenzeller und
Emmentaler

«Delicrem»,
die rahmige,
die besonders
leicht schmilzt

Tiger
Schmelzkäsespezialitäten
Langnau im Emmental

- «Viertelfett mild»,
die leichte,
mit wenig Kalorien

«Sandwich»,
die milde,
aus Emmentaler


	Das Buch

