
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 69 (1989)

Heft: 12

Artikel: Fremdling in Herbst und Abend : Georg Trakl im Lichte ausgewählter
Lyrik

Autor: Gorgé, Walter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-164694

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-164694
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Walter Gorgé

Fremdling in Herbst und Abend

Georg Trakl im Lichte ausgewählter Lyrik

«Wer mag er gewesen sein?», fragt Rainer Maria Rilke ein Jahr nach
Georg Trakls Tod in einem Brief an dessen Freund und Förderer Ludwig
von Ficker. Diese Frage hat über Jahrzehnte nicht bloss Dichter und
Literaturhistoriker beschäftigt, sondern auch Theologen, Philosophen, Psychologen,

ja selbst Psychoanalytiker haben an Leben und Werk dieses Lyrikers
immer wieder herumgerätselt.

Georg Trakls Poesie bleibt auf geheimnisvolle Weise unnahbar und dunkel:

Dass die Sprache der Heiligen Schrift den Dichter wesentlich beeinflusst

hat, darüber besteht kein Zweifel; daneben enthält seine lyrische
Sprache ebensosehr Elemente der griechischen Mythologie, der Romane
Dostojewskis, der Werke Friedrich Hölderlins und schliesslich der französischen

Symbolisten Baudelaire, Verlaine und Rimbaud. Die Aufzählung
liesse sich beliebig erweitern. Georg Trakl, so kann man sagen, nimmt die
verschiedensten Inhalte abendländischer Geisteskultur auf und formt sie

zu seiner eigenen Welt um: einer Welt, die den Betrachter fasziniert, aber
gleichzeitig befremdet und zurückstösst.

Seine Sprache strebt nach dem Unbegreiflichen, Unfassbaren und reicht
dadurch an die Grenze dessen, was sich noch durch das Medium des Worts
vermitteln lässt. Sie nimmt nicht nur die Sinne des Hörers oder Lesers
gefangen, sondern fordert auch zum Nachdenken heraus.

Von der dinglichen Wahrnehmung zur Seelenlandschaft

Georg Trakls Kunst besitzt enge Affinitäten zur Musik. Das hat namentlich

der Philosoph Ludwig Wittgenstein, der aufgrund einer grosszügigen
Erbschenkung zum Dichter in loser Beziehung stand, deutlich herausgespürt,

als er in einem Brief an Ficker kurz nach Trakls Ableben über dessen
Verse schrieb: «Ich verstehe sie nicht; aber ihr Ton beglückt mich. Es ist der
Ton der wahrhaft genialen Menschen.» Dass Musik in Trakls Leben und
Werk einen besonders wichtigen Platz einnimmt, dies bezeugt nicht nur
seine grenzenlose Bewunderung für das virtuose Klavierspiel der
Lieblingsschwester Margarethe, sondern seine Dichtungen selbst verweisen
immer wieder in den Bereich der Tonkunst, wie zahlreiche Überschriften



1022 ZU GEORG TRAKL

— «Kleines Konzert», «Sommersonate», «Wintergang in a-Moll», «Musik im
Mirabell» und andere mehr — erkennen lassen. Eine frühere Fassung des

Letztgenannten hat bereits in die vom Dichter später verworfene Sammlung

von 1909 Eingang gefunden und dürfte im August desselben Jahres
entstanden sein. In der endgültigen Überarbeitung, wie sie vermutlich im
Herbst 1912 vorgenommen wurde, lautet das Gedicht:

Musik im Mirabell

2. Fassung

Ein Brunnen singt. Die Wolken stehn
Im klaren Blau, die weissen, zarten.
Bedächtig stille Menschen gehn
Am Abend durch den alten Garten.

Der Ahnen Marmor ist ergraut.
Ein Vogelzug streift in die Weiten.
Ein Faun mit toten Augen schaut
Nach Schatten, die ins Dunkelgleiten.

Das Laub fällt rot vom alten Baum
Und kreist herein durchs offne Fenster.
Ein Feuerschein glüht auf im Raum
Und malet trübe Angstgespenster.

Ein weisser Fremdling tritt ins Haus.
Ein Hund stürzt durch verfallene Gänge.
Die Magd löscht eine Lampe aus,
Das Ohr hört nachts Sonatenklänge.

Im «alten Garten» ist es Abend geworden, und überdies befinden wir uns
in der Jahreszeit des Herbstes. Fallende oder zufällig kreisende Blätter
deuten auf Kraftlosigkeit hin, und die ins Dunkel gleitenden Schatten
entbehren nicht einer morbiden Undurchschaubarkeit, ein Eindruck, den der
tote Blick des Fauns — vermutlich eine der Marmorstatuen im Park des
Schlosses Mirabell in Salzburg — noch verstärkt. «Der Ahnen Marmor»,
sinnlos gewordenes Überbleibsel vergangener Generationen, zeigt sich

grau und der Verwitterung preisgegeben. Wir haben es also mit einer
Abend- und Herbstlandschaft zu tun, die zwar gewisse idyllische Züge
aufweist, aber von ihrer ganzen Symbolik her doch spürbar die Zeichen der
Vergänglichkeit trägt.

Der «Feuerschein» in der dritten Strophe sprengt erst richtig den Rahmen

des Stimmungsmässigen und wirkt geradezu bedrohlich, wie die sich
abbildenden «trübejnj Angstgespenster» deutlich genug verraten. Dieses



ZU GEORG TRAKL 1023

Feuer wird nun zum Vorzeichen des «weissen Fremdlingfsj» und auch des
Hunds. Woher stammt denn dieser Fremdling, und warum ist er weiss? So

mag der erstaunte und erschrockene Leser fragen.
Im letzten Vers wiederum, wo das Ohr sich den Sonatenklängen hingibt

— wahrscheinlich dem Spiel der geliebten Schwester —, hat sich der Aufruhr

offenbar gelegt, gerade als ob die Magd, welche das Licht löscht, die
Besänftigung erwirkt hätte.

Man könnte also sagen, dass das Gedicht «Musik im Mirabell» eine von
Verfall und Dämonie bedrohte herbstliche Idylle zum Gegenstand hat. Die
Sprache, ohne jegliches Pathos, sprengt den dinglichen Bereich kaum; fast
wie in einem Film lösen die einzelnen Bilder einander ab. Hierbei handelt
es sich um eine Tendenz, die wir in den zahlreichen Landschafts- und
Herbstgedichten der Jahre 1910 bis 1912 noch ganz allgemein feststellen
können, und das dürfte auch einer der Gründe sein, weshalb der Dichter
lange unter die Impressionisten eingereiht wurde. Aber gerade dadurch,
dass Trakl selbst in den hellsten und freundlichsten Bildern, zu denen ihn
seine salzburgische Heimat inspiriert haben mag, das leise, unablässige
Wirken des Verfalls durchschimmern lässt, sprengt er den Rahmen
impressionistischer Stimmungsmalerei. Das gilt dann natürlich um so mehr für
diejenigen Stellen, wo die morsche Welt auf undurchschaubare Weise in
Bewegung gerät, wo die Kräfte der Zerstörung sichtbar am Werk sind oder
wo sich Einbrüche abzeichnen, wie sie der «weisse Fremdling» oder der
«Hund» in der letzten Strophe von «Musik im Mirabell» in fast
furchterregender Deutlichkeit verkörpern.

Wie so vieles bei Georg Trakl, kann auch die Frage nach der Herkunft
des Titels «Musik im Mirabell» nicht restlos geklärt werden; wir müssen uns
mit der Feststellung begnügen, dass der Park des Salzburger Schlosses
Mirabell, mit seinen Marmorfiguren, den stofflich realen Ausgangspunkt
des Gedichts abgibt.

In welcher Richtung der Dichter die Themen der Vergänglichkeit und
des Verfalls entwickelt und erweitert, sei an einem Gedicht erläutert, das im
Spätherbst 1913 entstanden ist, also nur ein Jahr danach:

Anif
Erinnerung: Möven, gleitend über den dunklen Himmel
Männlicher Schwermut.
Stille wohnst du im Schatten der herbstlichen Esche,
Versunken in des Hügels gerechtes Mass;

Immer gehst du den grünen Fluss hinab,
Wenn es Abend geworden,
Tönende Liebe; friedlich begegnet das dunkle Wild,



1024 ZU GEORG TRAKL

Ein rosiger Mensch. Trunken von bläulicher Witterung
Rührt die Stime das sterbende Laub
Und denkt das ernste Antlitz der Mutter;
O, wie alles ins Dunkel hinsinkt;

Die gestrengen Zimmer und das alte Gerät
Der Väter.
Dieses erschüttert die Brust des Fremdlings.
O, ihr Zeichen und Sterne.

Gross ist die Schuld des Geborenen. Weh, ihr goldenen Schauer
Des Todes,
Da die Seele kühlere Blüten träumt.

Immer schreit im kahlen Gezweig der nächtliche Vogel
Über des Mondenen Schritt,
Tönt ein eisiger Wind an den Mauern des Dorfs.

Den Titel «Anif» könnten wir fast dem fremdartig anmutenden Vokabular

der Traklschen Wortschöpfungen zuordnen, wussten wir nicht, dass es
sich dabei um eine Ortschaft bei Salzburg handelt. Dinglich landschaftliche
Elemente sind in diesem Gedicht denn auch nicht zu verkennen, aber sie

erscheinen zu einer subjektiven Seelenlandschaft umgestaltet, auf die im
folgenden genauer einzugehen ist.

Wenn «Musik im Mirabell» noch den Eindruck erwecken mag, der Dichter

beschreibe alles aus der Sicht eines Aussenstehenden, Unbeteiligten, so
finden wir nun eine völlig veränderte Konzeption vor. Es ist die des leidenden

und mitleidenden Subjekts, dessen persönliche und vom Persönlichen
ins Allgemeine gesteigerte Not sich hier ausspricht. Das heisst, dass «Himmel»,

«Esche», «Zimmer» oder «Dorf» in unmittelbarer Verbindung stehen

zum Elend menschlichen Daseins. Dass am Anfang des Gedichts, dessen
Grundton bestimmend, der Begriff der Schwermut steht, für die der dunkle
Himmel mit den ein wenig aufheiternd wirkenden Möwen eine sehr
eigenständige Metapher bildet, ist somit kein Zufall. «Männliche Schwermut»
aber ist eine solche, die aus der quälend brennenden Erkenntnis heraus
erwächst, die Schwermut eines überwachen Bewusstseins also. Dinge und
Vorgänge werden daher nicht bloss aufgezeichnet, sondern empfunden
und gewertet. Autfälligstes Zeichen dieses Übergangs von der stimmungs-
haften, konkreten Beschreibung zur menschlich verbindlichen Aussage, die
sich in diesem Fall als Klage äussert, mag der wiederholte Gebrauch von
Ausrufewörtern sein. Nicht zufällig leitet Trakl die Verse seiner spätem
Gedichte so häufig mit Interjektionen ein: «O, wie alles ins Dunkel hin-



ZU GEORG TRAKL 1025

sinkt», «O, ihr Zeichen und Sterne». Vielleicht erinnert das erste Beispiel
den Leser an die ins Dunkel gleitenden Schatten aus «Musik im Mirabell».
Aber das Entscheidende ist eben gerade, dass der Vorgang der ins Dunkel
hinsinkenden Welt in «Anif» unmittelbar erlebt wird, während sich in
«Musik im Mirabell» noch der «Faun mit toten Augen» als betrachtendes
Medium dazwischenschiebt.

Aus der früheren Aneinanderreihung in noch fast impressionistischem
Stil ist eine Landschaft des Gefühls geworden, eine Seelenlandschaft, welche

zwar in der Natur und der realen Erlebenssphäre des Dichters wurzelt,
diese jedoch zu bedeutungs- und schicksalsträchtigen Zeichen erhöht. Die
Bilder stehen also nie um ihrer selbst willen da und auch nicht zur Erzeugung

gewisser Stimmungseffekte; als Zeichen verkörpern sie vielmehr
Wesensseiten des Traklschen Weltverständnisses, welches sich notbehelfs-
mässig in eine gedachte, ideale Welt und eine solche des Verfalls, der
bittern Schuld und der Verfallenheit aufgliedern lässt. Ein Notbehelf oder
eine Arbeitshypothese bleibt eine solche Aufspaltung insofern, als
derartige Abgrenzungen in Wirklichkeit überhaupt nicht gemacht werden können,

da die beiden Sphären letztlich ineinander überfliessen.

«Des Hügels gerechtes Mass», das «dunkle Wild» in seiner Friedlichkeit,
das mit dem «rosigen Menschen» der nächstfolgenden Strophe in einer
geheimen Beziehung steht, eventuell auch noch der «grüne Fluss»:m all diesen

Elementen vermag die ursprüngliche, heile Welt noch
durchzuschimmern. Sie strahlen jene Harmonie aus, welche das «Du» zu stiller,
liebender Betrachtung leitet und zum Tönen bringt. Und das Wohnen im
«Schatten der Esche» bezeichnet einen Zustand des Friedens, wie vor
allem das Adverb «stille» erkennen lässt. Aber — und damit nähern wir uns
den Zeichen der Vergänglichkeit — die Esche erscheint als herbstlicher
Baum. An dieser Stelle wird auch gleich deutlich, dass das still verweilende
«Du» der Dichter-Individualität in die beschriebene Herbst- und
Abendlandschaft einbezogen wird und selber einen Teil davon darstellt. Nicht
umsonst ist das Wild «dunkel». Ein typisch Traklscher Topos, symbolisiert
das Wild sehr oft die der Gnadenlosigkeit einer gottverlassenen Welt wehrlos

ausgelieferte Unschuld und somit einen Seelenzustand.

Die «bläuliche Witterung» erfreut zwar das Gemüt, aber der Anblick des

«sterbendejnj Laubfsj» erfüllt es mit Wehmut und dem Gedanken an die
ernste und wohl auch leidende Mutter. In der Klage «O, wie alles ins Dunkel
hinsinkt» liegt die Trauer darüber, dass die in den drei ersten Strophen
angetönten Dinge, die den Dichter mit Liebe erfüllen, ihm entschwinden.

Weitere, der belebten und auch unbelebten Natur entnommene Sinnträger

lässt vor allem die letzte Strophe erkennen: der «nächtliche Vogel
im kahlen Gezweig» — ein Bild, das gegenüber der «herbstlichen Esche» in



1026 ZU GEORG TRAKL

der ersten Strophe schon fast winterlich anmutet — ist zweifellos ein Todesbote.

Im «eisigen Wind» offenbart sich vielleicht die einsame Stimme Gottes;

jedenfalls lässt eine Parallelstelle aus dem bedeutenden Gedicht «Elis»
eine Interpretation in dieser Richtung zu. Die Schlussstrophe von «Elis»
lautet nämlich:

Immer tönt
An schwarzen Mauern Gottes einsamer Wind.

Mit den «gestrengen Zimmern» und dem «altejnj Gerät» evoziert der
Dichter zwar primär die elterliche Wohnung, erhebt seine Aussage jedoch
insofern in den Rang des Allgemeingültigen, als er ja nicht einfach vom
«Vater», sondern von den «Vätern» und dadurch im Namen einer ganzen
spätzeitlichen Generation spricht. Wie der ergraute Marmor aus «Musik im
Mirabell», wirkt auch die bürgerliche Behausung abweisend und sinnentleert.

In «Musik im Mirabell» vernehmen wir lediglich, dass «ein weisser
Fremdling» ins Haus tritt. Demgegenüber zeigt sich in «Anif», wie das
Erlebnis des Fremdseins in den altbekannten Räumen den einkehrenden
Sohn zutiefst schmerzt.

Wie wir bereits gesehen haben, beschreibt der Dichter von «Anif» die
herbstliche Seelenlandschaft nicht als aussenstehender Betrachter, sondern
erlebt sie als darin Miteinbezogener. In den beiden ersten Strophen
erscheint er als «Du», was eigentlich soviel bedeutet wie «Ich». In der dritten
Strophe «rührt die Stime das sterbende Laub». Die Stime steht für den
nachdenklichen, von Trauer und Wehmut erfüllten Menschen. In der vierten
Strophe erscheint der Dichter als «Fremdling», der in den altvertrauten
Räumlichkeiten der elterlichen Wohnung nicht mehr heimisch wird, und in
der fünften als «Geborener» und als «Seele». Zentrales Thema der fünften
Strophe ist die Schuld: zunächst sicher einmal die persönliche, dann aber
die Schuld des Menschen überhaupt, der durch die Geburt in das Dasein
irdischer Verstrickung eintritt. So mögen die «goldenen Schauer» in der
ihrer Betrachtung hingegebenen Seele den Gedanken an ihre Makelhaftig-
keit und Todesverfallenheit wachrufen. Von da her erweist sich der Traum
von den «kühlerefnj Blüten» vielleicht als eine Art Zuflucht zu freundlicheren,

die «männliche Schwermut» lindernden Vorstellungen. Nähe des Todes
drückt in der letzten Strophe auch das substantivierte Adjektiv des «Mon-
denen» aus, mit dem wir bei der letzten Wesensseite des dichterischen Ichs
angelangt sind. Parallelen dazu finden sich etwa im Gedicht «An den Knaben

Elis», wo der verstorbene Elis «mondene» Augen hat, oder auch im Bild
von den «mondenen Pfadefnj der Abgeschiedenen», in den Versen «Gesang
des Abgeschiedenen».



ZU GEORG TRAKL 1027

«Es ist die Seele ein Fremdes auf Erden»

«Seine Augen standen ganz fern. /Er war als Knabe schon einmal im
Himmel», so lautet die erste Strophe eines Gedichts, das Else Lasker-Schüler
Georg Trakl gewidmet hat. Man weiss, dass der Dichter — obgleich zeit
seines kurzen Lebens von guten, wohlgesinnten Freunden und Förderern
umgeben — bereits als Schüler gerne die Einsamkeit suchte und sich absonderte.

Seine von Zeitgenossen und Biographen oft erwähnte Menschenscheu,

seine Eigenschaft, auch ihm offenbar Nahestehende mit masslosen
und verletzenden Urteilen zu brüskieren, die Unfähigkeit auch, in einem
bürgerlichen Beruf Fuss zu fassen, all das sind letztlich nur die äusseren
Symptome einer schwermütigen und schmerzlich empfundenen Einsamkeit,

die den Dichter wie einen eisernen Panzer umgibt und ihm das Stigma
des Fremdseins verleiht.

Etwas vereinfacht lässt sich Trakls Daseinserfahrung von seiner inneren
Entwicklung her wie folgt beschreiben: Als Knabe offenen Sinnes erfährt
der Dichter die Welt in ihrer bunten Vielfalt. Bezaubert von dem Blau des

Himmels, der wärmenden Sonne und dem Reichtum kreatürlichen Lebens
ruft er in einem Jugendgedicht, das den Titel «An einem Fenster» trägt, freudig

aus: «Mein Gott, wie ist die Welt so reich!» Immerhin offenbart sich
bereits dem jugendlich Frühreifen, dass die bunten Bilder des Lebens von
Dämmerungen umdüstert sind, wie ein anderes Erstlingsgedicht, mit
«Confiteor» bezeichnet, verrät.

Mit zunehmender Deutlichkeit erfährt er, wie diese schöne Welt, an die
er sich so sehr klammert und die er lieben möchte, ihm zu entschwinden
droht, dem Verfall preisgegeben erscheint oder sich gar ins bedrohlich
Dämonische wandelt. Das anfängliche, kindliche Staunen schlägt in Entsetzen

um, aus welchem schliesslich die schwermütige Erkenntnis erwächst,
dass die Seele «ein Fremdes aufErden» ist, wie es in einem mit «Frühling der
Seele» überschriebenen Gedicht heisst.

Und doch hat er auch in seinen späteren Gedichten immer wieder Bilder
gefunden, deren Schönheit den Hörer oder Leser in ihren Bann zu schlagen
vermögen. Dabei schliesst das, was man in Trakls Lyrik die «schöne Welt»
nennen könnte, zwar wohl auch Elemente der salzburgisch heimatlichen
Landschaft oder der von Innsbruck ein. Aber gerade in den Gedichten von
1913 und 1914 erscheint diese «schöne Welt» von der Vorstellung eines

paradiesischen Urzustandes geprägt oder zumindest von der Idee einer
Zeit, da der Mensch sich mit seinem Schöpfer noch in frommem Einklang
befand.

Entscheidend für dieses lyrische Schaffen ist nun aber, dass die beiden
gegensätzlichen Sphären, jene der ausserzeitlichen Verklärung und die



1028 ZU GEORG TRAKL

gegenwartsbezogene der Verfallenheit, dicht beieinander liegen oder sich
gar durchdringen, wie in dem folgenden Ausschnitt aus «Helian»:

Leise und harmonisch ist ein Gang an freundlichen Zimmern hin,
Wo Einsamkeit ist und das Rauschen des Ahorns,
Wo vielleicht noch die Drossel singt.

Schön ist der Mensch und erscheinend im Dunkel,
Wenn er staunendArme und Beine bewegt,
Und in purpurnen Höhlen stille die Augen rollen.

Zur Vesper verliert sich der Fremdling in schwarzer Novemberzerstörung,

Unter morschem Geäst, an Mauern vollAussatz hin,
Wo vordem der heilige Bruder gegangen,
Versunken in das sanfte Saitenspiel seines Wahnsinns,

O wie einsam endet derAbendwind. f...]

Der Gang an den Zimmern hin scheint den Betrachter zu erfreuen, wie
den Adjektiven «harmonisch» und «freundlich» zu entnehmen ist. Das
«Rauschen des Ahorns» gehört zwar wohl zum Frieden der Natur, aber
dabei gilt es zu berücksichtigen, dass vom «Ahorn» mitunter auch Bedrohung

ausgehen kann; beispielsweise erscheint er als Baum, dessen «tolle
Röte blendet» («Abendspiegel»), andernorts spricht Trakl wiederum von
«des Ahorns schwarzefrj Last» («Die Verfluchten») oder vom «rostigen
Ahorn» («Herbstliche Heimkehr», 2. Fassung). Dementsprechend erfreut
sich das Gemüt am Gesang der Drossel, aber diese kann daneben — wie
übrigens auch die Amsel — Verkünderin des Untergangs sein.

Was die nächste Strophe angeht, so hat namentlich Walther Killy,
Mitherausgeber der kritischen Trakl-Ausgabe, durch Vergleiche der Vorstufen
und Textvarianten erstmals festgehalten, dass selbst jenes Bild des schönen
Menschen seine Vorläufer in Vorstellungen des Verfalls findet, da nämlich
in früheren Lesarten hintereinander vom «sterbenden», vom «verwesenden»
und schliesslich vom Menschen im Wahnsinn die Rede ist. (Vgl. W Killy,
Über Georg Trakl, Göttingen, 3. Aufl., 1967, S. 62). Reiner Ursprung und
unheilvolle Gegenwart lassen sich also nicht mit schematischer Konsequenz

auseinanderhalten: Sie greifen ineinander über und daher auch die
Zeitalter. Damit hängt zweifellos zusammen, dass Trakl zwar sehr häufig
Motive aus dem biblischen, dem legendären oder auch dem antiken
Vorstellungskreis verwendet, aber praktisch nie historische Gestalten zum



ZU GEORG TRAKL 1029

Zuge kommen lässt, freilich mit einer wichtigen Ausnahme, auf die noch
einzutreten sein wird.

Das bei ihm immer wieder vorkommende Bild des «Aussatzes» — schon
von der biblischen Überlieferung her mit dem Begriff der Schuld verknüpft
— findet sich auch in diesem Gedicht. Daran zeigt sich, dass Krankheit und
Verfall eigentlich Symptome sind für die metaphysische Ungeborgenheit
des Menschen in einer Zeit, da Gott nicht mehr geglaubt wird und da — wie
es vor allem für den «Fremdling» zutrifft — sich der Mensch auf sich selbst
zurückgeworfen sieht. Daher endet auch der Abendwind, der vielleicht die
schmerzliche Isolation hätte lindern können, einsam. Die Seele ist nicht nur
fremd auf Erden, sondern auch vor ,Gott, da ihr die Kraft fehlt, das

geschaute Menschenideal, wie es im «heiligefnj Bruder» durchschimmert,
zu verwirklichen. In letzterem wird das ordnende, orphische Harmonieprinzip

sichtbar, das sich nicht selten als «sanfter» oder auch «weicher
Wahnsinn» manifestiert und das dem Dichter erlaubt, wenigstens vorübergehend

in seine hellere Welt zurückzufinden.

Fremde auf Erden stellen auch die Schlüsselfiguren «Elis» und «Helian»
dar, deren Herkunft lediglich vermutet, aber aufgrund der überlieferten
Quellen nicht eindeutig geklärt werden kann. Es sind dies Gestalt gewordene

Schöpfungen des Traklschen Kosmos, die, Orpheus, Christus oder
den heiligen Märtyrern ähnlich, als Leidende die schmerzliche Polarität
verkörpern zwischen idealer und unheilvoller Welt. Im Falle des «Kaspar
Hauser Lieds» jedoch lehnt sich der Dichter — was sonst meines Wissens
nirgends vorkommt — an eine historische Figur an, welche Trakl dann freilich

in seinem Sinn umdeutet. Bemerkenswert ist hierbei ein im April 1912

geschriebener Brief an den Schulfreund Erhard Buschbeck, in dem er dem
Adressaten mitteilt:

«Ich hätte mir nie gedacht, dass ich diese für sich schon schwere Zeit in der brutalsten und
gemeinsten Stadt würde verleben müssen, die auf dieser beladenen u[nd] verfluchten Welt
existiert. Und wenn ich dazudenke, dass mich ein fremder Wille vielleicht ein Jahrzehnt hier
leiden lassen wird, kann ich in einen Tränenkrampf trostlosester Hoffnungslosigkeit verfallen.

Wozu die Plage. Ich werde endlich doch immer ein armer Kaspar Hauser bleiben.»

Am 1. April 1912 hatte er nämlich in Innsbruck seinen Dienst als

Militärapotheker des dortigen Garnisonspitals angetreten.

Das «Kaspar Hauser Lied», das von mir aus gesehen zu den schönsten
Schöpfungen Trakls zählt, dürfte vermutlich anderthalb Jahre später, und
zwar ebenfalls in Innsbruck entstanden sein, was doch zeigt, dass das Motiv
des Kaspar Hauser den Dichter über einen längeren Zeitraum hin beschäftigt

hat.



1030 ZU GEORG TRAKL

Kaspar Hauser Lied

Für Bessie Loos

Er wahrlich liebte die Sonne, die purpurn den Hügel hinabstieg,
Die Wege des Walds, den singenden Schwarzvogel
Und die Freude des Grüns.

Ernsthaft war sein Wohnen im Schatten des Baums
Und rein sein Antlitz.
Gott sprach eine sanfte Flamme zu seinem Herzen:
O Mensch!

Stille fand sein Schritt die Stadt am Abend;
Die dunkle Klage seines Munds:
Ich will ein Reiter werden.

Ihm aberfolgte Busch und Tier,
Haus und Dämmergarten weisser Menschen
Und sein Mörder suchte nach ihm.

Frühling und Sommer und schön der Herbst
Des Gerechten, sein leiser Schritt
An den dunklen Zimmern Träumender hin.
Nachts blieb er mit seinem Stern allein;

Sah, dass Schnee fiel in kahles Gezweig
Und im dämmernden Hausflur den Schatten des Mörders.

Silbern sank des Ungebornen Haupt hin.

Sonne, Wege des Walds, singender Vogel, Freude des Grüns, das sind
Wesenheiten aus des Dichters schöner Welt, dem harmonischen Urzustand.

Dementsprechend führt Kaspar Hauser im «Schatten des Baums» ein

reines, gottgefälliges Leben. Gott erscheint Kaspar Hauser daher nicht mit
den Zeichen der Rache oder der Verstummtheit, wie wir sie von andern
Textstellen kennen, sondern als «sanfte Flamme». Die Zwiesprache
zwischen Gott und Mensch ist noch vorhanden, was es rechtfertigt, Kaspar
Hauser mit der Gestalt Christi in Verbindung zu bringen. «Am Abend», was
auch heissen kann «am Abend seines Lebens», führt sein stiller Weg Kaspar
Hauser in die Stadt, wo, mit dem Dichter zu reden, «kalt und böse ein verwesend

Geschlecht wohnt» (vgl. «Der Abend»). Dadurch, dass der Wunsch, ein
Reiter zu werden, als Klage aus seinem Munde kommt, scheint es fast, als

ob Kaspar Hauser ahnte, er würde sein Lebensziel nie erreichen. Beim Bild
der ihm folgenden Dinglichkeiten aus Natur und Landschaft denkt der



ZU GEORG TRAKL 1031

Leser etwa an die Sage von Orpheus. Was aber in der antiken Überlieferung

Bewegtheit einer schönen, durch Musik und Gesang in harmonische
Ekstase versetzten Welt ist, das scheint bei Trakl ins Böse verkehrt und
kündigt die Nähe des Mörders an. Die «weissen Menschen» wirken bedrohlich

oder auf jeden Fall undurchsichtig.
In der fünften Strophe nehmen die Jahreszeiten ihren Lauf, und mit

ihnen verrinnt auch die Kaspar Hauser von der Vorbestimmung zugemessene

Erdenfrist. Die rasche Folge vom Frühling über den Sommer zum
Herbst mag auf die Kürze dieses Daseins hindeuten, das erlöschen muss,
bevor es seine Entfaltung erlebt hat. Aber der Herbst offenbart sich dem
«Gerechten» (selbstverständlich ein Beiname für Kaspar Hauser) vor dessen

Ende nochmals in seiner sanften Schönheit.
Wenn es Nacht wird, erblickt Kaspar Hauser seinen Stem, verdeutlicht

sich ihm sein persönliches Schicksal, dem auf der Ebene der christlichen
Überlieferung der Kelch des Leidens entspricht.

Mittlerweile ist der Winter angebrochen, der den Schnee bringt, den
Vorboten des Verhängnisses. Allein schon die Kürze der lediglich aus zwei
Versen bestehenden vorletzten Strophe zeigt an, dass das Ende bevorsteht.
Nur durch die Länge der zweiten Zeile, an deren Ende sich ein Punkt
findet, erfährt die Bluttat eine die Spannung fast zum Zerreissen steigernde
Verzögerung. In der Schlusszeile, der kürzesten und letzten Strophe des

Gedichts, erfüllt sich das grauenvolle Verhängnis: Kaspar Hauser wird von
seinem Mörder enthauptet.

Kaspar Hauser, so haben wir gesehen, ist der gottgefällige Mensch oder
eben der «Gerechte». Dem fügt sich in der Schlusszeile noch das Kennwort
der «Ungeborne» bei, eine Charakterisierung, die zweierlei beinhalten mag:
Mit der Geburt tritt der Mensch in das Reich der Schuld ein, entsprechend
dem Vers «Gross ist die Schuld des Geborenen» aus «Anif». Der «Ungeborne»

ist der schuldlose, reine Mensch, der sein Todesschicksal mit Christus

teilt. Die Vorstellung vom «Ungebornen» kann sich aber auch auf den
von einer dunklen Vorsehung zu einem frühen Ende bestimmten
Menschen beziehen, der sterben muss, bevor er überhaupt gelebt hat. Dadurch,
dass er auch als «Reiner» und «Gerechter» dem Strudel spätzeitlich
irdischen Geschicks nicht entrückt bleibt, wird Kaspar Hauser zu einem
typisch Traklschen Fremdling.

Aufgrund dieser Darlegungen erscheint es wohl kaum mehr abwegig,
von Kaspar Hauser und den entsprechenden Varianten des Fremdlingsmotivs

eine Linie zu ziehen zum Fremdling Georg Trakl selber. Ein solcher
nämlich ist er der Welt in einem doppelten Sinne geblieben: Einmal
dadurch, dass er sie als morsch und bedrohend zugleich erlebte und somit



1032 ZU GEORG TRAKL

in ihr nicht heimisch werden konnte, wobei sich im Ausbruch des Ersten
Weltkriegs des Dichters düstere Visionen bitter bewahrheiten sollten. Das
künstlerische Beziehungsgeflecht der Symbole, in dem die Elemente
«Herbst» und «Abend» eine derart dominante Rolle spielen, lässt an Trakls
apokalyptischer Vorahnung, einer untergangsreifen Spätzeit anzugehören,
kaum Zweifel offen.

Dazu kommt der andere Aspekt, auf den ich gleich zu Beginn hingewiesen

habe: ich meine die Tatsache, dass Trakl nicht nur persönlich subjektiv
der Welt fremd gegenübersteht, sondern dass ebenfalls sein Werk auf den
Leser befremdend wirkt, trotz der Begeisterung, die es stets von neuem zu
wecken vermag. So bleibt — die immer noch wachsende Zahl der Publikationen

unterstreicht das nur — Rilkes Frage auch hundert Jahre nach der
Geburt des berühmten Salzburger Frühexpressionisten unbeantwortet.

Ausgaben: Georg Trakl: Dichtungen und Briefe. Historisch-kritische Ausgabe.
Herausgegeben von Walther Killy und Hans Szklenar. 2., ergänzte Auflage. Salzburg: Otto Müller
Verlag, 1987. — Georg Trakl: Werke, Entwürfe, Briefe. Herausgegeben von Hans-Georg
Kemper und Frank Rainer Max. Stuttgart: Reclam, 1986. (Reclams Universalbibliothek;
Nr. 8251).

Gtctf piê '4 Gerber

Ms*
*• \jr ©ei*«-
<4/GALA

Gerber


	Fremdling in Herbst und Abend : Georg Trakl im Lichte ausgewählter Lyrik

