
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 69 (1989)

Heft: 10

Artikel: Die erlesenen Tränen Johann Georg Zimmermanns : Versuch über den
getrübten Blick in aufgeklärter Zeit

Autor: Langenbacher, Andreas

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-164686

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-164686
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Andreas Langenbacher

Die erlesenen Tränen
Johann Georg Zimmermanns

Versuch über den getrübten Blick in aufgeklärter Zeit

«Lasst mich weinen! Tränen beleben
den Staub. Schon grunelt's.» (Goethe)

Wenn auch literarische Texte mehr und mehr im submarinen Blau von
Bildschirmen erscheinen, dort verfasst, abgerufen oder eingegeben werden,

wenn Charaktere und Lettern solchermassen digital versetzt, dem
körperlichen Einschlag psychischer Bewegung entzogen, wie stumme Tiefseefische

in einem Aquarium ihr <cooles> Eigenleben führen, dann lohnt sich
vielleicht ein Blick auf ein Phänomen, das mit solchen neuen Schreibtechniken

historisch zu werden beginnt. Während man sich nämlich heute darum
bemüht, die Qualität der Monitoren von Textverarbeitern immer mehr zu
verbessern, damit das Auge, durch ihre Strahlung und ihr Geflimmer
irritiert, sich nicht trübe und in Tränen übergehe, vergisst man nur allzu
schnell, dass es eine Zeit gab, da es das eigentliche Ziel des Schreibenden
war, den Leser ganz allein durch den Inhalt seiner aufs Papier geschriebenen

Worte soweit zu bringen — dass er in Zähren zergehe.
Dass die hohe Zeit solchen affiziert-affizierenden Schreibens, das

«tintenklecksende Saeculum» auch eines des Weinens war, ist durch die
Literaturgeschichte schon reichlich belegt worden. Die Tränen St. Preux', Werthers

und Siegwarts sind längst gezählt, typologisiert und an einer langen
Perlenkette süsser Wehmut aufgereiht, seit geraumer Zeit sogar in einem
Sammelband eines Kolloquiums theoretisch präserviert.

Man ist sich einig, bürgerliche Innerlichkeit und literarische Öffentlichkeit

des 18. Jahrhunderts wurden, wie nie zuvor, durch eine reichhaltige
Semiotik des Weinens geprägt, miteinander vermittelt und — verfärbt. Die
literarische Träne ist dabei nicht nur Signatur, sondern auch Stigma eines
erwachenden bürgerlichen Selbstverständnisses, einer Empfindsamkeit
und Gefühlskultur, die sich im melancholischen Abseits, aller höfischen
Repräsentation abgewandt, ostentativ im Kreis der Familie und Freunde,
im Interieur, beim Lesen und Schreiben oder im sympathetischen Naturgefühl

konstituiert. Darüber hinaus ist sie aber auch Zeichen einer durch die
Zivilisation veränderten Form von Affektmodellierung, in der das individuelle

Gefühlsleben, das authentisch Innere und das persönlich Verbürgte



808 ZU JOHANN GEORG ZIMMERMANN

an Wichtigkeit und Ausdruckskraft gewinnen. Vielen literarischen Tränen
haftet als solchen affektiven Selbstvergewisserungen zugleich etwas Resi-
gnatives wie Offensives, etwas Belastendes wie Entlastendes, Natürliches
wie Künstliches an. Kein Wunder also, dass in der anbrechenden Psychologie

jener Zeit das Weinen oft als «vermischte Empfindung» oder als
«Annehmlichkeit des Missvergnügens» abgehandelt wird. Damit wird nicht
nur die innere Ambivalenz, sondern auch der sozile Rahmen bezeichnet, in
welchem dieses entsteht. Einer Sonderform literarischen Weinens, wie sie
gerade im 18. Jahrhundert mehr und mehr zur Darstellung gelangt, nämlich

dem Weinen über eigenen und fremden Texten, wurde bis anhin noch
wenig Beachtung geschenkt. Dabei stellt solches Weinen eine gängige Technik

oder gar Taktik literarischer Identitätsfindung dar, die zuweilen auch
Identitätserfindung ist. Das Weinen über Texten, wie es sich in Texten
darstellt und sich ausdrücklich der Ansicht des Lesers stellt, bildet nämlich
niemals nur unmittelbare Affektäusserungen ab. Es ist immer zugleich —
und oftmals vorrangig — Textmodellierung, Mittel literarischer Illusionsbildung,

Moderierung und öffentliche Erprobung literarischer Produktion.
Es gehört zu einem wichtigen Teilstück jener repräsentativen Innerlichkeit),

die, auch übers Literarische hinaus, mehr und mehr bürgerliche
Selbstdarstellung prägt.

Als beglaubigtes Zeichen der inneren Anverwandlung von Geschriebenem,

vor allem der heiligen Schrift, hatte — wie ein kurzer Blick auf die
Vorgeschichte literarischen Weinens zeigt — schon seit frühester Zeit die
religiöse Tränenmetaphorik gedient. Eine Metaphorik, die sich nicht von
ungefähr gerade im Christentum, der Buchreligion par excellence, so stark
ausgeprägt hat. Schon Augustin spricht in seinen «Bekenntnissen», nach
seiner Bekehrung durch die heilige Schrift, nur noch abschätzig von jenen
weltlichen Büchern, «deren Seiten nicht das Angesicht der Frömmigkeit
tragen, nicht von Tränen der Bekenntnis oder vom Opfer eines tiefbetrübten

Geistes und eines Herzens demütig zerknirscht sind».
Tatsächlich können Augustins «Bekenntnisse» als folgenreicher, ja geradezu

paradigmatischer Versuch gelesen werden, sich mit Haut und Haar,
vor allem aber mit Tränen der Autorität eines Textes zu unterwerfen, sich
ihm einzuschreiben, nicht zuletzt auch, ihn seiner eigenen Individualität
gemäss fortzuschreiben.

Auch in Thomas von Kempens vielgelesenem «Buch der Nachfolge
Christi» vermittelt die «heilige Tränenflut» den Gläubigen, im Sinne einer
regelrechten Transsubtantiation, mit dem Leibe Christi «wie er in Schrift
und Sakrament zwar wahrhaft gegenwärtig, aber unter fremder Gestalt
verborgen ist».

Erst recht zum hermeneutischen Schlüssel der Exegese wird die Träne
bei Luther. Der Reformator, dem «Weinen vor Wirken» geht und «Leiden



ZU JOHANN GEORG ZIMMERMANN 809

alles Tun übertrifft», schreibt in der Vorrede zu seinen «Deutschen Schriften»

auf Augustin verweisend: «Denn alles andere Schreiben soll in die
Schrift und zu ihr, wie Johannes zu Christus, weisen — wie er spricht: <Ich

muss abnehmen, dieser muss zunehmen>.»
In diesem Sinne soll der Gläubige «die im Buche geschriebenen Worte

immer treiben und reiben, lesen und wiederlesen, mit fleissigem Aufmerken

und Nachdenken, was der heilige Geist damit meint.» Dabei soll er
«grosse Mulden voll Tränen weinen... auf dass er ja nicht mit der Vernunft
dreinfalle und sein eigener Meister werde. Denn daraus werden Rottengeister,

die sich lassen dünken, die Schrift sei ihnen unterworfen und leicht
mit der Vernunft zu erreichen.»

Nach solchen Vorlagen und Mustern religiöser Selbstfindung spielen
sich auch noch viele der von Tränen besiegelten, pietistischen Selbstbeobachtungen

und daraus hervorgehenden psychologischen Selbstbetrachtungen

des 18. Jahrhunderts ab. <Selbstanklagen>, <Zerknirschungen>, <Durch-
brüche> und <Erweckungen> finden ja immer wieder angesichts von
Erbauungsbüchern, Heiligenviten und unnachahmlicher Zitate aus der Bibel
statt. So wird noch Karl Philipp Moritz' «Anton Reiser», der erste
psychologische <Held> in der Literatur jener Zeit, vor seinen ausgiebigen weltlichen

Lektüren eine Erbauungsschrift lesen, «worin der Process der ganzen
Heilsordnung durch Busse, Glauben und Gottselig Leben, mit allen
Zeichen und Symptomen ausführlich beschrieben war.» Unter diesen Zeichen
und Symptomen wird «die Träne» zuvorderst stehn.

Bei Geliert, der in sein Tagebuch noch manche solche Träne der
Herzenszerknirschung tröpfeln lässt, zeichnet sich nun aber eine neue und
gerade fürs 18. Jahrhundert symptomatische Form des Weinens über
einem Texte ab. Die heilige Tränenflut wird dabei durch eine weltliche, das

spirituelle Weinen durch ein <anthroplogisch> empfindsames ersetzt. Es ist
kein Gebet oder Bibelzitat, sondern der sentimentale Bestseller der Zeit,
der ihn sich selbst in einer befreienden «Flut von Tränen» geniessen lässt.

Geliert, der «soviele Jahre weder über Natur noch Nachahmung hat weinen
können», schreibt, als handle es sich dabei um ein welthistorisches Ereignis,
über seine Lektüre von Richardsons «Clarissa»:

«Und heute, diesen Morgen den dritten April zwischen 7 und 10 Uhr
(gesegneter Tag —) habe ich geweinet..., mein Buch — mein Pult — mein
Gesicht — mein Schnupftuch durch — durchgeweinet, laut geweinet, mit
unendlichen Freuden geschluchzet... als wäre ich das seelige Gemische
von Glück und Unglück, von Liebe und Schmerz, von Tugend und
Schwachheit gewesen ...»

Das ist nicht mehr ein Weinen als Selbstaustreibung und Selbstverleugnung,

als Abnehmen angesichts eines Textes, der die Autorität des
Übersinnlichen bewacht, sondern Weinen als <befreite> Sinnlichkeit, welche



810 ZU JOHANN GEORG ZIMMERMANN

durch den Text stimuliert das Selbstgefühl erhöht. Geliert hat hier nicht im
moralischen Sinne über seine sündhafte Natürlichkeit geweint, sondern
ästhetisch bewegt, mitten durch diese hindurch. Dabei fährt das Schluchzen
gleichsam syntaktisch in die Sprache ein, wird auf deren Oberfläche laut.
Das Weinen wird hier nicht bloss als Vorgang der Exkorporation im Text
bezeichnet, es will sich selbst in sprachlicher Unmittelbarkeit dem Text
inkorporieren. Dass Gellerts Tränenflut dabei nicht den Leser, sondern
den Text, der sie in Gang gesetzt hat, buchstäblich wegschwemmt, scheint
kein Zufall zu sein, denn hier hat der Text mit seiner Konsumation seinen
Zweck erfüllt. Der Leser beugt sich keiner rigiden Gesetzeskraft oder
memorierbarer Vorbildlichkeit, sondern er lässt sich genüsslich affizieren,
bereichern, um gleichermassen sinnlich und moralisch berührt aus ihm
hervorzutreten — vielfach um ihn schon bald vergessend zum nächsten zu
gehen. Er hat sich, wie es die Zeit auszudrücken liebt, «satt und blind geweinet»,

wobei dieses immer wieder ins eigene Schreiben hineinverlängerte
Bewegtwerden und Gerührtsein — dieses regelrechte Angerührtwerden —

zur Hauptsache wird.
Eine solche Anwandlung, wie sie Geliert um die Jahrhundertmitte nicht

nur stolz in einem Brief beschreibt, sondern auch als «herzrührende
Schreibart» programmatisch fordert und theoretisch reflektiert, wird schon

gegen Ende des aufgeklärten Jahrhunderts, das mit der Literatur solcher
empfindsamer Selbstentblösser zunehmend abgeklärter umzugehen
scheint, mit spöttischer Kritik bedacht. Als «Dissenterie der Seele» oder als

«hydraulische Kunst» wird Jean Paul, selbst nicht ganz vor empfindsamen
Anwandlungen gefeit, solches selbstgenüssliches und ostentatives Weinen
bezeichnen, als ein Weinen, das das Sichtbarmachen und Provozieren von
Gefühlen vor diese selber stellt.

Im folgenden soll es aber weniger um die Psychologie des Pietismus oder
der daraus hervorgehenden Gefühlskultur der Empfindsamkeit als

Voraussetzungen zu solchem Weinen gehen, sondern um den Zusammenhang,
den diese explizite Thematisierung gefühlvoller Lese- und Schreibsituationen

mit der <Literaturexplosion> des 18. Jahrhunderts hat: Dass gerade die
Zeit der vor Überanstrengung tränenden Augen von immer mehr
Viellesern auch die Zeit des empfindsamen Schluchzens über Texten ist, muss
in einem gesehen werden. Es sind nämlich durchaus diese Vielleser, welche
als Vielschreiber ihre Texte verschwenderisch mit Tränen einsegnen.

Einer dieser Vielleser und -Schreiber, dessen Blick sich öfters über Texten

trübt, um darin überzugehen, war der heute in Vergessenheit geratene
Schweizer Arzt und Popularphilosoph Johann Georg Zimmermann. Dieser

1728 in Brugg geborene Lieblingsschüler Albrecht von Hallers, dem
nach seinem Studium in Göttingen und seiner Tätigkeit als Stadtarzt von
Brugg, eine äusserlich ebenso glänzende wie innerlich hypochondrisch zer-



ZU JOHANN GEORG ZIMMERMANN 811

quälte Karriere als königlicher Leibarzt> und Literat in Hannover beschieden

war, hat sich die salonfähig gewordenen Tränen der Zeit auf eine ganz
spezielle, äusserst raffinierte Art zu eigen gemacht. Es lohnt sich, Zimmermanns

«hydraulische Kunst» etwas genauer anzusehen, zeigt sie doch, dass
die tränenselige Gefühlskultur jener Zeit nicht nur Symptom bürgerlicher
Innerlichkeit war, sondern auch etwas mit den äussern veränderten
Produktions- und Rezeptionsbedingungen von Literatur zu tun hat — dass sie
auch Medienereignis war.

Was der berühmte Arzt, der bei Albrecht von Haller über die Reizbarkeit

von Muskel- und Nervenfasern dissertiert hatte, später als galanter
Höfling und misanthropischer Melancholiker in einer Person in seinen
einsamen Stunden als Schriftsteller praktizierte, könnte man vorerst etwas
schlacksig als <Recycling>, die Wiederaufarbeitung von Texten bezeichnen.
Weder beim Lesen noch beim Schreiben hat der philosophische Arzt seine

Augen überfliessen lassen, sondern gerade dort, wo sich diese beiden
Tätigkeiten überschneiden: beim Paraphrasieren, Zitieren, Kommentieren
und <Präparieren> fremder, meist empfindsamer Texte, welche er vielfach
ohne Anführungszeichen in seine eigenen Ausführungen integriert.
Zimmermanns Tränen fliessen, durch Tränen literarischer Texte animiert —
oder «gereizet», wie er als kundiger Physiologe sagt — wiederum in den
eigenen Text ein. Zirkulieren. Als kleine <Infusionen> halten sie den literarischen

Kreislauf mit persönlichem Einschlag in Gang. Zugleich aber geben
sie die fehlenden Gänsefüsschen einer ebenso extensiven wie einfühlenden
Zitationsweise ab, eine Art Kopierflüssigkeit. Es ist einem, als ob Zimmermann

mit seinen Zähren, die, wie er beteuert, beim Lesen und Schreiben
auf seine Bücher und Handschriften fallen, wie mit einer magischen Tinktur

den fremden, ihn berührenden Text nachschreibend zu löschen
versuchte, um ihn sich anzueignen, daraus schliesslich seinen eigenen Text
hervorzutreiben. Es geht ihm dabei buchstäblich um den fliessenden Übergang,

um die Durchlässigkeit des fremden für den eigenen Diskurs, welcher
sich erst an jenem aus- und umformend artikuliert.

In Zimmermanns ebenso monumentalen wie monomanen, zu seiner
Zeit äusserst populären Werk «Über die Einsamkeit», das aus einem heute
merkwürdig anmutenden Gemisch aus eifriger Kompilatorik, empfindsamen

Stossseufzern und spätrationalistischer Gedankenschärfe besteht,
findet sich an einer der unzähligen Stellen, wo über «süsse Wehmut» und
«namenlose Melankolie» gehandelt wird, die folgende Passage:

«Rousseau hatte diese Melankolie in Vevay als er dort an den schönen
Ufern des Genfersees gieng. Mein Herz, sagt er, warf sich mit Gewalt und
Hitze in Tausend unschuldige Glückseligkeiten; ich ward aufs zärtlichste
erweichet, ich seufzte — ich weinte, wie ein Kind. Ach wie oft setzte ich



812 ZU JOHANN GEORG ZIMMERMANN

mich dort auf einen grossen Stein hin und sah mit Vergnügen, wie meine
Thränen ins Wasser fielen.»

«Auch ich schrieb diese Zeilen nicht ohne Thränen der süssesten

Erinnerung», fährt Zimmermann aus einem Guss in eigener Sache fort, «in meinem

siebzehnten Jahre sass ich unter gleichem Drucke, oft in stillen Schatten,

an denselben schönen Ufern.»
Damit werden die Tränen Rousseaus, die als vorbildlicher Ausdruck von

Naturseligkeit, darin aber auch als Zeichen narzisstischer Regression wie
pantheistischer Selbsterweiterung auf den Seespiegel fallen, von Zimmermann

als verbürgte Intensitäten in den Satzspiegel seiner eigenen Handschrift

übergeführt, wo sie sich mit seinen eigenen Tränen vermengen. Dort
sollen sie nun vereint ihre Kreise ziehen und in der Vermischung einen

neuen, nämlich seinen Text konstituieren. Der Spiegel der Natur wird für
den vehementen Apologeten gelehrter Einsamkeit, der in seinem geliebten
Kabinett seine vom vielen Lesen und Schreiben ermüdeten Augen nicht im
Blick durchs Fenster, sondern auf ein eigens dafür aufgehängtes, grünes
Wachstuch stärkt, zum Spiegel der Schrift, der Schriften, an deren
Schnittpunkten und Überlagerungen er seine Augen nässt, damit sich daran sein
eigenes Schreiben formiert, im Gewände der Unmittelbarkeit formuliert.

«Unter gleichem Drucke», schreibt Zimmermann, sei er gesessen. Das

mag zwar stimmen, aber im Moment, wo er dies vermerkt, sitzt er vor allem
unter dem Druck eines exemplarischen Textes, der ihn berührt, in den er
sich, wie Rousseau in die Natur, körperlich einzuschreiben, aus dem er sich
als Autor herauszulesen versucht. Nicht zufällig fallen seine Tränen vielfach

an den Nahtstellen von Lesen und Schreiben, von Kopie und
Kommentar, Identifikation und Inspiration; denn es gilt, den fremden Text unter
dem <Tintenfrass> der eigenen Zähren aufzuweichen, ihn sich anverwandelnd

zu vergessen, um ihn fortzuschreiben. Und so fährt Zimmermann,
nachdem er sich im Duktus und im Tonfall des fremden Textes eingefunden
hat, nun raunend in Sachen eigener Einsamkeit fort: «... So sanft, so süsse

leiden, traurig seyn ohne recht zu wissen warum, und dann doch die
Einsamkeit allen vorziehen, gerne alleine seyn, an dem klaren See, auf Felsen,
in Klüften, in schwarzen Gehölze, nur gefallen finden an Schönheiten
erhabener oder lieblicher Natur, die der Weitling verachtet.»

Solches Weinen verinnerhcht und soulagiert zugleich, es setzt das
einfühlsam Gelesene, die Übermacht des schon Geschriebenen, an das selbst
noch zu Schreibende frei. «Jedes in solcher Abgeschiedenheit und Stille
gelesene und genossene Buch greift tiefer in die Seele, verwebt sich genauer
mit unseren Gedanken, wirkt gewaltiger ins Herz», schreibt Zimmermann.

Schon eine Seite später taucht eine ähnliche Taktik des Weinens als

Vereinnahmung, Anverwandlung und Umwandlung von Geschriebenem auf.
Diesmal geht es um Magnus Hirschfeld, den führenden Theoretiker der



ZU JOHANN GEORG ZIMMERMANN 813

Landschaftsgärtnerei jener Zeit. Was der Freund Zimmermanns in seiner
«Gartenbaukunst» über die Funktion des Wassers im Gelände vermerkt,
nämlich, dass es in der Landschaft ist, «was die Spiegel in einem Gebäude
sind und was das Auge an dem menschlichen Körper ist», scheint dem
schreibenden Arzt auch eine Grundlage für die Arbeit am Text abzugeben:

«Meine Tränen flössen mir nur heisser, geliebter Hirschfeld», schreibt
Zimmermann, «als dein schönes Buch über das Landleben herauskam, und
du mir das Buch schenktest, und ich die rührende Stelle fand, in der du
scheinest mir ins Herz zu rufen: Thränen vertrocknen unter dem mitleidigen

Säuseln der Luft, das Herz zerschmilzt in eine stille Wehmut. Die
Erquickungen der Natur kommen uns überall entgegen, und wir empfangen

mit ihnen eine sanftere Linderung der Schmerzen. Die traurigen Bilder
verschwinden nach und nach.»

Die durch den Naturgenuss <vertrockneten> Tränen Hirschfelds pressen
dem einsam schreibenden Leser Zimmermann neue aus, mit denen er sich
«laxiert», zugleich aber, wie ein Aquarellist, sein Bild laviert, um ihm eine
neue Tönung zu geben. Nachdem er nämlich mit dem ihn affizierenden
Text Hirschfelds als einer zweiten Natur verschmilzt, sich in fast filmischer
Weise in ihn einblendet, kann er sich dessen Landschaft auch als Sprache
zu eigen machen, sie als sanfter Gärtner ummodellieren und weitergeben.
Und so fährt der wehmütige Naturbetrachter als Leser nun in eigener
Sache über die schwermütigen Naturfreunde schwärmend fort: «... sie teilen

ihr Unglück mit der ganzen ruhigen Schöpfung umher, pflanzen gerne
weinende Weiden und Rosen auf Gräbern, zeichnen und bauen Monumente,

dichten Lieder, kleiden den Tod in liebliche Gestalten.»
Damit bezeichnet Zimmermann eigentlich gerade das, was er mit und an

Hirschfelds Text unternimmt. Sich weiden am Weinen über einen empfindsamen

Text pflanzt sich in den «weinenden Weiden» des eigenen Schreibens

fort.
Die «vermischten Empfindungen», zu denen die Theoretiker der

Empfindsamkeit das Weinen zählen und von denen sie annehmen, «dass sie
unter allen Empfindungen die angenehmsten sind, weil sie der Seele eine

neue, angenehme Stimmung geben», wären auch einmal als solche
Einmischung und Vermischung in und mit Texten zu sehen, als eine Strategie
produktiven Vergessens, an der sich ein guter Teil eigener Autorschaft gewinnt.
Sich «satt», «blind» oder gar «die Seele aus dem Kopf» zu weinen, gewinnt
darin die Funktion des Sich-Einfindens in und wieder -Herausnehmens aus
einem expandierenden literarischen Raum. Tränen scheinen solchermas-
sen immer wieder die Insignien und Markierungen sich konstituierender,
zugleich problematisierender Autorschaft zu sein. Sie verflüssigen das
Manifeste und übergeben es der eigenen schöpferischen Latenz, an der sich
das Gelesene transformierend weiterschreiben lässt.



814 ZU JOHANN GEORG ZIMMERMANN

Zimmermann selbst scheint jedenfalls schon ziemlich exakt auf den
entsprechenden Ort des Schreibens zu verweisen, wenn er zu seiner eigenen,
kompilatorischen Arbeit an seiner grossen Monographie über die Einsamkeit

vermerkt:
«Bey der übelsten Laune muss man sich bestreben, doch in irgend einer

Absicht zu lesen. Zwecklos lesen wir nie, wenn wir nur immer Feder oder
Bleystift beym Lesen in der Hand haben, immer die neuen Ideen anzeichnen,

oder was die schon vorhandenen Ideen berichtigt. Alles Lesen wird
man müde, sobald man sich oder andern nicht zueignet was man liest, und
dabei nicht selbst auf eigene Gedanken kommt.»

Und tatsächlich, wenn Zimmermann in beschwörendem Tonfall und
wiederum «mit feuchten Augen» das selbst- und weltvergessene Schöpfertum

Petrarcas an den Quellen von Vaucluse solchermassen <anstreichend>
und paraphrasierend beschreibt, treibt er selbst dabei ein Quellenstudium
ganz anderer Art. In der äusseren Landschaftsbeschreibung bildet sich hier
eine innere Dynamik ab, wie sie für solch sentimentalisch literarisiertes
Naturempfinden — welches vor allem Textempfinden ist — typisch scheint:

«Die Grotte, die über dem Wasser hängt, das klarer ist als Kristall, wo du
im Schatten sitzest, deine Augen an dem angenehmen Schauspiel weidest,
deinen Geist erhebst, und deine Meisterstücke hervorbringst. Die Güter
dieser Welt betrachtest du da als ein verschwindender Schatten, und
entsagst ihnen, um nützlicheren Gebrauch der Zeit. Wenn du aus der Grotte
herausgehst, ist deine Schreibtafel voll.»

Auch Zimmermanns <Schreibtafel> ist voll, wenn er nach solchen Lektüren

aus seiner stillen Kammer tritt. Doch hat er sich nicht an der Natur
berauscht und vergessen, sondern an Texten, welche diese erst hervorzubringen

scheinen. An ihnen sitzt er und macht sie unter Zähren zu seinen
Quellen.

Es ist noch einmal Jean Paul, der uns schon das schöne Stichwort einer
«hydraulischen Kunst» geliefert hat, welcher in verspielter Klarsicht solches

empfindsame Nach-, Um- und Weiterschreiben auf seinen Platz verweist:
«Nicht in der rohen, windigen, staubigen, schneienden Natur verbringen
diese Schäfer ihr dichtes Leben, sondern in der schönen, die an den Tapeten

blüht, oder die aus dem Schwarzen Spiegel guckt.»
Versucht man nun Zimmermanns wohlplazierte Tränen, die «hydraulische

Kunst» des 18. Jahrhunderts insgesamt, nicht nur als Empfindelei
oder literarisches Machwerk darzustellen, sondern sie nach ihren
Voraussetzungen zu verstehen, so wird man schliesslich immer wieder vor diesen
«Schwarzen Spiegel», besser gesagt, dessen verändertes, vexierendes
Gesicht geführt: Mit der rapiden Zunahme, der beschleunigten Produktion
und Distribution von Druckerzeugnissen verschiedenster Art, mit einer
vom Intensiven ins Extensive führenden Lesekultur, wird auch der einzelne



ZU JOHANN GEORG ZIMMERMANN 815

beim Lesen und Schreiben einem neuen, inneren Druck unterstellt —
einem Druck, dem denn auch viele Autoren der Zeit wortreich Ausdruck
verleihen.

Angesichts des «gedruckten Babel», der «Schreibwut» und der
«Schwarzkunst», in denen sich das Jahrhundert zunehmend wähnt,
angesichts einer Zeit, in der sich «das Geschriebene am Ende selbst liest» und
der Mensch bloss noch «ein schreibender Buchstabe» sei, wird — nicht nur
von Herder, der diese Diagnose stellt — nach einem neuen Menschenmass
und einer persönlichen Verbindlichkeit in der literarischen Produktion
gesucht: «Sind wir denn mit der Literatur aller Welt vermählt», fragt sich
Herder, «ist kein Riegel zu finden, der uns gegen das Andringen schwarzer
Buchstaben schütze? kein Seil zu finden, das uns am Mastbaum halte,
indem wir, gerade hindurchfahren?» Und: «Da wir nun als Originale geboren

worden, wie kömmt es doch, dass wir als Copien sterben?», hatte sich
schon zuvor Edward Young in seinen «Gedanken über die Original-
Werke» gefragt.

Einer dieser Riegel oder Versuche angesichts der Flut des Gedruckten
bei sich selbst zu bleiben, gibt — beim Lesen und Schreiben wohlgemerkt —
die Träne ab. Sie scheint so etwas wie ein Fixativ abzugeben, das die verlorene

spirituelle Bindekraft von Texten durch sinnliche Filiationen ersetzt.
Nicht von ungefähr ist sie im 18. Jahrhundert vom Zeichen der Unterwerfung

unter wenige, religiöse Texte, zum Mittel der Unterwerfung und
subjektiven Vereinnahmung vieler, unterschiedlichster weltlicher Texte geworden,

an welchen sich literarische Identität und Originalität auf fragile Weise
konstituiert und weitergibt.

<Die Aufklärung), das ist ja nicht nur jene Epoche, welche sich vor allem
lesend und schreibend emanzipiert und sich darin auch von der Autorität
des geheiligten Wortes, jenem «Wie's geschrieben steht» befreit, es ist auch
die Zeit einer allgemeinen Schreib- und Lesewut, einer säkularisierten
Schriftgläubigkeit freilich, welche ihrem Medium äusserst gespalten
gegenübersteht. Man könnte dabei geradezu von einer paradoxen Doppelbindung

sprechen. Der vielzitierte bürgerliche Eskapismus in die Privatsphäre
und darin ins geschriebene Wort setzt nämlich zugleich eine fundamentale
Kritik am Medium der Schrift, vor allem der Druckerpresse in Gang. Keine
Zeit zuvor war so aufmerksam für die Grenzen und die Begrenzung, die
Gefangenschaft und Befangenheit in jenem homogenen Raum, den man
heute die «Gutenberg-Galaxie» nennt. Keine Zeit hat so extensiv und intensiv

beklagt, was alles an sinnlicher Präsenz in diesem Raum verloren geht
und dies doch immer wieder schreibend getan.

Wenn die Schriftsteller des 18. Jahrhunderts vor allem im stillen Kabinett

und mit der Feder in der Hand die «unteren Seelenvermögen» des
Menschen entdecken, das unbewusste Zusammenspiel kleiner und klein-



816 ZU JOHANN GEORG ZIMMERMANN

ster Regungen, wenn sie zugleich von einer «himmlischen Sprache»
träumen, in der sich unmittelbar, von Geist zu Geist alles sagen lässt, so sind das
nicht nur Indizien bürgerlicher Innerlichkeit, ihrer Regressionen und
Projektionen, sondern auch die kompensatorischen Produkte einer Schriftkultur,

die zum Kult des Schriftlichen neigt. In diesen unteren und oberen Welten

drückt sich aus, was Buchstabe und Druck verstellen, zugleich aber als

Gegenwelten antizipieren. Das 18. Jahrhundert entdeckt damit eigentlich
erst recht die beunruhigende Tatsache, dass der Autor dem Leser gegenüber

abwesend ist, dass er «gleichsam unsichtbar und aus der Ferne auf den
Leser wirkt, dass ihm der Vorteil abgeht, mit dem lebendigen Ausdruck der
Rede und dem accompagnement der Gesten auf das Gemüth zu wirken,
dass er sich immer nur durch abstrakte Zeichen, also durch den Verstand
an das Gefühl wendet». In etwas direkterer Art als Schiller drückt sich zum
gleichen Tatbestand Herder aus, wenn er vermerkt, dass der Dichter seine

«ganze lebendige Seele in tote Buchstaben hinmalen muss» und «den
Natürlichen Ausdruck der Empfindung künstlich vorzustellen hat, wie
einen Würfel auf der Oberfläche».

Die ganze körperbetonte <Säftelehre> des Schreibens, wie sie das
tintenklecksende Saeculum wortreich entwickelt, ist vor diesem Hintergrund zu
sehen. Sie ist ein Produkt der Sensibilität für die Körperlosigkeit und
Künstlichkeit der Schrift, zugleich aber der paradoxe Versuch, diese Schrift
mit körperlichem Einschlag zu beleben, sie so intim und innerlich zu
machen wie es die eigenen Säfte sind, und sie erweist sich bei genauerem
Hinsehen ebenso gut als Ausdruck im Medium der Schrift, als sie Reaktion
auf dessen Neutralisation im Druckwerk ist.

So wird das Schreiben gerade in der Zeit seiner ausufernden Vervielfältigung

zum «Purgieren», zur «Spermatologie», zum «Schweiss der Seele»,

zum «Verströmen von Herzblut», oder zum «Ausguss der Galle» oder von
Säften, die man gar nicht nennen mag.

Dass in diesem literarischen Säftehaushalt immer wieder die Träne
bevorzugt wird, scheint kein Zufall zu sein: Da sie gleichermassen ein
körperliches Sublimat wie ein geistiges Substrat darstellt, vermag sie scheinbar
am besten jene erst recht im Druckbild erfahrene Grenze zwischen
individueller Befindlichkeit und sprachlichem Ausdruck aufzulösen. Unter
diesem «Schmelzwasser der Seele», durch welches Psychisches in Physisches
verwandelt wird und umgekehrt, soll das geschriebene, vor allem das

gedruckte Wort, sei es das eigene oder das fremde, in jenen unmittelbaren
lebendigen Raum zurückgeholt werden, als dessen entfremdeter Ausdruck
es entsteht.

So fällt die Träne als Produkt der Schwarzkunst gegen diese selbst. Sie
soll jener «kalten Zwischenkunft der Sprache», wie sie schon Rousseau
angesichts der Flut des Gedruckten beklagt, Einhalt gebieten, die Über-



ZU JOHANN GEORG ZIMMERMANN 817

macht des Signifikanten brechen und zumindest punktuell sinnlich
verbürgte Signifikate herstellen. Sie soll das Unmögliche möglich machen und
das Bezeichnete mit dem Bezeichnenden in einmaliger, physischer und
psychischer Weise verbinden, denn das 18. Jahrhundert scheint nicht nur
ein sentimentales Verhältnis zur Natur zu haben, sondern auch zur Schrift,
mit welcher es diese zurückzugewinnen versucht: «Hinüberfliessen»
möchte man durch den Text in den Leser und sich durch dessen antizipierte
Zähre schon während des Schreibens gerührt, animiert und gespiegelt
sehen. Dabei soll sich das Auge des Lesers der empfindsamen Eigenart des
Schreibenden wie des Geschriebenen öffnen, zugleich aber soll es sich
trüben, überfliessen, sich mit ihnen in Sympathie und gehobenem Selbstgefühl
vermischen — und das kann nur in der vom Text selbst evozierten
impressionistischen Unscharfe, in seiner «verwässerten» und illusionär erweiterten

Lesart geschehen. Dem tränenden Auge löst sich Gesehenes wie Gelesenes

auf, um sich im Innern als eigenst Gefühltes und Imaginiertes neu zu
konstituieren. Literarische Partizipation und Illusionsbildung finden erst in
solcher Durchdringung von Innen und Aussen, von Eigenem und Fremdem

statt, in der Verwischung der scharfen und trennenden Konturen,
gleichsam in einer sanften Regression, die auf das Unsagbare der unteren
Seelenkräfte verweist. Hier erst öffnet sich jener Freiraum, der sich subjektiven

Besetzungen und Übertragungen nicht verschliesst, sondern diese
miterschafft.

Tränen stellen die befremdende Klarheit und Materialität des Zeichens
sinnlicher Ambivalenz anheim. Sie sind die Schleuse des Gemüts, Fruchtwasser,

Purgatorium und Lethetrank der Schrift und sollen vergessen
machen, dass man sich in Buch und Brief nur schwarz auf weiss trifft. Sie
sollen, wie es Moses Mendelssohn schon um die Jahrhundertmitte
programmatisch von einer neuen, herzrührenden Schreibart insgesamt
verlangt, «... die Rede sinnlich machen und das Bezeichnete lebhafter
empfinden lassen als die Zeichen denn hierdurch», fährt Mendelssohn
fort, «wird unsere Erkenntnis anschauend. Die Gegenstände werden unseren

Sinnen, wie unmittelbar vorgestellt und die unteren Seelenkräfte
getäuscht, indem sie öfters der Zeichen vergessen, und die Sache selbst
ansichtig zu werden glauben.»

Zimmermanns Tränen — und mit ihnen die meisten artifiziell erlesenen
Zähren der Zeit — sind zwar der adäquate Ausdruck einer neuen Gefühlskultur,

ebensosehr aber bezeichnen sie den Ort, wo diese Gefühlskultur
unter dem Druck von Schrift- und Druckwerk erst entsteht. Dabei scheinen
sie so etwas wie einen Raum der Diffusion abzugeben, durch diesen wird
Natur literarisiert und Literatur naturalisiert, die Aufhebung der Grenze
zwischen natürlicher Existenz und sprachlichem Ausdruck, zwischen
körperlichem Symptom und abstraktem Zeichen erprobt.



818 ZU JOHANN GEORG ZIMMERMANN

Das literarische Weinen, insbesondere das Weinen über Texten, wie es
das 18. Jahrhundert darzustellen liebt, lässt sich somit als Medium der
Verinnerlichung von Geschriebenem verstehen, zugleich aber bleibt es der
hoffnungslose Versuch, der «kalten Zwischenkunft der Sprache» etwas
intime und individuelle Wärme zu geben, um in einem immer umfassenderen

und unübersichtlicheren Gewebe und Gewerbe von Texten seinen eigenen

Standort zu markieren.
Noch die empfindsamsten Tränen der Zeit — zumindest wenn sie heute

noch lesbar als Zeichen auf Texte fallen — sind kleine Robinsonfähnchen
im Meer und Mehr des Geschriebenen aufgestellt und haben, wie ein
abschliessender Blick auf die Entstehungsgeschichte von Zimmermanns
Einsamkeitswerk zeigt, buchstäblich mit der Zeugung und Erzeugung
literarischer Identität und Originalität zu tun. Zimmermann schreibt: «Herz
und Gefühl haben wenigstens in dieser ganzen Schrift über die Einsamkeit
mich hingerissen, getrieben und geleitet. Darum sagte auch eine Dame von
grossem Geiste von den ersten Teilen dieses Buches, dass ich alles von mir
gebe, was ich fühle, und wenn ich nichts mehr fühle, dann die Feder
weglege.»

Diese Beteuerung erhält ihren Stellenwert erst, wenn man weiss, dass
diese Dame (eine gewisse Frau von Döring) nicht nur Mentorin und
innigste Herzensfreundin des unglücklich vereinsamten Arztes am Hofe
war, sondern auch Zielpunkt seines grossen Werkes. Zimmermann hat es,
wie er selber bemerkt, «auf ihr Anraten» bei ihrem Wegzug von Hannover
zu schreiben begonnen. Diesem «Engel» und «Seelentrost» einer Frau, bei
der er sich «oftmals ausgeweinet» hat, ist es nicht nur zugeeignet, sondern
es erklärt sich in aller Offenheit auch als deren Ersatz, als Vertröstung und
Substitut ihrer schmerzhaft empfundenen Abwesenheit. Er hätte sich ohne
diese Beschäftigung, «das ist immer zu lesen und zu schreiben», sonst «tot-
geweinet», schreibt Zimmermann in einem Brief aus der Zeit.

Und so schreibt er nun über Büchern weinend sein eigenes, in das auch
die Geschichte seines Herzens eingeflossen ist — ein Buch, in dem wohl
nicht zufällig der Damen auch einmal in der Metaphorik der Bücherwelt
gedacht wird. Es sind dies, nicht ohne Zweideutigkeit, «Damen von jedem
Format» und «allen Editionen», «geleitet am Seidenfädelein der Liebe»,
bereit, «sich einem ganz zu öffnen.»

Sich mit Tränen einzuschreiben ins «Archiv der Zeit», wie Zimmermann
die literarische Unsterblichkeit gerne nennt, heisst also auch, sich in Liebe
vergessen, erzeugen und erzeugen lassen überm Bücherbauch der Welt. In
diesem erotisierenden Reich der Intertextualität soll «jeder Gedanke, jede
Handlung des Menschen, immer dahin zielen, wo geschrieben steht <dafür
bist du hier>», damit «der gegenwärtige Tag nicht als ein leeres Blatt aus
dem Buch des Lebens herausgerissen werde.»



ZU JOHANN GEORG ZIMMERMANN 819

Und so kann der empfindsame Aufklärer Zimmermann schliesslich

abgeklärt und versöhnlich in eigenster Sache über den melancholisch einsamen

Autor schreiben: «Aber wenn er in seiner Kammer mit Eifer nach

irgend einer Reihe von wichtigen Wahrheiten forschet, dann werden seine

Thränen vertrocknen, dann wird ihm alles Schwere leicht, dann wird ihm
sein Unglück verschwinden.»

Wohin? Natürlich ins Buch, das nun seinerseits — ganz diesseitig und

flüchtig den Leser befruchtend — zum Weinen bringt.

Die ATAG-Gruppe

Wirtschaftsprüfung
Wirtschaftsberatung
Wirtschaftsinformation

ATAG
AllgemeineTreuhand AG
MITGLIED VON ARTHUR YOUNG INTERNATIONAL


	Die erlesenen Tränen Johann Georg Zimmermanns : Versuch über den getrübten Blick in aufgeklärter Zeit

