Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift fur Politik, Wirtschaft, Kultur
Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 69 (1989)

Heft: 9

Artikel: Literatur der Franzosischen Revolution : Revolution der Literatur?
Autor: Rieger, Dietmar

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-164684

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-164684
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Dietmar Rieger

Literatur der Franzosischen Revolution —
Revolution der Literatur?

Die literarischen Kanonisierungsprozesse sind ausserordentlich kom-
plex. Warum, bis wann und bei welchem Publikum welches Werk der Lite-
ratur der Vergangenheit in der Rezeptionsgeschichte «uiberlebt», lasst sich
nicht auf der Basis von Quasi-Gesetzmassigkeiten beantworten. Gleiches
gilt fur das Gegenteil, die Frage nach den Griinden fiir das Nichtbeachten
und Vergessen, ja das Verdrangen literarischer Werke und Gattungen.
Nicht zuletzt die Beschaftigung mit dieser Frage aber macht die Literatur-
wissenschaft zu einer spannenden Wissenschaft, die gliicklicherweise vor
Entdeckungen, vor Wiederentdeckungen niemals sicher ist — mit nicht
allein museal-archivarischer, sondern auch rezeptionsinitiierender, kultur-
konstruktiver Funktion. Ich erinnere nur an jlingste Wiederentdeckungen
von literarischen Werken so vieler Autorinnen der Vergangenheit, die —
obgleich von ihrem zeitgenossischen Publikum vielfach durchaus geschatzt
— bis heute keine Chance hatten, in literarische Kanons spaterer Epochen
einzugehen.

Kein giinstiges Rezeptionsklima

Die im letzten Dezennium des 18. Jahrhunderts, also wahrend der Fran-
zosischen Revolution erschienene franzosische Literatur war noch zu kei-
ner Zeit kanonverdachtig, und es sieht trotz einer vor allem saisonal
bedingten vermehrten Beschaftigung mit der Revolutionsliteratur nicht so
aus, als wiirde der Bicentenaire daran Wesentliches andern. Es scheint, als
bestunde ein Naturgesetz, nach dem in einer Revolution literarische Ambi-
tionen und asthetische Werte von vornherein zum Scheitern verurteilt sein
mussen, so weitgehend einhellig ist seit dem ausgehenden 18. Jahrhundert
das negative Verdikt uber die Literatur dieses Zeitraums. Es lasst sich
unschwer eine Kontinuitét der Kritik an der Revolutionsliteratur erkennen.
Diese Kontinuitat verbindet Zeitgenossen wie den deutschen Revolutions-
beobachter Konrad Engelbert Oelsner, der wie viele gemassigte Revolutio-
nare vor allem seit den Septembermorden des Jahres 1792 vor der Gefahr
der «tiefsten Barbarei»! auch im Bereich der Kultur warnt, und so manche
«gens de lettres», die eine Riickkehr zu dem fordern, was sie unter literari-
scher Normalitat verstehen, mit einem noch legitimistischen Victor Hugo,



724 REVOLUTION UND LITERATUR

der 1824 schreibt: «La societé, telle que I'avait faite la révolution, a eu sa lit-
térature, hideuse et inepte comme elle. Cette littérature et cette société sont
mortes ensemble et ne revivront plus.>» Ahnliche ideologische Motivatio-
nen durften den Wiener Gymnasiallehrer Ferdinand Lotheissen 1872, ein
Jahr nach der Pariser Kommune, dazu verleitet haben, in seiner Darstel-
lung der franzosischen Literatur der Revolution gegen den literarischen
-Verfall in dieser Zeit, gegen die «barbarische Invasion elender Machwerke»
in den Hénden eines «trunkenen wilden Pobels» zu polemisieren®. Auch
wenn die Literaturwissenschaft nach Lotheissen gemassigter formuliert, so
perpetuiert sie doch im wesentlichen dieses Werturteil auch dann, wenn
ihre aufgeschlossenen Vertreter das lange gehegte Vorurteil, Kunst und
Literatur hatten — vielleicht vom Theater abgesehen — in der Franzosi-
schen Revolution eine Art «Interregnum»* durchgemacht, wenigstens
quantitativ falsifizieren.

Symptomatisch ist das Verdikt, das in einer typischen Bicentenaire-
Publikation (La Révolution frangaise en 100 questions) des renommierten
Larousse-Verlags zu finden ist: «La Révolution frangaise est une véritable
catastrophe pour la littérature. La plupart des écrivains de talent préferent
emigrer. Ceux qui restent sont inquiétés par la censure. Certains auteurs
deviennent des hommes politiques, d’autres montent a I'échafaud. Peu de
noms et peu d’oeuvres émergent de cette période.>» Gerade in einem didak-
tisch ausgerichteten Werk, das ein breites Publikum nach dem multiple
choice-Verfahren auf seine Revolutionskenntnisse hin abklopfen und ihm
zugleich revolutionare Fakten und Werte vermitteln will, fallt die Diskre-
panz zwischen der (positiven) Integration der Revolution in die nationale
Identitatsbildung und ihre Geschichte einerseits und der (negativen) Aus-
grenzung der Literatur, die sie hervorbrachte, aus der nationalliterarischen
Tradition anderseits besonders auf: Die Revolution zwingt das literarische
Talent zur Emigration oder knechtet es durch die Zensur — als habe das
Ancien Régime die Phanomene Emigration und Zensur nicht gekannt —,
die literaturfeindliche Revolution lasst den Literaten nur die Alternative
zwischen revolutionarer politischer Tribline und Schafott. Nur drei Namen
werden genannt: einmal der Marquis de Sade, der Spezialfall, den das
Ancien Régime keineswegs aus politischen Griinden eingekerkert hatte
und dessen letztlich vergeblichen Bemiihungen, sich bei den Revolutiona-
ren lieb Kind zu machen, nicht dariiber hinwegtauschen konnen, dass die
Ideologie dieses Aussenseiters trotz einiger rousseauistischer Einsprengsel
oder Maskierungen eine zutiefst gegenrevolutionare ist; denn Sade tut
eigentlich nichts anderes, als den destruktiven Aspekt «Revolution» in den
Dienst des grenzenlosen Genuss- und Machtstrebens eines aristokrati-
schen Individuums zu stellen, das sich antiegalitar einer neuen Elite zuge-
horig fuhlt. Zum andern wird Rétif de la Bretonne, ein weiteres «Original»,



REVOLUTION UND LITERATUR 725

genannt, der — schon seit 1767 ausserordentlich produktiv — auch nach
1789 die Druckerpresse intensiv beschaftigt, doch als ein Realist besonde-
rer Pragung keineswegs die Augen vor der revolutionaren Wirklichkeit ver-
schliesst und dessen Werk — etwa seine umfangreiche Autobiographie
Monsieur Nicolas (1794—1797) — erst allmahlich in seiner wahren Bedeu-
tung erkannt wird. Und schliesslich fallt der Name von Sénac de Meilhan,
eines amtsadligen Vertreters des Ancien Régime, der im Fruhjahr 1790
emigriert und 1797 in Braunschweig den bedeutendsten Emigrantenroman
(L’émigré) publiziert.

Zwei erotomanische Nonkonformisten, die sich wegen ihrer unter-
schiedlichen Erotologien nicht ausstehen konnen und zunachst und vor
allem thren Nachruhm kaum ihren literarischen Qualitaten verdanken, und
ein konigstreuer Emigrant, dessen Romanfiguren wie er selbst zwar einse-
hen, dass das Rad der Geschichte nicht zuriickgedreht werden kann, doch
damit noch nicht das Geschehene gutheissen: Wir wissen, dass diese drei
allein keineswegs die Literatur der Revolutionsepoche zu reprasentieren
vermogen. Wir wissen auch, woher die obstinate Verdrangung der Literatur
der Franzosischen Revolution im wesentlichen herrtihrt. Sie hat etwas mit
der durch die Revolutionen des 19. Jahrhunderts und ihre Literatur ver-
starkten Abneigung gegen jede politische-operative Literatur zu tun. Das
was man die burgerliche Autonomisierung der Literatur nennt, ihre Aus-
grenzung aus der Lebenspraxis und ihre Erhebung zu einem autonomen
Bereich uber ihr, war nicht dazu angetan, Revolutionsliteratur, soziopoli-
tisch engagierte Literatur gleichgliltig welcher Provenienz als tiber ihre Ent-
stehungszeit hinaus legitim anzuerkennen. Die Konsekrierung jener Revo-
lution, welche die biirgerlichen Staatsformen und Gemeinwesen der
Moderne zum Resultat hat — und das heisst beileibe nicht die Konsekrie-
rung aller Phasen der Franzosischen Revolution —, wird begleitet von einer
radikalen «Verschrottung» jener kulturellen Instrumente, die zur Errei-
chung des Ziels wesentlich beigetragen haben, aber nach Moglichkeit nicht
mehr fiir eine weitere prinzipielle, also revolutionare Veranderung des Sta-
tus quo eingesetzt werden sollen. Revolution der soziookonomischen und
politischen Verhaltnisse des Ancien Régime in ihren Resultaten ja, Litera-
tur der Revolution nein, insofern als sie die Gefahr der Revolution der Lite-
ratur und diese wiederum die Gefahr neuer Revolutionen in sich birgt.

Aber kann in bezug auf die Literatur von 1789 bis 1799 iiberhaupt von
einer Literaturrevolution im Rahmen einer umfassenderen Kulturrevolu-
tion gesprochen werden? Sicherlich ist zwischen zwei Aspekten zu unter-
scheiden: einerseits der Revolution von Kultur, Kunst und Literatur als
einer Folge des durch die Franzosische Revolution ausgelosten Forma-
tionswechsels, als Folge dessen, was Winfried Schroder die «Entfaltung der
sozialen Strukturen der biirgerlichen Gesellschaft» nennt® — diese Revolu-



726 REVOLUTION UND LITERATUR

tion erstreckt sich bis weit in die dreissiger Jahre des 19. Jahrhunderts;
anderseits der diese Revolution eroffnenden Kultur-, Kunst-, und Litera-
turrevolution insbesondere der Jahre 1789—1794. Von letzterer kann und
muss trotz der Problematik des Wortes «Revolution» selbst — mit einigen
Einschrankungen — sehr wohl gesprochen werden, zumal wenn man von
einem nicht-immanenten Literaturbegriff ausgeht, der auch den funktiona-
len Sitz im Leben der Literatur, ihre Kommunikationssituation berticksich-
tigt. Von dieser «Sprach- und Literatur-Revolution» spricht der deutsche
Revolutionszeuge Joachim Heinrich Campe, Literat und Padagoge, wie
Klopstock und Schiller 1792 mit der franzosischen Ehrenburgerschaft aus-
gezeichnet, bereits 1789 in seinen Briefen aus Paris und kennzeichnet
zugleich einige der wichtigsten Veranderungen: Die eingeleitete Revolution
«durfte wahrscheinlich die ganze franzosische Literatur treffen. Auch in
Ansehung dieser hat man jetzt schon angefangen, den bisherigen Despotis-
mus der Vierziger [sc. der Ac. Fr.] und mit thm dem von diesen der Sprache
und den schonen Wissenschaften aufgelegten willkiirlichen Regelzwang
herzhaft zu entsagen |[. . .] Dies alles — und besonders die jetzige Erhebung
des franzosischen Geistes durch das neue Freiheitsgefiihl, durch das gluck-
lich errungene Denk-, Sprech- und Schreiberecht, durch den fortdauern-
den erhitzenden anstrengenden Kampf wider Despotismus und Tyrannei
jeder Art und durch die nunmehr geschehene Eroffnung so mancher glan-
zenden Buhne |[. . ] verheisst der Sprache der Literatur, den Kiinsten und
Wissenschaften dieses Volkes nach und nach eine so allgemeine verbes-
sernde Umschmelzung, dass wir anderen |[. . .| kunftig wohl Muhe haben
werden, Schritt mit ihnen zu halten [. . .| Die Tatigkeit des Geistes hat sich
von der Poesie zur politischen Beredsamkeit, von der Bearbeitung der
schonen Wissenschaften tiberhaupt zum Nachdenken tiber die Rechte der
Konige und Untertanen, von theatralischen Belustigungen zur Erorterung
wichtiger Fragen aus den Staatswissenschaften gewandt». Besonders hat
Campe beeindruckt, wie aus ehemals «vernunftlosen Lasttieren» Men-
schen werden, die an der Gestaltung der Lebenspraxis, auch der Kultur,
Anteil haben, wie die Offentlichkeit sich ausweitet zu einem «Publikum von
Lasttragern und feinen Herrn, von Fischweibern und artigen Damen, von
Soldaten und Priestern»: «Auffallend und befremdend fur den Auslander
ist hier der Anblick ganz gemeiner Menschen aus der allerniedrigsten
Volksklasse, zum Beispiel der Wassertrager |[. . .| Auffallend, sage ich, ist zu
sehen, welchen warmen Anteil sogar auch diese Leute, die grosstenteils
weder lesen noch schreiben konnen, jetzt an offentlichen Angelegenheiten
nehmen.”»

Resiimieren wir im folgenden einige wichtige Veranderungen, die das
literarische System in den Jahren nach 1789 erfahren hat, und gehen wir
dabei verniinftigerweise nach Gattungen vor®. Selbstverstindlich sind die



REVOLUTION UND LITERATUR 727

zitierten Beobachtungen des revolutionsbegeisterten Campe, der das
Erlebte eher an den deutschen als an den vorrevolutionaren franzosischen
Verhaltnissen misst und den Akzent auf das eher Spektakulare legt, zu rela-
tivieren. Mit dem Ausbruch der Franzosischen Revolution ist — trotz einer
deutlichen Aufbruchstimmung seit 1789 — kein genereller und schon gar
kein abrupter Bruch mit der literarischen Tradition des Ancien Régime
verbunden. Kontinuitaten stehen neben Diskontinuitaten, die in manchen
Gattungen besonders deutlich sind, wenngleich viele von ihnen nach dem
9. Thermidor des Jahres II (Sturz Robespierres) wieder zuriickgenommen
werden. Viele spezifische Phanomene der Revolutionsliteratur und -kultur
kundigen sich bereits in den Jahren vor 1789 an. So zeichnet beispielsweise
der von Campe registrierte weite Literaturbegriff, der von spateren Auto-
nomisierungen der «schonen» Literatur noch weit entfernt ist, bereits die
franzosische Literatur der Aufklarung aus. Doch erst die Veranderungen
im politischen und sozialen System seit 1789 fiihren zur Forcierung derarti- .
ger Entwicklungstendenzen, zu entscheidenden Innovationen und Schwer-
punktverlagerungen im literarisch-kulturellen System, deren Hohepunkt in
der Zeit der Terreur erreicht ist. Thre wichtigsten Kennzeichen sind Demo-
kratisierung, Aktualisierung, Politisierung, Didaktisierung und Re-Orali-
sierung. Die politischen Ereignisse und ideologischen Auseinandersetzun-
gen des Jahrzehnts spiegeln sich in seiner Literatur — deutlicher und expli-
ziter als dies sonst der Fall ist. Die Literatur wird starker als es im Ancien
Régime der Aufklarungsliteratur gelingen konnte, produktionell und
rezeptionell aus der Privatheit herausgelost und zu einer offentlichen Sache
gemacht, die sich mit offentlich relevanten Themen an die Offentlichkeit
wendet. Literarische Gattungen, die sich unmittelbar an die «burgerliche»
und sehr rasch auch an die «revolutioniare» Offentlichkeit, den neuen
Machtfaktor, wenden konnen, die den Rezipienten mit der politischen und
sozialen Realitit, gar der Tagespolitik konfrontieren, die relativ kurz sind
oder zumindest in der Lage, unmittelbar auf die sich tagtaglich spurbar
vollziehenden Realitatsveranderungen zu reagieren, gewinnen im literari-
schen System und in der sich mehr und mehr formierenden revolutionaren
Kulturpolitik vor allem bis zu Robespierres Tod ein besonderes Gewicht.
Der Literatur kommt mehr und mehr die Funktion der Belehrung und
Umerziehung, der Auslosung und Deutung von revolutionaren Ereignissen
zu, die in blitzartigem Wechsel auf die Lebenspraxis einwirken. Die «littéra-
ture civique» will alle Staatsbiirger, das ganze Volk ansprechen, das nun im
Zeichen der Volkssouveranitit an der Gestaltung der Politik prinzipiell
teilhat, und nicht mehr nur eine Bildungselite wie im allgemeinen die Lite-
ratur der Aufklarung vor 1789. Zu beobachten ist tatsachlich nichts weni-

ger als die Tendenz zur Aufhebung der Grenzen zwischen Gelehrten- und
Volkskultur.



728 REVOLUTION UND LITERATUR
Literatur zur Belehrung und Umerziehung

Ein wichtiges Symptom fiir die Entstehung und das Funktionieren der
revolutiondren Offentlichkeit nicht nur in Paris ist eine gleichsam neu ent-
stehende Gattung, die parlamentarische Rede, die nicht nur durch den
Comte de Mirabeau — vor der Revolution auch als Verfasser erotischer
Romane bekanntgeworden — eine erste Bliite erlebt. [hrer geschickt emo-
tionalisierenden, fanatisierenden und diffamierenden Rhetorik steht das
stilistische Arsenal der «sensibilité» und der Moralistik, aber vor allem
auch das der klassischen und antiken Tradition zur Verfligung. Als Robes-
pierre den «raison»-Kult durch den «étre-supréme»-Kult ersetzt, wird der
Ruckgriff auf die rhetorischen und metaphorischen Traditionen der Romi-
schen Republik durch eine sprachliche Sakralisierung bereichert. — In den
gleichen Zusammenhang wie die parlamentarische Rede gehort der ausser-
ordentliche Aufschwung des Journalismus, vor allem der politischen Mei-
nungspresse und einer Fille journalistischer Kleingattungen, insbesondere
nach Aufhebung der Zensur. Eine untibersehbare Zahl neuer, oft nur kurz-
lebiger Zeitungen aller ideologischen Richtungen entsteht. Die polemische
Entfesselung des Wortes geht besonders weit in Marats agitatorischem
Ami du peuple, der seit dem 12. September 1789 erscheint, der die Revolu-
tion perpetuieren will und die radikale Position der Sansculotten vertritt,
und in Héberts seit 1790 publiziertem demagogischen Pére Duchesne, des-
sen unflatige, durch Schimpfworter und Fliiche manipulierende Sprache in
einer Auflage von 30 000 Exemplaren verbreitet wird und bei den sanscu-
lottischen Lesern Stimmung fiir die Anerkennung des jakobinischen
Fihrungsanspruchs macht. Der kurzlebige Vieux Cordelier Camille
Desmoulins’ etwa (15. Dezember 1792 — 25. Januar 1793), der Danton
nahesteht, versucht dagegen argumentierend und diskutierend gegen die
beginnende Terreur anzukampfen — doch ohne Erfolg. Die Zensurmass-
nahmen des Directoire, die nicht nur der wiedererstarkenden royalisti-
schen, sondern auch der radikaldemokratischen Presse gelten, und
vollends das Verbot fast aller politischen Zeitungen durch den Ersten Kon-
sul Napoleon bedeuten das Ende der revolutioniaren Offentlichkeit auch
fur die Zehntausende von Flugschriften, Broschiiren, Pamphleten, zum Teil
volkstimlichen politdidaktischen Almanachen mit ihren Merkversen, Lie-
dern und polemischen Texten, antiklerikalen und atheistischen Katechis-
men.

In der Narrativik” liberwiegen die Kontinuitaten. Die Konstanz der
Erzahlformen und -inhalte ist in diesem Bereich der Literatur besonders
gross. Der Ich-Roman und der Briefroman gehen zwar etwas zurtick; doch
kundigt sich indessen bereits der «<roman personnel» an. Vor allem nach der
Terreur ist ein Renouveau des psychologischen und des sentimentalen



REVOLUTION UND LITERATUR 729

Romans zu beobachten, den besonders die Romanschriftstellerinnen pfle-
gen. Die Romantheorie der Zeit — auch der romanapologetische Essai sur
les fictions (1796) von Mme de Sta€l — betont vor allem die burgerlich-
moralische Niitzlichkeit der fiktionalen Prosa. In der Praxis uberwiegen
indessen die Funktionen der Evasion und der Entspannung. Die grosse
Zahl libertiner und lizenzioser Romane schon vor dem 9. Thermidor und
die seit 1796 erfolgreichen komisch-fazetienhaften Romane eines Pigault-
Lebrun zeugen davon ebenso wie die sentimentalen Romane. Was die
Quantitat betrifft, so ist indessen hervorzuheben, dass die Zahl der Roman-
neuproduktionen von 100 im Jahr 1789 zuriickgeht auf 16 im Jahr 1794
und — nach der Terreur — erst 1798 wieder den Stand von 1789 erreicht:
Das rezeptionelle Bedarfsdefizit, das durch neue Romane nicht ausgegli-
chen werden kann, wird jedoch durch eine Fiille von Neuauflagen von
Romanen des Ancien Régime und durch Ubersetzungen englischer und
auch deutscher Romane kompensiert.

Allerdings werden gerade die erzahlenden Kurzformen dem revolutio-
naren oder auch konterrevolutioniren «utile» gerecht. Der «conte philo-
sophique» in der Tradition Voltaires erhilt, meist als polit-allegorischer
«conte merveilleux», eine neue Bedeutung. Die Lust an der satirischen und
polemischen, ja oft pamphletaren Verschliisselung zeitgenossischer Perso-
nen und Ereignisse ist gross, wobei begreiflicherweise der «conte licen-
cieux» in der Regel zur Verunglimpfung der Royalisten und Emigranten
umfunktionalisiert wird. Ahnlich revolutionir einsetzbar ist der Roman als
Gattung der Subjektivitit, der «sensibilité», der Evasion aus der Offentlich-
keit in die Welt des Privaten nicht. Der aktive Revolutionar hat nach 1789
wenig Zeit, lange Romane zu lesen, die kaum in der Lage sind, der dynami-
schen Aktualitat gerecht zu werden. Ausgesprochen propagandistische,
politische Romane sind in dieser Zeit eher selten. Zu ihnen gehort etwa
Louvet de Couvrays Briefroman Emilie de Varmont (1791), der mit relativ
konventionellen romanesken Mitteln die Notwendigkeit der Ehescheidung
und die Auflosung des Zolibats und der Kloster propagiert. Der Girondist
Louvet hatte in seinem dreiteiligen, von 1786 bis 1790 erschienen galanten
Roman Les Amours du Chevalier de Faublas die zeitgenossischen soziopo-
litischen Entwicklungen fortschreitend ins Bild gesetzt. Der aristokratisch-
libertinen Welt dieses Romans bleibt deshalb ein wirkliches Happy-End
versagt. Am Ende stehen Trauer und Melancholie, die mit der lizenziosen
Ausgelassenheit der beiden ersten — «vorrevolutionaren» — Teile kontra-
stieren. Auch der revolutionsaffirmierende Roman Emilie de Varmont geht
nicht gut aus. Doch hat hier das Fehlen eines gliicklichen Ausgangs eine
andere Funktion. Der Autor verschiebt explizit das Happy-End seiner in
eine Sackgasse geratenen Protagonisten auf das Morgen der Revolution:
die Handlung ist im Ancien Régime situiert, die von fast allen Romanprota-



730 REVOLUTION UND LITERATUR

gonisten ersehnte Revolution wird als «deus ex machina» den menschli-
chen Trimmerhaufen des Romanendes in ein menschliches Paradies ver-
wandeln. In einer abschliessenden Notiz kiindigt der Autor dem Leser an:
«Quand LAssemblée nationale aura décrété Le mariage des Prétres & le
Divorce, 11 me sera permis de vous donner, dans une tres-courte brochure,
que vous appellerez un supplément si bon vous semble, les détails peut-étre
intéressants d’un triple mariage . . .»'°, Am 20. September 1792 wurde die
Ehescheidung freigegeben, am 12. August 1792 die Priesterheirat legali-
siert. Andere Thesenromane — vor allem auch die gegenrevolutiondren der
Emigration — sind weniger plakativ: der Roman Les chevaliers de cygne
(1795) der emugrierten Prinzenerzieherin, Aufklarungsgegnerin und
Orléanistin Mme de Genlis beispielsweise propagiert in mittelalterlich ver-
schliisselter Weise die konstitutionelle Monarchie und kritisiert die jakobi-
nische Schreckensherrschaft.

Revolution als Rahmen

Haufiger sind jene sentimentalen Romane und Liebes- und Abenteuer-
romane, denen die revolutionare Aktualitat nur als Rahmen, Peripetien-
ausloser und Pathoslieferant dient. Auch die Welt des Romanesken kann
nur selten von der zeitgenossischen Geschichte abstrahieren. Meist
geschieht der Bezug zur politischen Realitat im Rahmen tradierter Gat-
tungsformen. Die Emigration wird im Reiseroman und im sentimentalen
Roman behandelt. Die Terreur reaktiviert das Thema der verfolgten
Tugend. Der 9. Thermidor stellt haufig den «deus ex machina» fiir ausweg-
los scheinende Situationen dar. Derartige Romane sind nicht unbedingt
antirevolutionar, doch meist gegen die Auswiichse der Revolution gerichtet,
die — oft in der melodramatisch vereinfachten Personifikation des «bosen
Jakobiners» — den Seelenfrieden, die Tugend und den Gefuhlshaushalt der
Protagonisten traumatisch storen. Haufig ist die romaneske Evasion kon-
kret Evasion aus den revolutionaren Wirren in eine heile Welt. Das Verhalt-
nis von geschichtlicher «Wahrheit» und individueller «Wahrscheinlichkeit»
weist zuweilen bereits auf den Roman eines Balzac. An ihn erinnert auch
der bereits erwahnte Briefroman L’Emigré (1797) des konigstreuen Emi-
granten Sénac de Meilhan, der ohne Verzicht auf die Register des senti-
mentalen Romans, zu denen auch der tragische Ausgang gehort, in der
Beschreibung der revolutionaren Verhaltnisse, vor allem auch der Emigra-
tion, relativ unpolemisch-objektiv verfahrt. Dieser revolutionsanalytische
Roman ist antieskapistisch. Die Briefform gibt dem Autor die Moglichkeit,
die Ideologie seiner sozialen Gruppe zu zerlegen und auf verschiedene
Briefschreiber so zu verteilen, dass ein differenziertes Bild einer zwar ver-
meidbaren, doch nicht mehr zurtickzunehmenden Revolution entsteht.



REVOLUTION UND LITERATUR 731

Die wichtigste neue Romanform ist der Schauerroman («roman noir»),
dessen Mode sehr bald nach der Terreur einsetzt. Er ist eines der vielen
Symptome fiir das Klima des politischen Desinteresses, das sich bereits
wahrend des Directoire immer mehr ausbreitet, als die burgerliche Repu-
blik alle wirklich egalitairen Ansatze der Revolution nach und nach tilgt. Die
«romans noirs» — «romans terrifiants», die auf vielen franzosischen Vor-
formen und insbesondere der englischen «gothic novel» aufbauen, sind in
der Regel restaurativ, revolutionsskeptisch und ordnungsheischend ausge-
richtet. Sie zielen auf eine nach vielen Schrecken und Verfolgungen der
meist weiblichen Tugend durch kriminelle Monster und (fast immer) fal-
sche Geister wieder zu restituierende heile Welt. Das Happy-End bestarkt
das Vertrauen in die Geschichte und deren nachthermidorianischen Ak-
tanten. Die Metaphorik des vergangenen revolutiondren Geschehens ist in
diesen Romanen oft sehr deutlich erkennbar. Den Schauerroman jedoch
einseitig auf die Erfahrung der Revolution und besonders der Terreur
zuruickzufiihren, ist ein schon am Ende des 18. Jahrhunderts — etwa beim
Marquis de Sade — haufiges antirevolutionares Ideologem, obgleich natiir-
lich der Zusammenhang der (iiberwundenen) Terreur mit der Intensivie-
rung der Bedrohlichkeit und Schrecklichkeit des fiktionalen Bosen nicht zu
ubersehen ist. Sades Erklarung des fiktionalen Bosen im «roman noir» als
Uberbietung der Grausamkeiten, Verbrechen und Schrecken der revolu-
tionaren Realitat fiir einen durch die Wirklichkeit abgestumpften Leser
(Idée sur les romans, 1800) trifft im iibrigen auch nicht seinen eigenen
«roman noir». Es bedarf nicht der Terreur, um im Leser das Bediirfnis nach
Angst vor und Faszination durch die Grausamkeit zu wecken. Ebenso
wenig bedarf es ihrer, um den Divin Marquis seine Infortunes de la vertu
von 1787, die erste (noch kurze) Fassung seiner Justin schon 1791 zu
Justine ou les malheurs de la vertu erweitern zu lassen. Wird in beiden Fas-
sungen die Tugend (Justine) zwar durch einen Blitzschlag vernichtet, das
Laster (ihre Schwester Juliette) aber wenigstens noch zur Tugend bekehrt,
so wird doch 1791 die aufgesetzte Scheinmoral der zynischen Glorifizie-
rung des Lasters nur noch offensichtlicher. Die Terreur ist allenfalls dafur
verantwortlich, dass Sade in seiner dritten Fassung (La nouvelle Justine ou
les malheurs de la vertu, 1797; Histoire de Juliette ou les prospérités du
vice, 1796) die Maske vollends fallen ldsst und auf moralasthetische
Gesetze keine Riicksicht mehr nimmt. Der Roman, der jetzt durch die
monotone Variation des Immergleichen und durch philosophische
Exkurse auf viele Bande erweitert ist, erscheint als eine Apologie des
Bosen, in der alle moralischen Werte radikal umgewertet sind. Die Natur ist
gut, weil sie bose ist. In einer extremen Umwertung des Rousseauismus
proklamiert Sade den natiirlichen Menschen, der dieser bosen Natur
gehorcht. Der Satanismus des 19. Jahrhunderts wird lernen von der Deu-



732 REVOLUTION UND LITERATUR

tung der Schopfung als Werk eines bosen «Gotts», der niemand anderer als
die Natur ist. Das Verbrechen — Notzucht, Inzest, Erpressung, Mord, Blas-
phemie — erhalt «gottes»-dienstliche Funktionen. Die nicht unrealistische
Darstellung von 1787 steigert sich in einen Paroxysmus des Fantastischen,
" in dem die iiberdimensionalen Verbrecherfiguren dieses «roman philoso-
phique» die Apotheose des Lustmords, des Konnexes von Verbrechen und
Sexualitat erleben und kommentieren. Die Register des Schauerromans —
Burg- und Klosterruinen, Verliese, wilde Natur, Verfolgung der Guten
durch die Bosen usw. — dienen zur Illustrierung der «natiirlichen» Uber-
macht der Starken tiber die Schwachen und zur Denunzierung der christli-
chen Moral als Sklavenmoral. Philanthropie ist ebenso wie die christliche
Religion widernatiirlich und deshalb der Vernunft widersprechend. Sade
hat seine «Philosophie», die La Mettries Materialismus und «plaisir»-Lehre
weiterfiihrt, bereits vor 1789 entwickelt und 1795 in den sieben Dialogen
von La philosophie dans le boudoirformuliert, die jeweils durch praktische
— sexuelle — «Ubungen» erginzt werden. Seine Absicht, Tabus zu durch-
brechen, «subrationale» Triebkrafte des Menschen aufzudecken, macht ithn
zum Gegner der Aufklarung und kompromisslosen Zerstorer ihrer Har-
monielehre. Der extreme Individualismus und die Propagierung einer nor-
menfreien Welt lassen Sade natiirlich auch in der Revolution zum missliebi-
gen Aussenseiter werden. Dies zeigt auch die Utopie von Tamoé€ in dem
Briefroman Aline et Valcour (1793), wo die Klassenunterschiede und die
Religion, aber auch das Privateigentum und das biirgerliche Familienleben
abgeschaftt sind.

Das Theater — eine politische Tribiine

Die Diskontinuitaten im Bereich des Theaters sind spektakularer. Das
Theater wird in der Revolution zur politischen Tribiline. Die von Marie-
Joseph Chénier im Juni 1789 in De la liberté du théatre geforderte Aufhe-
bung der Zensur und der Repertoiremonopole sowie die gesetzliche Ver-
ankerung der Autorenrechte (13. Januar 1791) fithren schnell zu einer Ver-
vielfachung der Biihnen und einer Produktion von iiber 1500 Theaterstuk-
ken in 10 Jahren. Die fiir das 18. Jahrhundert sprichwortliche Theaterlei-
denschaft wird kulturpolitisch-propagandistisch ausgenutzt. Es ist die Zeit
der Tagesdramatik, einer quantitativen Explosion des Angebots an drama-
tischen Eintagsfliegen vor allem in der Gattung des Vaudeville, das oft auf
das Tagesgeschehen eingeht und in dem sich sehr haufig auch der revolutio-
nare Alltag mit seinen Problemen und Widerspriichen widerspiegelt. Thea-
terstiicke sollen unterhalten — Evasions-Komodien sind ausserordentlich
gefragt —, doch diejenigen, die nurunterhalten wollen, sind vornehmlich in



REVOLUTION UND LITERATUR 133

den zahlreichen Boulevard-Theatern situiert. Aktualitat und Volkserzie-
hung sind in diesem keine Lesefdhigkeit erfordernden kulturellen Bereich
entscheidender. Das Publikum wird selbstbewusster, es erweitert und
demokratisiert sich noch mehr als vor 1789. Es entsteht damit zugleich das
Publikum des «mélodrame» des beginnenden 19. Jahrhunderts. Nach 1789
sind die Reaktionen des Publikums auf die Theaterstiicke vor allem poli-
tisch motiviert. Marie-Joseph Chénier zufolge soll das Theater eine «école
du vertu et de liberté», ein «moyen d’instruction publique»!! sein. Diese
Forderung wird sogar auf die Oper uibertragen. Die Erziehung zur «vertu»
durch die «¢émotion» bleibt das Ziel des Theaters, wobei «vertu» jetzt aber
primar die revolutionaren Biirgertugenden meint und weniger biirgerlich-
moralische Sittsamkeit. Besonders in den aktualitatsbezogenen Theater-
stucken achtet man auf die vom Publikum geforderte Wirklichkeits- und
Gegenwartsnahe. Wie das Revolutionsfest eine Art Theater ist, so wird das
Theater haufig zum Fest, bei dem die Errungenschaften der Revolution
gefeiert werden. In Schwarzweissmanier werden die «bosen» Gegner der
Revolution, Konigtum und Adel, Kirche und Geistlichkeit attackiert oder
karikiert und den «guten» Patrioten und Republikanern gegeniibergestellt.
Die Guten siegen liber die Bosen, auch wenn die Stofftradition es anders
uberliefert. Das Publikum beklatscht jede Zeitanspielung dieses engagier-
ten Theaters; wahrend der Auffiihrungen sind Tumulte und Diskussionen
im Zuschauerraum nicht selten. Aus politischen Griinden teilt sich die
Comédie Frangaise in ein radikales Théatre de la République und ein
gemassigtes Théatre de la Nation, das 1793 geschlossen wird und dessen
Schauspieler bis zu Robespierres Sturz im Gefangnis sitzen. Unter der Ter-
reur wird wieder eine (revolutionire) Zensur eingefiihrt, die auch das klas-
sische Repertoire zu passieren hat. Wie die Zahl der Zeitungen, so wird
auch diejenige der Theater erst von Napoleon radikal reduziert werden.
Dem politischen «Volkstheater» der Zeit bis zum 9. Thermidor steht
nach der Terreur das bald volkstiimlich werdende unpolitische, eskapisti-
sche und tberzeitliche, angstkompensierende «mélodrame» mit seinen
spannenden, sich uberschlagenden Handlungsablaufen und seiner relativ
stereotypen Personalstruktur entgegen. Sein Publikum ist anspruchslos, es
vermag sich an dem Schauerroman entlehnten Registern zu erfreuen und
nach dem Sieg der Guten tiber die Bosen, nach der Restituierung der
ursprunglichen Ordnung moralisch gefestigt, beruhigt und mit Vertrauen in
den von der revolutionaren Dynamik befreiten Status quo nach Hause zu
gehen. Die ersten wirklichen «mélodrames» sind Dramatisierungen von
zeitgenossischen «romans noirs». Doch arbeiten bereits antiklerikale Revo-
lutionsdramen wie Monvels Victimes cloitrées von 1792 mit melodramati-
schen Strukturen und Effekten: Die Tugend — ein unschuldiges Liebespaar
— soll durch das Laster — einen antirevolutiondren satanischen Monch



734 REVOLUTION UND LITERATUR

und seine Helfershelfer(innen) — in Klosterverliesen vernichtet werden,
wird aber durch die Vertreter der siegreichen Revolution befreit. Oberhalb .
des «méelodrame», dieser in erster Linie auf Publikumsunterhaltung abzie-
lenden Dramatik, die literaturgeschichtlich quasi an die Stelle des vorrevo-
lutionaren burgerlichen «drame» tritt und in Prosa gehalten ist, herrscht
stofflich und meist auch formal — wie in anderen kulturellen Bereichen —
der Neoklassizismus, der geradezu den Epochenstil ausmacht. Eine seiner
wichtigsten neuen Funktionen ist besonders evident: Auch hier dient die
stoffliche, sprachliche und ideologische Orientierung an der «Parallel-
epoche» der Romischen Republik der Selbststilisierung, der Selbst-
erhohung und Selbstversicherung des revolutionaren Burgertums, welches
das Instrumentarium fiir seine Legitimation noch aus der Vergangenheit
beziehen zu missen glaubt. Die dsthetischen und poetologischen Normen
des Klassizismus werden dagegen in der Praxis weniger erneuert — und
wenn doch, dann einem Automatismus folgend, der jeder theoretischen
Grundlegung entbehrt. Uberhaupt ist die Theorielosigkeit der Epoche
nicht nur im Bereich des Theaters auffallend. Was zahlt, ist primar die Pra-
xis, in der nach funktionalen Gesichtspunkten und theoretisch allenfalls auf
der Basis der bereits vorrevolutionaren «utilité»-Programmatik experimen-
tiert wird.

Dramenstoffe, mit denen das Thema Freiheit-Unfreiheit durchgespielt
werden kann, sind besonders beliebt. Sie entstammen nicht nur der vor
allem romischen Antike (Brutus, Gaius Gracchus usw.). Die revolutionare
«tragédie nationale», welche die royalistische Nationaltragodie des Ancien
Régime ersetzt, behandelt in zuweilen grandioser Umdeutung historischer
Sachverhalte die nationale Geschichte vom Mittelalter bis hin zu den Ereig-
nissen der Revolution selbst: insbesondere von Heinrich I'V., dem «bon roi
Henri», Vorbild fur die Vertreter der konstitutionellen Monarchie, bis zum
Bastillesturm und der Befreiung Toulons von den Englandern. Revolutio-
nare Identifikationsfiguren wie Wilhelm Tell stehen hoch im Kurs. Als neue
dramatische Form entsteht z. B. das «fait historique», ein Einakter, der
historische Begebenheiten auf der Biihne «nachspielt». Gerade die Zeitge-
schichte kommt dabei nicht zu kurz: Die theatralische, oft festartige Glorifi-
zierung der revolutiondren Gegenwart und die revolutiondre «Bewalti-
gung» der vorrevolutionaren Vergangenheit gehoren zusammen. Dass das
«fait historique» nicht vor den Ereignissen der Gegenwart haltmacht, zeigt,
wie sehr sich die Revolutionare ihrer geschichtlichen Bedeutung bewusst
sind.

FEine noch streng klassizistische Form weist die nationalhistorische Tra-
godie Charles IX ou l’école des rois von Marie-Joseph Chénier auf. Sie ist
zwar schon 1788 verfasst, kommt jedoch durch das Veto der Zensur erst
nach dem Bastillesturm — auf offentlichen Druck hin — zur Auffithrung



REVOLUTION UND LITERATUR T35

und wird dadurch zum Symbol der ersten Phase des Revolutionstheaters.
Dabei handelt es sich um eine Dramatisierung der Bartholomausnacht, die
Gelegenheit bietet, dem fanatischen Staatskatholizismus und Privilegien-
staat der Koniginmutter und des Hauses Guise die Vision eines Staatsvolks
aus gleichberechtigten, aufgeklarten Birgern des burgerlichen Kanzlers
I’Hopital entgegenzusetzen. Der schwache Konig Karl IX., der das Blut-
bad nicht verhindert, wird am Ende wahnsinnig und prasentiert sich selbst
als abschreckendes Beispiel, wiahrend Heinrich IV,, eine Nebenfigur, sich
fur die Machtiibernahme in der Zukunft empfiehlt. — Weitgehend klassizi-
stisch in der Form ist auch ein grosser Teil der Komodienproduktion der
Zeit — zumindest jener Komodien, die auf der Biihne der ehemaligen
Comédie Frangaise zur Auffiihrung gelangen. Aber auch die Komodie
wird politisiert. Eines ihrer bekannten Beispiele, Layas Ami des lois (1793),
der zu einem wahren Skandal und letztlich zur Wiedereinfuhrung der
Theaterzensur durch die Bergpartei fiihrt, ist eine scharfe Satire auf Robes-
pierre und Marat, die als Nomophage (Gesetzesfresser) und als Duricrane
(Hartschadel) als die neuen Tartuffes blossgestellt werden. — Unter der
Terreur bildet sich ein «théatre sans-culotte» heraus, das mit dem gegen das
Bildungs- und Elitentheater des Ancien Régime gerichteten Konzept des
«théatre de par et pour le peuple» ernst machen will. Besonders erfolgreich
wird der Prosaeinakter Le jugement dernier des rois (1793) des radikalen
Atheisten und Sansculotten Sylvain Maréchal, der mit den Mitteln der
Farce die Abschaffung der europaischen Monarchien und des Papsttums
gestaltet. Der Papst, die Zarin und die bedeutendsten europaischen Fiir-
sten werden von Sansculotten aller Lander auf eine einsame Insel verbannt.
Sehr schnell stellt sich heraus, dass die sich als egoistisch und unflatig
dekuvrierenden gekronten Haupter nicht besserungsfahig sind: Durch
einen Vulkanausbruch vernichtet die mit den Revolutionaren solidarische
Natur die einstigen Machthaber. Ein Vergleich solcher Theatersticke mit
Majakovskijs Revolutionstheater bietet sich an. — Weit revolutionskriti-
scher ist da beispielsweise die erfolgreiche «folie en prose» Nicodeéme dans
la lune (1790) von Beffroy de Reigny — mit dem Untertitel La Révolution
pacifique: Der revolutionserfahrene franzosische Bauer Nicodeme landet
mit einem Ballon zufillig auf dem Mond bzw. in einem Mondland, wo eine
vorrevolutiondre Situation besteht. Es gelingt ihm, den dortigen Kaiser so
zu beraten, dass dieser der Revolution von unten zuvorkommt und diese
selbst in die Hand nimmt. Jedes Blutvergiessen wird dadurch vermieden
und alle sind’s zufrieden. Wie viele Theaterstiicke der Revolution ist auch
Nicodeme dans la lune in der Hauptsache im burlesken literarischen «style
poissard», also unter Riickgriff auf die Sprache der Pariser Lastentrager
und Lohnkutscher gehalten, die hier zu Selbstironisierung der Revolution
wesentlich beitragt.



736 REVOLUTION UND LITERATUR

Die etwa 1500 Theaterstiicke der Franzosischen Revolution sind wie die
Revolutionsliteratur tiberhaupt noch relativ wenig erforscht. Gleiches gilt
fur eine andere Gattung, die noch kurz gestreift werden soll, das Chanson.
Eine grosse Rolle spielt das Lied auf der Theaterbiihne — z. B. auch in
Nicodeéme dans la lune. Viele Stiicke haben Lied- oder Choreinlagen vor
allem auch politischen Charakters. Die Grenzen zur «opéra-comique» sind
fliessend. Das «Vaudeville» wird damals von einer Lied- zu einer Theater-
gattungsbezeichnung. Uberhaupt gehort das Revolutionslied zu den wich-
tigsten kulturellen Phanomenen der Zeit und ist ein besonders evidentes
Symptom fiir die Re-Oralisierung der Literatur in der Revolution. Uber
3000 politische Lieder der Revolutionsjahre sind iberliefert. [hre Autoren
sind — von wenigen «grossen» Dichtern wie Marie-Joseph Chénier abgese-
hen — meist unbekannt und entstammen allen sozialen Schichten. Neue
Melodien vor allem zu den Hymnen liefern oft die bekannten Komponisten
der Zeit (Gossec, Méhul usw.). Das Chanson als Mittel zur solidarisieren-
den Massenagitation in der Offentlichkeit, auch im Rahmen des revolutio-
naren «Gesamtkunstwerks», des Revolutionsfestes, mit einer ausserordent-
lichen agitatorischen Breitenwirkung, umfasst die hohen Formen der Hym-
nen und gesungenen Oden ebenso wie die niederen Formen des Vaude-
villelieds. Meist liegt Kontrafaktur vor: der Texter dichtet zu einer schon
bestehenden Melodie (Timbre) einen neuen Text — oft auch, um einen sati-
rischen oder parodistischen Bezug zum ursprunglichen Text herzustellen.
Haufig entsteht aus diesem Verfahren ein regelrechter Chansonkrieg zwi-
schen den einzelnen sich befehdenden politischen Gruppierungen. Der
Chant de guerre pour I'armée du Rhin (1792) von Rouget de Lisle, der als
Marseillaise zur franzosischen Nationalhymne werden wird, oder das lau-
fend durch neue — radikalere — Strophen erweiterte Ca ira(1790) sind auf
diese Weise immer wieder «parodiert» worden. Wie in der Lyrik der Zeit
dominiert die klassizistische Sprachhaltung. Das patriotische Pathos steht
im Vordergrund. Doch — anders als in der gleichfalls seit 1789 politisierten
Lyrik — gibt es auch eine ganze Reihe von Liedern, die politische Aggressi-
vitat durch das «frangais populaire» zum Ausdruck bringen. Die direkte,
nicht argumentative oder differenzierende, sondern derbe und konkrete
Sprache des «style poissard» verstarkt die Brutalitat der Aussage, sie dient
als Waffe — fast mehr noch als das Gesagte selbst. Eine solche verbale
Kraftmeierei ist vor allem in den Chansons der Hebertisten zu finden. Viele
Chansons sind nichts anderes als Vertonungen von Pamphleten. Das roya-
listische Chanson bedient sich dagegen meist einer einfachen Sprache und
spricht die «sensibilité» an: viele explizit oder implizit politische Roman-
zen, unter ihnen viele antiterroristische Gefangenenromanzen, halten der
Revolutionsbegeisterung der grossen Masse die Kehrseite der Revolutions-
mudigkeit der unter ihr Leidenden, die Tragik von Einzelschicksalen entge-



REVOLUTION UND LITERATUR 737

gen, wenden sich gegen die Kontrolle der Privatheit durch die diktatorische
Offentlichkeit 2.

Fiihlen, Trauern, Lachen

Am Ende des Jahrhunderts ist mit der Revolution die Zeit nicht nur des
engagierten Theaters, des Agitprop-Theaters, sondern auch die des politi-
schen und sozialen Chansons vorlaufig zu Ende. Das mit Napoleon siegrei-
che Burgertum, das nach dem 9. Thermidor so rasch wie moglich die Revo-
lution auf das ihr genehme Mass zuriickschraubt, bedarf weder des einen
noch des anderen. Die Kontinuitaten gewinnen seit 1795 wieder die Ober-
hand. Entpolitisierung und Verdrangen der Aktualitat, Riickzug in zeitlo-
ses Fuhlen, Trauern und Lachen und Akzentuierung des Privaten lautet die
Devise. Der Patriotismus verliert seine revolutionare Komponente. Die
Nationalfeste werden zu unpolitischen Volksfesten zur Feier und Stabilisie-
rung des Status quo. Auch die Verdringung der Revolutionsliteratur
beginnt. Die Literatur der Revolution hat trotz aller klassizistischen
Schwerkraft nicht nur neuen Wein in alte Fasser gefiillt, sondern in Ansat-
zen durchaus auch neue Formen hervorgebracht, deren asthetische Bewer-
tung noch nicht geleistet wurde. Von einer beginnenden Revolutionierung
des literarischen Systems — mit dem Hohepunkt in der Phase der Terreur
— und auch auf der lexikalischen Ebene der Literatursprache kann durch-
aus gesprochen werden — begreift man dieses nicht als blosse Summe von
herausragenden Einzelwerken, sondern als ein mit dem Gesellschafts-
system korreliertes funktionales Gattungssystem. Eine Fille neuer, aus der
veranderten, sich verandernden und zu verandernden Wirklichkeit abgelei-
teter Funktionen macht eine wesentliche Veranderung des Systems erfor-
derlich. Doch ein extremer Aktualititsbezug, die Uberbetonung didakti-
scher «utilité», auch die Dominanz politischer Affekte und die Missachtung
subjektiver Riickzugsbediirfnisse zugunsten offentlicher Appellfunk-
tionen, nicht zuletzt auch die ausdriickliche Augenblicksbezogenheit vieler
Formen wie z. B. der dramatischen Bluette, und selbstverstandlich die poli-
tische Regression nach 1795 hat vielen dieser Neuansatze das Weiterleben
gekostet. Zu den bezeichnenden — weil unpolitischen, nachthermidoriani-
schen — Ausnahmen gehoren insbesondere der «roman noir» und das
«mélodrame», also volkstimliche Massenliteratur, die erst nach 1830 teil-
weise zur Infragestellung des Status quo umfunktioniert werden wird. Es
muss also von einer wesentlich zuriickgenommenen Revolution der Litera-
tur gesprochen werden, die deshalb nur in einem sehr eingeschrankten
Mass die Literaturgeschichte der Folgezeit bestimmt hat. Insgesamt lasst
sich deshalb sagen, dass die weitere Entwicklung der franzosischen Litera-



738 REVOLUTION UND LITERATUR

tur in der ersten Halfte des 19. Jahrhunderts weniger durch die spezifisch
revolutiondren Phanomene der Revolutionsliteratur gepragt werden wird
als vielmehr durch die Weiterentwicklung der literarischen Formen des
Ancien Régime und insbesondere durch die Franzosische Revolution
selbst und ihre historisch-sozialen Langzeitauswirkungen. Auf die Zeit des
Directoire und des Empire bezogen hat sich die optimistische Prognose
Johann Gottfried Herders im 18. Stiick der Urfassung der Humanitdts-
briefe jedenfalls nicht oder nicht so erfiillt, wie sie gemeint war. Ende 1792
bemerkte Herder uiber die Zukunft der franzosischen Literatur angesichts
der soziopolitischen Umwalzung: «lasset uns nicht glauben, dass in drei
oder vier, in sechs oder sieben Jahren Frankreich ein unliterarisches Affen-
land, ein Gronland oder Sibirien werde |. . .] bis jetzt (horte) der Gebrauch
der Kultur und Literatur nichts weniger als auf; ebendiese werden bei allen
Klassen des Volks in Bewegung gesetzt und an den wichtigsten Gegenstan-
den des menschlichen Wissens jetzt machtig geubt [. . .| Die Buchdruckerei
feiert nicht, und Manner von entschiedenem Wert in Betreibung der Wis-
senschaften sind mit andern jetzt an der Spitze der Geschafte. In ruhigeren
Zeiten werden sie zu ihren Musen wiederkehren, nachdem sie in stiirmi-
schen Zeiten den Gottern des Vaterlandes gefahrvolle Opfer gebracht
haben. Lassen Sie die alte Schonrednerei auf Kanzeln und Richterstiihlen,
in Akademien und auf der tragischen Biihne sterben; mich diinkt, wir
haben alle Meisterstiicke, deren diese Gattungen fahig waren, schon in
Handen, und manche Gattung hatte sich bereits selbst iiberlebet. Eine neue
Ordnung der Dinge fangt jetzt auch in diesen Kiinsten an; Wort werde Tat,
die Tat gebe Worte."*»

! Konrad Engelbert Oelsner, Luzifer
oder Gereinigte Beitrage zur Geschichte der
Franzosischen Revolution, hrsg. von Wer-
ner Kreiling, Frankfurt a. M. 1988, S. 202
(Brief vom 30. September 1792). —* Victor
Hugo, «Préface de 1824» zu den Odes et
Ballades, zit. nach (Euvres poétiques, Bd. 1
(hrsg. von Pierre Albouy), Paris 1964,
S. 273. — 3 Ferdinand Lotheissen, Literatur
und Gesellschaft in Frankreich zur Zeit der
Revolution 1789—94. Zur Culturgeschichte
des 18. Jahrhunderts, Wien 1872, S. 75ff.
— 4 Albert Thibaudet, Geschichte der fran-
zosischen Literatur von 1789 bis zur Gegen-
wart, Freiburg/Miinchen 1953, S.17. —
5 O. Garreau — D. Legrand, La Révolution
francaise en 100 questions, Paris 1988,
S. 63.— ¢ Winfried Schroder, War die Fran-
zosische Revolution auch eine Epochen-

zasur in der kulturellen, kiinstlerischen und
literarischen Entwicklung? Probleme und
Problemfelder, in: Weimarer Beitrage 34
(1988), S.29—58. — 7 Joachim Campe,
Briefe aus Paris, wahrend der Franzosi-
schen Revolution geschrieben, Berlin 1961,
S. 2491, 209, 146 ff. — ® Vgl. im tlibrigen als
Einfiihrung Henning Krauss (Hrsg.), Litera-
tur der Franzosischen Revolution, Stuttgart
1988; vgl. auch die dort angegebene weiter-
fiihrende Literatur. — ° Vgl. zum komplexen
Bild der Erzahlliteratur der Revolution
Dietmar Rieger, «Est-il donc vrai qu’on ne
lit plus de Romans». Die franzosische Nar-
rativik der Revolution (1789—1799) zwi-
schen Tradition und Innovation, in:
H. Krauss (Hrsg.), op.cit, S.114—141,
273—280. — 'Y Louvet de Couvray, Emilie
de Varmont, ou le divorce nécessaire, et les



REVOLUTION UND LITERATUR 739

amours du curé Sévin, Ed. Londres/Paris,
chez les Marchands de Nouveautés, 1794
(Au lecteur). Zu Louvet de Couvray vgl.
Dietmar Rieger, Les Amours du Chevalier
de Faublas von Louvet de Couvray: ein Ro-
man und seine Kritiker, in: Romanische For-
schungen 82 (1970), S. 536—577, und Re-
volution und Restauration. Louvet de Couv-
rays Romane als Gegenstand literarischer
Repliken, in: Archiv fiir das Studium der
neueren Sprachen und Literaturen 207
(1970), S. 241—259. — ' So Marie-Joseph
Chénier in seinen Schriften, vor allem in De
la liberté du théatre; die beiden zitierten De-
finitionen in: «Epitre dédicatoire a la Nation
francaise»  (15. Dezember 1789) zu

Charles IX, in: Jacques Truchet (Hrsg.),
Théatre du XVIII€ siecle, Bd. I1, Paris 1974,
S. 1523, und in: De la liberté du théatre en
France, in: Giovanna Trisolini, Il teatro
della Rivoluzione. Considerazioni e testi,
Ravenna 1984, S. 116. — '2 Vgl. Dietmar
Rieger, Le privé et le public. La romance
sous la Révolution, in: Jean-Rémy Julien —
Jean Claude Klein (Hrsg.), Orphée phry-
gien. Les musiques de la Révolution, Paris
1989 (Numéro special de «Vibrations»),
S. 167—176. — ¥ Johann Gottfried Herder,
Briefe zur Beforderung der Humanitat,
hrsg. von Heinz Stolpe, Berlin 1971, Bd. II,
S. 341f.

tibig, guet
@ gs?hwind

«Delicrem»,
die rahmige,
die besonders
leicht schmilzt

Tiger

Schmelzkéasespezialititen
Langnau im Emmental

Tiger-Schibe,

«Toast extran»,
die rezente,
aus Gruyére,
Appenzeller und
& Emmentaler

Neu!
«Viertelfett mild»,
die leichte,
mit wenig Kalorien

«Sandwichn»,
die milde,
aus Emmentaler




	Literatur der Französischen Revolution : Revolution der Literatur?

