
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 69 (1989)

Heft: 9

Artikel: Literatur der Französischen Revolution : Revolution der Literatur?

Autor: Rieger, Dietmar

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-164684

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-164684
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Dietmar Rieger

Literatur der Französischen Revolution
Revolution der Literatur

Die literarischen Kanonisierungsprozesse sind ausserordentlich komplex.

Warum, bis wann und bei welchem Publikum welches Werk der
Literatur der Vergangenheit in der Rezeptionsgeschichte «überlebt», lässt sich
nicht auf der Basis von Quasi-Gesetzmässigkeiten beantworten. Gleiches
gilt für das Gegenteil, die Frage nach den Gründen für das Nichtbeachten
und Vergessen, ja das Verdrängen literarischer Werke und Gattungen.
Nicht zuletzt die Beschäftigung mit dieser Frage aber macht die
Literaturwissenschaft zu einer spannenden Wissenschaft, die glücklicherweise vor
Entdeckungen, vor Wiederentdeckungen niemals sicher ist — mit nicht
allein museal-archivarischer, sondern auch rezeptionsinitiierender,
kulturkonstruktiver Funktion. Ich erinnere nur an jüngste Wiederentdeckungen
von literarischen Werken so vieler Autor innen der Vergangenheit, die —
obgleich von ihrem zeitgenössischen Publikum vielfach durchaus geschätzt
— bis heute keine Chance hatten, in literarische Kanons späterer Epochen
einzugehen.

Kein günstiges Rezeptionsklima

Die im letzten Dezennium des 18. Jahrhunderts, also während der
Französischen Revolution erschienene französische Literatur war noch zu keiner

Zeit kanonverdächtig, und es sieht trotz einer vor allem saisonal
bedingten vermehrten Beschäftigung mit der Revolutionsliteratur nicht so
aus, als würde der Bicentenaire daran Wesentliches ändern. Es scheint, als
bestünde ein Naturgesetz, nach dem in einer Revolution literarische Ambitionen

und ästhetische Werte von vornherein zum Scheitern verurteilt sein
müssen, so weitgehend einhellig ist seit dem ausgehenden 18. Jahrhundert
das negative Verdikt über die Literatur dieses Zeitraums. Es lässt sich
unschwer eine Kontinuität der Kritik an der Revolutionsliteratur erkennen.
Diese Kontinuität verbindet Zeitgenossen wie den deutschen Revolutionsbeobachter

Konrad Engelbert Oelsner, der wie viele gemässigte Revolutionäre

vor allem seit den Septembermorden des Jahres 1792 vor der Gefahr
der «tiefsten Barbarei»1 auch im Bereich der Kultur warnt, und so manche

«gens de lettres», die eine Rückkehr zu dem fordern, was sie unter literarischer

Normalität verstehen, mit einem noch legitimistischen Victor Hugo,



724 REVOLUTION UND LITERATUR

der 1824 schreibt: «La société, telle que l'avait faite la révolution, a eu sa
littérature, hideuse et inepte comme elle. Cette littérature et cette société sont
mortes ensemble et ne revivront plus.2» Ähnliche ideologische Motivationen

dürften den Wiener Gymnasiallehrer Ferdinand Lotheissen 1872, ein
Jahr nach der Pariser Kommune, dazu verleitet haben, in seiner Darstellung

der französischen Literatur der Revolution gegen den literarischen
Verfall in dieser Zeit, gegen die «barbarische Invasion elender Machwerke»
in den Händen eines «trunkenen wilden Pöbels» zu polemisieren3. Auch
wenn die Literaturwissenschaft nach Lotheissen gemässigter formuliert, so
perpetuiert sie doch im wesentlichen dieses Werturteil auch dann, wenn
ihre aufgeschlossenen Vertreter das lange gehegte Vorurteil, Kunst und
Literatur hätten — vielleicht vom Theater abgesehen — in der Französischen

Revolution eine Art «Interregnum»4 durchgemacht, wenigstens
quantitativ falsifizieren.

Symptomatisch ist das Verdikt, das in einer typischen Bicentenaire-
Publikation (La Révolution française en 100 questions) des renommierten
Larousse-Verlags zu finden ist: «La Révolution française est une véritable
catastrophe pour la littérature. La plupart des écrivains de talent préfèrent
émigrer. Ceux qui restent sont inquiétés par la censure. Certains auteurs
deviennent des hommes politiques, d'autres montent à l'échafaud. Peu de

noms et peu d'œuvres émergent de cette période.5» Gerade in einem didaktisch

ausgerichteten Werk, das ein breites Publikum nach dem multiple
choice-Verfahren auf seine Revolutionskenntnisse hin abklopfen und ihm
zugleich revolutionäre Fakten und Werte vermitteln will, fällt die Diskrepanz

zwischen der (positiven) Integration der Revolution in die nationale
Identitätsbildung und ihre Geschichte einerseits und der (negativen)
Ausgrenzung der Literatur, die sie hervorbrachte, aus der nationalliterarischen
Tradition anderseits besonders auf: Die Revolution zwingt das literarische
Talent zur Emigration oder knechtet es durch die Zensur — als habe das
Ancien Régime die Phänomene Emigration und Zensur nicht gekannt —,
die literaturfeindliche Revolution lässt den Literaten nur die Alternative
zwischen revolutionärer politischer Tribüne und Schafott. Nur drei Namen
werden genannt: einmal der Marquis de Sade, der Spezialfall, den das
Ancien Régime keineswegs aus politischen Gründen eingekerkert hatte
und dessen letztlich vergeblichen Bemühungen, sich bei den Revolutionären

lieb Kind zu machen, nicht darüber hinwegtäuschen können, dass die
Ideologie dieses Aussenseiters trotz einiger rousseauistischer Einsprengsel
oder Maskierungen eine zutiefst gegenrevolutionäre ist; denn Sade tut
eigentlich nichts anderes, als den destruktiven Aspekt «Revolution» in den
Dienst des grenzenlosen Genuss- und Machtstrebens eines aristokratischen

Individuums zu stellen, das sich antiegalitär einer neuen Elite zugehörig

fühlt. Zum andern wird Rétif de la Bretonne, ein weiteres «Original»,



REVOLUTION UND LITERATUR 725

genannt, der — schon seit 1767 ausserordentlich produktiv — auch nach
1789 die Druckerpresse intensiv beschäftigt, doch als ein Realist besonderer

Prägung keineswegs die Augen vor der revolutionären Wirklichkeit ver-
schliesst und dessen Werk — etwa seine umfangreiche Autobiographie
Monsieur Nicolas (1794—1797) — erst allmählich in seiner wahren Bedeutung

erkannt wird. Und schliesslich fällt der Name von Sénac de Meilhan,
eines amtsadligen Vertreters des Ancien Régime, der im Frühjahr 1790
emigriert und 1797 in Braunschweig den bedeutendsten Emigrantenroman
(L'émigré) publiziert.

Zwei erotomanische Nonkonformisten, die sich wegen ihrer
unterschiedlichen Erotologien nicht ausstehen können und zunächst und vor
allem ihren Nachruhm kaum ihren literarischen Qualitäten verdanken, und
ein königstreuer Emigrant, dessen Romanfiguren wie er selbst zwar einsehen,

dass das Rad der Geschichte nicht zurückgedreht werden kann, doch
damit noch nicht das Geschehene gutheissen: Wir wissen, dass diese drei
allein keineswegs die Literatur der Revolutionsepoche zu repräsentieren
vermögen. Wir wissen auch, woher die obstinate Verdrängung der Literatur
der Französischen Revolution im wesentlichen herrührt. Sie hat etwas mit
der durch die Revolutionen des 19. Jahrhunderts und ihre Literatur
verstärkten Abneigung gegen jede politische-operative Literatur zu tun. Das
was man die bürgerliche Autonomisierung der Literatur nennt, ihre
Ausgrenzung aus der Lebenspraxis und ihre Erhebung zu einem autonomen
Bereich über ihr, war nicht dazu angetan, Revolutionsliteratur, soziopoli-
tisch engagierte Literatur gleichgültig welcher Provenienz als über ihre
Entstehungszeit hinaus legitim anzuerkennen. Die Konsekrierung jener
Revolution, welche die bürgerhehen Staatsformen und Gemeinwesen der
Moderne zum Resultat hat — und das heisst beileibe nicht die Konsekrierung

aller Phasen der Französischen Revolution —, wird begleitet von einer
radikalen «Verschrottung» jener kulturellen Instrumente, die zur
Erreichung des Ziels wesentlich beigetragen haben, aber nach Möglichkeit nicht
mehr für eine weitere prinzipielle, also revolutionäre Veränderung des Status

quo eingesetzt werden sollen. Revolution der sozioökonomischen und
politischen Verhältnisse des Ancien Régime in ihren Resultaten ja, Literatur

der Revolution nein, insofern als sie die Gefahr der Revolution der
Literatur und diese wiederum die Gefahr neuer Revolutionen in sich birgt.

Aber kann in bezug auf die Literatur von 1789 bis 1799 überhaupt von
einer Literaturrevolution im Rahmen einer umfassenderen Kulturrevolution

gesprochen werden? Sicherlich ist zwischen zwei Aspekten zu
unterscheiden: einerseits der Revolution von Kultur, Kunst und Literatur als
einer Folge des durch die Französische Revolution ausgelösten
Formationswechsels, als Folge dessen, was Winfried Schröder die «Entfaltung der
sozialen Strukturen der bürgerlichen Gesellschaft» nenntfi — diese Révolu-



726 REVOLUTION UND LITERATUR

tion erstreckt sich bis weit in die dreissiger Jahre des 19. Jahrhunderts;
anderseits der diese Revolution eröffnenden Kultur-, Kunst-, und
Literaturrevolution insbesondere der Jahre 1789—1794. Von letzterer kann und
muss trotz der Problematik des Wortes «Revolution» selbst — mit einigen
Einschränkungen — sehr wohl gesprochen werden, zumal wenn man von
einem nicht-immanenten Literaturbegriff ausgeht, der auch den funktionalen

Sitz im Leben der Literatur, ihre Kommunikationssituation berücksichtigt.

Von dieser «Sprach- und Literatur-Revolution» spricht der deutsche
Revolutionszeuge Joachim Heinrich Campe, Literat und Pädagoge, wie
Klopstock und Schiller 1792 mit der französischen Ehrenbürgerschaft
ausgezeichnet, bereits 1789 in seinen Briefen aus Paris und kennzeichnet
zugleich einige der wichtigsten Veränderungen: Die eingeleitete Revolution
«dürfte wahrscheinlich die ganze französische Literatur treffen. Auch in
Ansehung dieser hat man jetzt schon angefangen, den bisherigen Despotismus

der Vierziger [sc. der Ac. Fr.] und mit ihm dem von diesen der Sprache
und den schönen Wissenschaften aufgelegten willkürlichen Regelzwang
herzhaft zu entsagen [...] Dies alles — und besonders die jetzige Erhebung
des französischen Geistes durch das neue Freiheitsgefühl, durch das glücklich

errungene Denk-, Sprech- und Schreiberecht, durch den fortdauernden

erhitzenden anstrengenden Kampf wider Despotismus und Tyrannei
jeder Art und durch die nunmehr geschehene Eröffnung so mancher
glänzenden Bühne [...] verheisst der Sprache der Literatur, den Künsten und
Wissenschaften dieses Volkes nach und nach eine so allgemeine verbessernde

Umschmelzung, dass wir anderen [...] künftig wohl Mühe haben
werden, Schritt mit ihnen zu halten [...] Die Tätigkeit des Geistes hat sich
von der Poesie zur politischen Beredsamkeit, von der Bearbeitung der
schönen Wissenschaften überhaupt zum Nachdenken über die Rechte der
Könige und Untertanen, von theatralischen Belustigungen zur Erörterung
wichtiger Fragen aus den Staatswissenschaften gewandt». Besonders hat
Campe beeindruckt, wie aus ehemals «vernunftlosen Lasttieren»
Menschen werden, die an der Gestaltung der Lebenspraxis, auch der Kultur,
Anteil haben, wie die Öffentlichkeit sich ausweitet zu einem «Publikum von
Lastträgern und feinen Herrn, von Fischweibern und artigen Damen, von
Soldaten und Priestern»: «Auffallend und befremdend für den Ausländer
ist hier der Anblick ganz gemeiner Menschen aus der allerniedrigsten
Volksklasse, zum Beispiel der Wasserträger [...] Auffallend, sage ich, ist zu
sehen, welchen warmen Anteil sogar auch diese Leute, die grösstenteils
weder lesen noch schreiben können, jetzt an öffentlichen Angelegenheiten
nehmen.7»

Resümieren wir im folgenden einige wichtige Veränderungen, die das
literarische System in den Jahren nach 1789 erfahren hat, und gehen wir
dabei vernünftigerweise nach Gattungen vor8. Selbstverständlich sind die



REVOLUTION UND LITERATUR 727

zitierten Beobachtungen des revolutionsbegeisterten Campe, der das
Erlebte eher an den deutschen als an den vorrevolutionären französischen
Verhältnissen misst und den Akzent auf das eher Spektakuläre legt, zu
relativieren. Mit dem Ausbruch der Französischen Revolution ist — trotz einer
deutlichen Aufbruchstimmung seit 1789 — kein genereller und schon gar
kein abrupter Bruch mit der literarischen Tradition des Ancien Régime
verbunden. Kontinuitäten stehen neben Diskontinuitäten, die in manchen
Gattungen besonders deutlich sind, wenngleich viele von ihnen nach dem
9. Thermidor des Jahres II (Sturz Robespierres) wieder zurückgenommen
werden. Viele spezifische Phänomene der Revolutionsliteratur und -kultur
kündigen sich bereits in den Jahren vor 1789 an. So zeichnet beispielsweise
der von Campe registrierte weite Literaturbegriff, der von späteren Auto-
nomisierungen der «schönen» Literatur noch weit entfernt ist, bereits die
französische Literatur der Aufklärung aus. Doch erst die Veränderungen
im politischen und sozialen System seit 1789 führen zur Forcierung derartiger

Entwicklungstendenzen, zu entscheidenden Innovationen und
Schwerpunktverlagerungen im literarisch-kulturellen System, deren Höhepunkt in
der Zeit der Terreur erreicht ist. Ihre wichtigsten Kennzeichen sind
Demokratisierung, Aktualisierung, Politisierung, Didaktisierung und Re-Orali-
sierung. Die politischen Ereignisse und ideologischen Auseinandersetzungen

des Jahrzehnts spiegeln sich in seiner Literatur — deutlicher und expliziter

als dies sonst der Fall ist. Die Literatur wird stärker als es im Ancien
Régime der Aufklärungsliteratur gelingen konnte, produktionell und
rezeptionell aus der Privatheit herausgelöst und zu einer öffentlichen Sache

gemacht, die sich mit öffentlich relevanten Themen an die Öffentlichkeit
wendet. Literarische Gattungen, die sich unmittelbar an die «bürgerliche»
und sehr rasch auch an die «revolutionäre» Öffentlichkeit, den neuen
Machtfaktor, wenden können, die den Rezipienten mit der politischen und
sozialen Realität, gar der Tagespolitik konfrontieren, die relativ kurz sind
oder zumindest in der Lage, unmittelbar auf die sich tagtäglich spürbar
vollziehenden Realitätsveränderungen zu reagieren, gewinnen im literarischen

System und in der sich mehr und mehr formierenden revolutionären
Kulturpolitik vor allem bis zu Robespierres Tod ein besonderes Gewicht.
Der Literatur kommt mehr und mehr die Funktion der Belehrung und
Umerziehung, der Auslösung und Deutung von revolutionären Ereignissen
zu, die in blitzartigem Wechsel auf die Lebenspraxis einwirken. Die «littérature

civique» will alle Staatsbürger, das ganze Volk ansprechen, das nun im
Zeichen der Volkssouveränität an der Gestaltung der Politik prinzipiell
teilhat, und nicht mehr nur eine Bildungselite wie im allgemeinen die
Literatur der Aufklärung vor 1789. Zu beobachten ist tatsächlich nichts weniger

als die Tendenz zur Aufhebung der Grenzen zwischen Gelehrten- und
Volkskultur.



728 REVOLUTION UND LITERATUR

Literatur zur Belehrung und Umerziehung

Ein wichtiges Symptom für die Entstehung und das Funktionieren der
revolutionären Öffentlichkeit nicht nur in Paris ist eine gleichsam neu
entstehende Gattung, die parlamentarische Rede, die nicht nur durch den
Comte de Mirabeau — vor der Revolution auch als Verfasser erotischer
Romane bekanntgeworden — eine erste Blüte erlebt. Ihrer geschickt emo-
tionalisierenden, fanatisierenden und diffamierenden Rhetorik steht das
stilistische Arsenal der «sensibüite» und der Moralistik, aber vor allem
auch das der klassischen und antiken Tradition zur Verfügung. Als Robespierre

den «raison»-Kult durch den «être-suprême»-Kult ersetzt, wird der
Rückgriff auf die rhetorischen und metaphorischen Traditionen der Römischen

Republik durch eine sprachliche Sakralisierung bereichert. — In den
gleichen Zusammenhang wie die parlamentarische Rede gehört der
ausserordentliche Aufschwung des Journalismus, vor allem der politischen
Meinungspresse und einer Fülle journalistischer Kleingattungen, insbesondere
nach Aufhebung der Zensur. Eine unübersehbare Zahl neuer, oft nur
kurzlebiger Zeitungen aller ideologischen Richtungen entsteht. Die polemische
Entfesselung des Wortes geht besonders weit in Marats agitatorischem
Ami du peuple, der seit dem 12. September 1789 erscheint, der die Revolution

perpetuieren will und die radikale Position der Sansculotten vertritt,
und in Héberts seit 1790 publiziertem demagogischen Père Duchesne, dessen

unflätige, durch Schimpfwörter und Flüche manipulierende Sprache in
einer Auflage von 30 000 Exemplaren verbreitet wird und bei den
sansculottischen Lesern Stimmung für die Anerkennung des jakobinischen
Führungsanspruchs macht. Der kurzlebige Vieux Cordelier Camille
Desmoulins' etwa (15. Dezember 1792 — 25. Januar 1793), der Danton
nahesteht, versucht dagegen argumentierend und diskutierend gegen die
beginnende Terreur anzukämpfen — doch ohne Erfolg. Die Zensurmass-
nahmen des Directoire, die nicht nur der wiedererstarkenden royalistischen,

sondern auch der radikaldemokratischen Presse gelten, und
vollends das Verbot fast aller politischen Zeitungen durch den Ersten Konsul

Napoleon bedeuten das Ende der revolutionären Öffentlichkeit auch
für die Zehntausende von Flugschriften, Broschüren, Pamphleten, zum Teil
volkstümlichen politdidaktischen Almanachen mit ihren Merkversen,
Liedern und polemischen Texten, antiklerikalen und atheistischen Katechismen.

In der Narrativik9 überwiegen die Kontinuitäten. Die Konstanz der
Erzählformen und -inhalte ist in diesem Bereich der Literatur besonders

gross. Der Ich-Roman und der Briefroman gehen zwar etwas zurück; doch
kündigt sich indessen bereits der «roman personnel» an. Vor allem nach der
Terreur ist ein Renouveau des psychologischen und des sentimentalen



REVOLUTION UND LITERATUR 729

Romans zu beobachten, den besonders die RomanschriftstellenVme« pflegen.

Die Romantheorie der Zeit — auch der romanapologetische Essai sur
les fictions (1796) von Mme de Staël — betont vor allem die bürgerlichmoralische

Nützlichkeit der fiktionalen Prosa. In der Praxis überwiegen
indessen die Funktionen der Evasion und der Entspannung. Die grosse
Zahl libertiner und lizenziöser Romane schon vor dem 9. Thermidor und
die seit 1796 erfolgreichen komisch-fazetienhaften Romane eines Pigault-
Lebrun zeugen davon ebenso wie die sentimentalen Romane. Was die
Quantität betrifft, so ist indessen hervorzuheben, dass die Zahl der
Romanneuproduktionen von 100 im Jahr 1789 zurückgeht auf 16 im Jahr 1794
und — nach der Terreur — erst 1798 wieder den Stand von 1789 erreicht:
Das rezeptionelle Bedarfsdefizit, das durch neue Romane nicht ausgeglichen

werden kann, wird jedoch durch eine Fülle von Neuauflagen von
Romanen des Ancien Régime und durch Übersetzungen englischer und
auch deutscher Romane kompensiert.

Allerdings werden gerade die erzählenden Kurzformen dem revolutionären

oder auch konterrevolutionären «utile» gerecht. Der «conte
philosophique» in der Tradition Voltaires erhält, meist als polit-allegorischer
«conte merveilleux», eine neue Bedeutung. Die Lust an der satirischen und
polemischen, ja oft pamphletären Verschlüsselung zeitgenössischer Personen

und Ereignisse ist gross, wobei begreiflicherweise der «conte
licencieux» in der Regel zur Verunglimpfung der Royalisten und Emigranten
umfunktionalisiert wird. Ähnlich revolutionär einsetzbar ist der Roman als

Gattung der Subjektivität, der «sensibilité», der Evasion aus der Öffentlichkeit

in die Welt des Privaten nicht. Der aktive Revolutionär hat nach 1789
wenig Zeit, lange Romane zu lesen, die kaum in der Lage sind, der dynamischen

Aktualität gerecht zu werden. Ausgesprochen propagandistische,
politische Romane sind in dieser Zeit eher selten. Zu ihnen gehört etwa
Louvet de Couvrays Briefroman Emilie de Varmont (1791), der mit relativ
konventionellen romanesken Mitteln die Notwendigkeit der Ehescheidung
und die Auflösung des Zölibats und der Klöster propagiert. Der Girondist
Louvet hatte in seinem dreiteiligen, von 1786 bis 1790 erschienen galanten
Roman Les Amours du Chevalier de Faublas die zeitgenössischen soziopo-
litischen Entwicklungen fortschreitend ins Bild gesetzt. Der aristokratisch-
libertinen Welt dieses Romans bleibt deshalb ein wirkliches Happy-End
versagt. Am Ende stehen Trauer und Melancholie, die mit der lizenziösen
Ausgelassenheit der beiden ersten — «vorrevolutionären» — Teile kontrastieren.

Auch der revolutionsaffirmierende Roman Emilie de Varmont geht
nicht gut aus. Doch hat hier das Fehlen eines glücklichen Ausgangs eine
andere Funktion. Der Autor verschiebt explizit das Happy-End seiner in
eine Sackgasse geratenen Protagonisten auf das Morgen der Revolution:
die Handlung ist im Ancien Régime situiert, die von fast allen Romanprota-



730 REVOLUTION UND LITERATUR

gonisten ersehnte Revolution wird als «deus ex machina» den menschlichen

Trümmerhaufen des Romanendes in ein menschliches Paradies
verwandeln. In einer abschliessenden Notiz kündigt der Autor dem Leser an:
«Quand L'Assemblée nationale aura décrété Le mariage des Prêtres & le
Divorce, il me sera permis de vous donner, dans une très-courte brochure,
que vous appellerez un supplément si bon vous semble, les détails peut-être
intéressants d'un triple mariage .»10. Am 20. September 1792 wurde die
Ehescheidung freigegeben, am 12. August 1792 die Priesterheirat legalisiert.

Andere Thesenromane — vor allem auch die gegenrevolutionären der
Emigration — sind weniger plakativ: der Roman Les chevaliers de cygne
(1795) der emigrierten Prinzenerzieherin, Aufklärungsgegnerin und
Òrléanistin Mme de Genlis beispielsweise propagiert in mittelalterlich
verschlüsselter Weise die konstitutionelle Monarchie und kritisiert die jakobinische

Schreckensherrschaft.

Revolution als Rahmen

Häufiger sind jene sentimentalen Romane und Liebes- und Abenteuerromane,

denen die revolutionäre Aktualität nur als Rahmen, Peripetienauslöser

und Pathoslieferant dient. Auch die Welt des Romanesken kann
nur selten von der zeitgenössischen Geschichte abstrahieren. Meist
geschieht der Bezug zur politischen Realität im Rahmen tradierter
Gattungsformen. Die Emigration wird im Reiseroman und im sentimentalen
Roman behandelt. Die Terreur reaktiviert das Thema der verfolgten
Tugend. Der 9. Thermidor stellt häufig den «deus ex machina» für ausweglos

scheinende Situationen dar. Derartige Romane sind nicht unbedingt
antirevolutionär, doch meist gegen die Auswüchse der Revolution gerichtet,
die — oft in der melodramatisch vereinfachten Personifikation des «bösen
Jakobiners» — den Seelenfrieden, die Tugend und den Gefühlshaushalt der
Protagonisten traumatisch stören. Häufig ist die romaneske Evasion konkret

Evasion aus den revolutionären Wirren in eine heile Welt. Das Verhältnis

von geschichtlicher «Wahrheit» und individueller «Wahrscheinlichkeit»
weist zuweilen bereits auf den Roman eines Balzac. An ihn erinnert auch
der bereits erwähnte Briefroman L'Emigré (1797) des königstreuen
Emigranten Sénac de Meilhan, der ohne Verzicht auf die Register des
sentimentalen Romans, zu denen auch der tragische Ausgang gehört, in der
Beschreibung der revolutionären Verhältnisse, vor allem auch der Emigration,

relativ unpolemisch-objektiv verfährt. Dieser revolutionsanalytische
Roman ist antieskapistisch. Die Briefform gibt dem Autor die Möglichkeit,
die Ideologie seiner sozialen Gruppe zu zerlegen und auf verschiedene
Briefschreiber so zu verteilen, dass ein differenziertes Bild einer zwar
vermeidbaren, doch nicht mehr zurückzunehmenden Revolution entsteht.



REVOLUTION UND LITERATUR 731

Die wichtigste neue Romanform ist der Schauerroman («roman noir»),
dessen Mode sehr bald nach der Terreur einsetzt. Er ist eines der vielen
Symptome für das Klima des politischen Desinteresses, das sich bereits
während des Directoire immer mehr ausbreitet, als die bürgerliche Republik

alle wirklich egalitären Ansätze der Revolution nach und nach tilgt. Die
«romans noirs» — «romans terrifiants», die auf vielen französischen
Vorformen und insbesondere der englischen «gothic novel» aufbauen, sind in
der Regel restaurativ, revolutionsskeptisch und ordnungsheischend
ausgerichtet. Sie zielen auf eine nach vielen Schrecken und Verfolgungen der
meist weiblichen Tugend durch kriminelle Monster und (fast immer)
falsche Geister wieder zu restituierende heile Welt. Das Happy-End bestärkt
das Vertrauen in die Geschichte und deren nachthermidorianischen Ak-
tanten. Die Metaphorik des vergangenen revolutionären Geschehens ist in
diesen Romanen oft sehr deutlich erkennbar. Den Schauerroman jedoch
einseitig auf die Erfahrung der Revolution und besonders der Terreur
zurückzuführen, ist ein schon am Ende des 18. Jahrhunderts — etwa beim
Marquis de Sade — häufiges antirevolutionäres Ideologem, obgleich natürlich

der Zusammenhang der (überwundenen) Terreur mit der Intensivierung

der Bedrohlichkeit und Schrecklichkeit des fiktionalen Bösen nicht zu
übersehen ist. Sades Erklärung des fiktionalen Bösen im «roman noir» als

Überbietung der Grausamkeiten, Verbrechen und Schrecken der
revolutionären Realität für einen durch die Wirklichkeit abgestumpften Leser
(Idée sur les romans, 1800) trifft im übrigen auch nicht seinen eigenen
«roman noir». Es bedarf nicht der Terreur, um im Leser das Bedürfnis nach
Angst vor und Faszination durch die Grausamkeit zu wecken. Ebenso
wenig bedarf es ihrer, um den Divin Marquis seine Infortunes de la vertu
von 1787, die erste (noch kurze) Fassung seiner Justin schon 1791 zu
Justine ou les malheurs de la vertu erweitern zu lassen. Wird in beiden
Fassungen die Tugend (Justine) zwar durch einen Blitzschlag vernichtet, das
Laster (ihre Schwester Juliette) aber wenigstens noch zur Tugend bekehrt,
so wird doch 1791 die aufgesetzte Scheinmoral der zynischen Glorifizierung

des Lasters nur noch offensichtlicher. Die Terreur ist allenfalls dafür
verantwortlich, dass Sade in seiner dritten Fassung (La nouvelle Justine ou
les malheurs de la vertu, 1797; Histoire de Juliette ou les prospérités du
vice, 1796) die Maske vollends fallen lässt und auf moralästhetische
Gesetze keine Rücksicht mehr nimmt. Der Roman, der jetzt durch die
monotone Variation des Immergleichen und durch philosophische
Exkurse auf viele Bände erweitert ist, erscheint als eine Apologie des
Bösen, in der alle moralischen Werte radikal umgewertet sind. Die Natur ist
gut, weil sie böse ist. In einer extremen Umwertung des Rousseauismus
proklamiert Sade den natürlichen Menschen, der dieser bösen Natur
gehorcht. Der Satanismus des 19. Jahrhunderts wird lernen von der Deu-



732 REVOLUTION UND LITERATUR

tung der Schöpfung als Werk eines bösen «Gotts», der niemand anderer als

die Natur ist. Das Verbrechen — Notzucht, Inzest, Erpressung, Mord,
Blasphemie — erhält «gottes»-dienstliche Funktionen. Die nicht unrealistische
Darstellung von 1787 steigert sich in einen Paroxysmus des Fantastischen,
in dem die überdimensionalen Verbrecherfiguren dieses «roman philosophique»

die Apotheose des Lustmords, des Konnexes von Verbrechen und
Sexualität erleben und kommentieren. Die Register des Schauerromans —

Burg- und Klosterruinen, Verliese, wilde Natur, Verfolgung der Guten
durch die Bösen usw. — dienen zur Illustrierung der «natürlichen» Übermacht

der Starken über die Schwachen und zur Denunzierung der christlichen

Moral als Sklavenmoral. Philanthropie ist ebenso wie die christliche
Religion widernatürlich und deshalb der Vernunft widersprechend. Sade
hat seine «Philosophie», die La Mettries Materialismus und «plaisir»-Lehre
weiterführt, bereits vor 1789 entwickelt und 1795 in den sieben Dialogen
von La philosophie dans le boudoir formuliert, die jeweils durch praktische
— sexuelle — «Übungen» ergänzt werden. Seine Absicht, Tabus zu
durchbrechen, «subrationale» Triebkräfte des Menschen aufzudecken, macht ihn
zum Gegner der Aufklärung und kompromisslosen Zerstörer ihrer
Harmonielehre. Der extreme Individualismus und die Propagierung einer
normenfreien Welt lassen Sade natürlich auch in der Revolution zum missliebi-

gen Aussenseiter werden. Dies zeigt auch die Utopie von Tamoé in dem
Briefroman Aline et Valcour (17'93), wo die Klassenunterschiede und die
Religion, aber auch das Privateigentum und das bürgerliche Familienleben
abgeschafft sind.

Das Theater — eine politische Tribüne

Die Diskontinuitäten im Bereich des Theaters sind spektakulärer. Das
Theater wird in der Revolution zur politischen Tribüne. Die von Marie-
Joseph Chénier im Juni 1789 in De la liberté du théâtre geforderte Aufhebung

der Zensur und der Repertoiremonopole sowie die gesetzliche
Verankerung der Autorenrechte (13. Januar 1791) führen schnell zu einer
Vervielfachung der Bühnen und einer Produktion von über 1500 Theaterstük-
ken in 10 Jahren. Die für das 18. Jahrhundert sprichwörtliche Theaterleidenschaft

wird kulturpolitisch-propagandistisch ausgenutzt. Es ist die Zeit
der Tagesdramatik, einer quantitativen Explosion des Angebots an dramatischen

Eintagsfliegen vor allem in der Gattung des Vaudeville, das oft auf
das Tagesgeschehen eingeht und in dem sich sehr häufig auch der revolutionäre

Alltag mit seinen Problemen und Widersprüchen widerspiegelt.
Theaterstücke sollen unterhalten — Evasions-Komödien sind ausserordentlich
gefragt —, doch diejenigen, die nurunterhalten wollen, sind vornehmlich in



REVOLUTION UND LITERATUR 733

den zahlreichen Boulevard-Theatern situiert. Aktualität und Volkserziehung

sind in diesem keine Lesefähigkeit erfordernden kulturellen Bereich
entscheidender. Das Publikum wird selbstbewusster, es erweitert und
demokratisiert sich noch mehr als vor 1789. Es entsteht damit zugleich das
Publikum des «mélodrame» des beginnenden 19. Jahrhunderts. Nach 1789
sind die Reaktionen des Publikums auf die Theaterstücke vor allem politisch

motiviert. Marie-Joseph Chénier zufolge soll das Theater eine «école
du vertu et de liberté», ein «moyen d'instruction publique»11 sein. Diese
Forderung wird sogar auf die Oper übertragen. Die Erziehung zur «vertu»
durch die «émotion» bleibt das Ziel des Theaters, wobei «vertu» jetzt aber
primär die revolutionären Bürgertugenden meint und weniger
bürgerlichmoralische Sittsamkeit. Besonders in den aktualitätsbezogenen Theaterstücken

achtet man auf die vom Publikum geforderte Wirklichkeits- und
Gegenwartsnähe. Wie das Revolutionsfest eine Art Theater ist, so wird das
Theater häufig zum Fest, bei dem die Errungenschaften der Revolution
gefeiert werden. In Schwarzweissmanier werden die «bösen» Gegner der
Revolution, Königtum und Adel, Kirche und Geistlichkeit attackiert oder
karikiert und den «guten» Patrioten und Republikanern gegenübergestellt.
Die Guten siegen über die Bösen, auch wenn die Stofftradition es anders
überliefert. Das Pubhkum beklatscht jede Zeitanspielung dieses engagierten

Theaters; während der Aufführungen sind Tumulte und Diskussionen
im Zuschauerraum nicht selten. Aus politischen Gründen teilt sich die
Comédie Française in ein radikales Théâtre de la République und ein
gemässigtes Théâtre de la Nation, das 1793 geschlossen wird und dessen
Schauspieler bis zu Robespierres Sturz im Gefängnis sitzen. Unter der
Terreur wird wieder eine (revolutionäre) Zensur eingeführt, die auch das
klassische Repertoire zu passieren hat. Wie die Zahl der Zeitungen, so wird
auch diejenige der Theater erst von Napoleon radikal reduziert werden.

Dem politischen «Volkstheater» der Zeit bis zum 9. Thermidor steht
nach der Terreur das bald volkstümlich werdende unpolitische, eskapisti-
sche und überzeitliche, angstkompensierende «mélodrame» mit seinen
spannenden, sich überschlagenden Handlungsabläufen und seiner relativ
stereotypen Personalstruktur entgegen. Sein Publikum ist anspruchslos, es

vermag sich an dem Schauerroman entlehnten Registern zu erfreuen und
nach dem Sieg der Guten über die Bösen, nach der Restituierung der
ursprünglichen Ordnung moralisch gefestigt, beruhigt und mit Vertrauen in
den von der revolutionären Dynamik befreiten Status quo nach Hause zu
gehen. Die ersten wirklichen «mélodrames» sind Dramatisierungen von
zeitgenössischen «romans noirs». Doch arbeiten bereits antiklerikale
Revolutionsdramen wie Monvels Victimes cloîtrées von 1792 mit melodramatischen

Strukturen und Effekten: Die Tugend — ein unschuldiges Liebespaar
— soll durch das Laster — einen antirevolutionären satanischen Mönch



734 REVOLUTION UND LITERATUR

und seine Helfershelfer(innen) — in Klosterverliesen vernichtet werden,
wird aber durch die Vertreter der siegreichen Revolution befreit. Oberhalb
des «mélodrame», dieser in erster Linie auf Publikumsunterhaltung
abzielenden Dramatik, die literaturgeschichtlich quasi an die Stelle des
vorrevolutionären bürgerlichen «drame» tritt und in Prosa gehalten ist, herrscht
stofflich und meist auch formal — wie in anderen kulturellen Bereichen —
der Neoklassizismus, der geradezu den Epochenstil ausmacht. Eine seiner
wichtigsten neuen Funktionen ist besonders evident: Auch hier dient die
stoffliche, sprachliche und ideologische Orientierung an der «Parallelepoche»

der Römischen Republik der Selbststilisierung, der
Selbsterhöhung und Selbstversicherung des revolutionären Bürgertums, welches
das Instrumentarium für seine Legitimation noch aus der Vergangenheit
beziehen zu müssen glaubt. Die ästhetischen und poetologischen Normen
des Klassizismus werden dagegen in der Praxis weniger erneuert — und
wenn doch, dann einem Automatismus folgend, der jeder theoretischen
Grundlegung entbehrt. Überhaupt ist die Theorielosigkeit der Epoche
nicht nur im Bereich des Theaters auffallend. Was zählt, ist primär die Praxis,

in der nach funktionalen Gesichtspunkten und theoretisch allenfalls auf
der Basis der bereits vorrevolutionären «utilité»-Programmatik experimentiert

wird.
Dramenstoffe, mit denen das Thema Freiheit-Unfreiheit durchgespielt

werden kann, sind besonders beliebt. Sie entstammen nicht nur der vor
allem römischen Antike (Brutus, Gaius Gracchus usw.). Die revolutionäre
«tragédie nationale», welche die royalistische Nationaltragödie des Ancien
Régime ersetzt, behandelt in zuweilen grandioser Umdeutung historischer
Sachverhalte die nationale Geschichte vom Mittelalter bis hin zu den Ereignissen

der Revolution selbst: insbesondere von Heinrich IV, dem «bon roi
Henri», Vorbild für die Vertreter der konstitutionellen Monarchie, bis zum
Bastillesturm und der Befreiung Toulons von den Engländern. Revolutionäre

Identifikationsfiguren wie Wilhelm Teil stehen hoch im Kurs. Als neue
dramatische Form entsteht z. B. das «fait historique», ein Einakter, der
historische Begebenheiten auf der Bühne «nachspielt». Gerade die
Zeitgeschichte kommt dabei nicht zu kurz: Die theatralische, oft festartige
Glorifizierung der revolutionären Gegenwart und die revolutionäre «Bewältigung»

der vorrevolutionären Vergangenheit gehören zusammen. Dass das
«fait historique» nicht vor den Ereignissen der Gegenwart haltmacht, zeigt,
wie sehr sich die Revolutionäre ihrer geschichtlichen Bedeutung bewusst
sind.

Eine noch streng klassizistische Form weist die nationalhistorische
Tragödie Charles IX ou l'école des rois von Marie-Joseph Chénier auf. Sie ist
zwar schon 1788 verfasst, kommt jedoch durch das Veto der Zensur erst
nach dem Bastillesturm — auf öffentlichen Druck hin — zur Aufführung



REVOLUTION UND LITERATUR 735

und wird dadurch zum Symbol der ersten Phase des Revolutionstheaters.
Dabei handelt es sich um eine Dramatisierung der Bartholomäusnacht, die
Gelegenheit bietet, dem fanatischen Staatskatholizismus und Privilegienstaat

der Königinmutter und des Hauses Guise die Vision eines Staatsvolks
aus gleichberechtigten, aufgeklärten Bürgern des bürgerlichen Kanzlers
L'Hôpital entgegenzusetzen. Der schwache König Karl IX., der das Blutbad

nicht verhindert, wird am Ende wahnsinnig und präsentiert sich selbst
als abschreckendes Beispiel, während Heinrich IV, eine Nebenfigur, sich
für die Machtübernahme in der Zukunft empfiehlt. — Weitgehend klassizistisch

in der Form ist auch ein grosser Teil der Komödienproduktion der
Zeit — zumindest jener Komödien, die auf der Bühne der ehemaligen
Comédie Française zur Aufführung gelangen. Aber auch die Komödie
wird politisiert. Eines ihrer bekannten Beispiele, Layas Ami des lois (1793),
der zu einem wahren Skandal und letztlich zur Wiedereinführung der
Theaterzensur durch die Bergpartei führt, ist eine scharfe Satire auf Robespierre

und Marat, die als Nomophage (Gesetzesfresser) und als Duricrâne
(Hartschädel) als die neuen Tartuffes biossgestellt werden. — Unter der
Terreur bildet sich ein «théâtre sans-culotte» heraus, das mit dem gegen das

Bildungs- und Elitentheater des Ancien Régime gerichteten Konzept des
«théâtre de par et pour le peuple» ernst machen will. Besonders erfolgreich
wird der Prosaeinakter Le jugement dernier des rois (1793) des radikalen
Atheisten und Sansculotten Sylvain Maréchal, der mit den Mitteln der
Farce die Abschaffung der europäischen Monarchien und des Papsttums
gestaltet. Der Papst, die Zarin und die bedeutendsten europäischen Fürsten

werden von Sansculotten aller Länder auf eine einsame Insel verbannt.
Sehr schnell stellt sich heraus, dass die sich als egoistisch und unflätig
dekuvrierenden gekrönten Häupter nicht besserungsfähig sind: Durch
einen Vulkanausbruch vernichtet die mit den Revolutionären solidarische
Natur die einstigen Machthaber. Ein Vergleich solcher Theaterstücke mit
Majakovskij s Revolutionstheater bietet sich an. — Weit revolutionskritischer

ist da beispielsweise die erfolgreiche «folie en prose» Nicodème dans
la lune (1790) von Beffroy de Reigny — mit dem Untertitel La Révolution
pacifique: Der revolutionserfahrene französische Bauer Nicodème landet
mit einem Ballon zufällig auf dem Mond bzw. in einem Mondland, wo eine
vorrevolutionäre Situation besteht. Es gelingt ihm, den dortigen Kaiser so

zu beraten, dass dieser der Revolution von unten zuvorkommt und diese
selbst in die Hand nimmt. Jedes Blutvergiessen wird dadurch vermieden
und alle sind's zufrieden. Wie viele Theaterstücke der Revolution ist auch
Nicodème dans la lune in der Hauptsache im burlesken literarischen «style
poissard», also unter Rückgriff auf die Sprache der Pariser Lastenträger
und Lohnkutscher gehalten, die hier zu Selbstironisierung der Revolution
wesentlich beiträgt.



736 REVOLUTION UND LITERATUR

Die etwa 1500 Theaterstücke der Französischen Revolution sind wie die
Revolutionsliteratur überhaupt noch relativ wenig erforscht. Gleiches gilt
für eine andere Gattung, die noch kurz gestreift werden soll, das Chanson.
Eine grosse Rolle spielt das Lied auf der Theaterbühne — z. B. auch in
Nicodème dans la lune. Viele Stücke haben Lied- oder Choreinlagen vor
allem auch politischen Charakters. Die Grenzen zur «opéra-comique» sind
fliessend. Das «Vaudeville» wird damals von einer Lied- zu einer
Theatergattungsbezeichnung. Überhaupt gehört das Revolutionslied zu den
wichtigsten kulturellen Phänomenen der Zeit und ist ein besonders evidentes
Symptom für die Re-Oralisierung der Literatur in der Revolution. Über
3000 politische Lieder der Revolutionsjahre sind überliefert. Ihre Autoren
sind — von wenigen «grossen» Dichtern wie Marie-Joseph Chénier abgesehen

— meist unbekannt und entstammen allen sozialen Schichten. Neue
Melodien vor allem zu den Hymnen liefern oft die bekannten Komponisten
der Zeit (Gossec, Méhul usw.). Das Chanson als Mittel zur solidarisierenden

Massenagitation in der Öffentlichkeit, auch im Rahmen des revolutionären

«Gesamtkunstwerks», des Revolutionsfestes, mit einer ausserordentlichen

agitatorischen Breitenwirkung, umfasst die hohen Formen der Hymnen

und gesungenen Oden ebenso wie die niederen Formen des Vaude-
villelieds. Meist liegt Kontrafaktur vor: der Texter dichtet zu einer schon
bestehenden Melodie (Timbre) einen neuen Text — oft auch, um einen
satirischen oder parodistischen Bezug zum ursprünglichen Text herzustellen.
Häufig entsteht aus diesem Verfahren ein regelrechter Chansonkrieg
zwischen den einzelnen sich befehdenden politischen Gruppierungen. Der
Chant de guerre pour l'armée du Rhin (1792) von Rouget de Lisle, der als
Marseillaise zur französischen Nationalhymne werden wird, oder das
laufend durch neue — radikalere — Strophen erweiterte Ça ira (1790) sind auf
diese Weise immer wieder «parodiert» worden. Wie in der Lyrik der Zeit
dominiert die klassizistische Sprachhaltung. Das patriotische Pathos steht
im Vordergrund. Doch — anders als in der gleichfalls seit 1789 politisierten
Lyrik — gibt es auch eine ganze Reihe von Liedern, die politische Aggressivität

durch das «français populaire» zum Ausdruck bringen. Die direkte,
nicht argumentative oder differenzierende, sondern derbe und konkrete
Sprache des «style poissard» verstärkt die Brutalität der Aussage, sie dient
als Waffe — fast mehr noch als das Gesagte selbst. Eine solche verbale
Kraftmeierei ist vor allem in den Chansons der Hébertisten zu finden. Viele
Chansons sind nichts anderes als Vertonungen von Pamphleten. Das roya-
listische Chanson bedient sich dagegen meist einer einfachen Sprache und
spricht die «sensibilité» an: viele explizit oder implizit politische Romanzen,

unter ihnen viele antiterroristische Gefangenenromanzen, halten der
Revolutionsbegeisterung der grossen Masse die Kehrseite der Revolutionsmüdigkeit

der unter ihr Leidenden, die Tragik von Einzelschicksalen entge-



REVOLUTION UND LITERATUR 737

gen, wenden sich gegen die Kontrolle der Privatheit durch die diktatorische
Öffentlichkeit12.

Fühlen, Trauern, Lachen

Am Ende des Jahrhunderts ist mit der Revolution die Zeit nicht nur des

engagierten Theaters, des Agitprop-Theaters, sondern auch die des politischen

und sozialen Chansons vorläufig zu Ende. Das mit Napoleon siegreiche

Bürgertum, das nach dem 9. Thermidor so rasch wie möglich die Revolution

auf das ihr genehme Mass zurückschraubt, bedarf weder des einen
noch des anderen. Die Kontinuitäten gewinnen seit 1795 wieder die Oberhand.

Entpolitisierung und Verdrängen der Aktualität, Rückzug in zeitloses

Fühlen, Trauern und Lachen und Akzentuierung des Privaten lautet die
Devise. Der Patriotismus verliert seine revolutionäre Komponente. Die
Nationalfeste werden zu unpolitischen Volksfesten zur Feier und Stabilisierung

des Status quo. Auch die Verdrängung der Revolutionsliteratur
beginnt. Die Literatur der Revolution hat trotz aller klassizistischen
Schwerkraft nicht nur neuen Wein in alte Fässer gefüllt, sondern in Ansätzen

durchaus auch neue Formen hervorgebracht, deren ästhetische Bewertung

noch nicht geleistet wurde. Von einer beginnenden Revolutionierung
des literarischen Systems — mit dem Höhepunkt in der Phase der Terreur
— und auch auf der lexikalischen Ebene der Literatursprache kann durchaus

gesprochen werden — begreift man dieses nicht als blosse Summe von
herausragenden Einzelwerken, sondern als ein mit dem Gesellschaftssystem

korreliertes funktionales Gattungssystem. Eine Fülle neuer, aus der
veränderten, sich verändernden und zu verändernden Wirklichkeit abgeleiteter

Funktionen macht eine wesentliche Veränderung des Systems
erforderlich. Doch ein extremer Aktualitätsbezug, die Überbetonung didaktischer

«utilité», auch die Dominanz politischer Affekte und die Missachtung
subjektiver Rückzugsbedürfnisse zugunsten öffentlicher Appellfunktionen,

nicht zuletzt auch die ausdrückliche Augenblicksbezogenheit vieler
Formen wie z. B. der dramatischen Bluette, und selbstverständlich die
politische Regression nach 1795 hat vielen dieser Neuansätze das Weiterleben
gekostet. Zu den bezeichnenden — weil unpolitischen, nachthermidoriani-
schen — Ausnahmen gehören insbesondere der «roman noir» und das

«mélodrame», also volkstümliche Massenliteratur, die erst nach 1830
teilweise zur Infragestellung des Status quo umfunktioniert werden wird. Es
muss also von einer wesentlich zurückgenommenen Revolution der Literatur

gesprochen werden, die deshalb nur in einem sehr eingeschränkten
Mass die Literaturgeschichte der Folgezeit bestimmt hat. Insgesamt lässt
sich deshalb sagen, dass die weitere Entwicklung der französischen Litera-



738 REVOLUTION UND LITERATUR

tur in der ersten Hälfte des 19. Jahrhunderts weniger durch die spezifisch
revolutionären Phänomene der Revolutionsliteratur geprägt werden wird
als vielmehr durch die Weiterentwicklung der literarischen Formen des
Ancien Régime und insbesondere durch die Französische Revolution
selbst und ihre historisch-sozialen Langzeitauswirkungen. Auf die Zeit des
Directoire und des Empire bezogen hat sich die optimistische Prognose
Johann Gottfried Herders im 18. Stück der Urfassung der Humanitäts-
briefe jedenfalls nicht oder nicht so erfüllt, wie sie gemeint war. Ende 1792
bemerkte Herder über die Zukunft der französischen Literatur angesichts
der soziopolitischen Umwälzung: «lasset uns nicht glauben, dass in drei
oder vier, in sechs oder sieben Jahren Frankreich ein unliterarisches Affenland,

ein Grönland oder Sibirien werde [...] bis jetzt (hörte) der Gebrauch
der Kultur und Literatur nichts weniger als auf; ebendiese werden bei allen
Klassen des Volks in Bewegung gesetzt und an den wichtigsten Gegenständen

des menschlichen Wissens jetzt mächtig geübt [. .] Die Buchdruckerei
feiert nicht, und Männer von entschiedenem Wert in Betreibung der
Wissenschaften sind mit andern jetzt an der Spitze der Geschäfte. In ruhigeren
Zeiten werden sie zu ihren Musen wiederkehren, nachdem sie in stürmischen

Zeiten den Göttern des Vaterlandes gefahrvolle Opfer gebracht
haben. Lassen Sie die alte Schönrednerei auf Kanzeln und Richterstühlen,
in Akademien und auf der tragischen Bühne sterben; mich dünkt, wir
haben alle Meisterstücke, deren diese Gattungen fähig waren, schon in
Händen, und manche Gattung hatte sich bereits selbst überlebet. Eine neue
Ordnung der Dinge fängt jetzt auch in diesen Künsten an; Wort werde Tat,
die Tat gebe Worte.13»

1 Konrad Engelbert Oelsner, Luzifer zäsur in der kulturellen, künstlerischen und
oder Gereinigte Beiträge zur Geschichte der literarischen Entwicklung? Probleme und
Französischen Revolution, hrsg. von Wer- Problemfelder, in: Weimarer Beiträge 34
ner Kreiling, Frankfurt a. M. 1988, S. 202 (1988), S. 29-58. - 7 Joachim Campe,
(Brief vom 30. September 1792). —2 Victor Briefe aus Paris, während der Französi-
Hugo, «Préface de 1824» zu den Odes et sehen Revolution geschrieben, Berlin 1961,
Ballades, zit. nach Œuvres poétiques, Bd. I S. 249 f., 209,146 ff. —8 Vgl. im übrigen als

(hrsg. von Pierre Albouy), Paris 1964, Einführung Henning Krauss (Hrsg.), Litera-
S. 273. —3 Ferdinand Lotheissen, Literatur tur der Französischen Revolution, Stuttgart
und Gesellschaft in Frankreich zur Zeit der 1988; vgl. auch die dort angegebene weiter-
Revolution 1789—94. Zur Culturgeschichte führende Literatur. —9 Vgl. zum komplexen
des 18. Jahrhunderts, Wien 1872, S. 75 ff. Bild der Erzählliteratur der Revolution
— 4 Albert Thibaudet, Geschichte der fran- Dietmar Rieger, «Est-il donc vrai qu'on ne
zösischen Literatur von 1789 bis zur Gegen- lit plus de Romans». Die französische Nar-
wart, Freiburg/München 1953, S. 17. — rativik der Revolution (1789—1799) zwi-
1 O. Garreau — D. Legrand, La Révolution sehen Tradition und Innovation, in:
française en 100 questions, Paris 1988, H. Krauss (Hrsg.), op. cit., S. 114—141,
S. 63. —6 Winfried Schröder, War die Fran- 273—280. — 10 Louvet de Couvray, Emilie
zösische Revolution auch eine Epochen- de Varmont, ou le divorce nécessaire, et les



REVOLUTION UND LITERATUR 739

amours du curé Sévin, Ed. Londres/Paris,
chez les Marchands de Nouveautés, 1794

(Au lecteur). Zu Louvet de Couvray vgl.
Dietmar Rieger, Les Amours du Chevalier
de Faublas von Louvet de Couvray: ein
Roman und seine Kritiker, in: Romanische
Forschungen 82 (1970), S. 536-577, und
Revolution und Restauration. Louvet de Couv-
rays Romane als Gegenstand literarischer
Repliken, in: Archiv für das Studium der
neueren Sprachen und Literaturen 207
(1970), S. 241-259. - " So Marie-Joseph
Chénier in seinen Schriften, vor allem in De
la liberté du théâtre; die beiden zitierten
Definitionen in: «Epitre dédicatoire à la Nation
française» (15. Dezember 1789) zu

Charles IX, in: Jacques Truchet (Hrsg.),
Théâtre du XVIIP siècle, Bd. II, Paris 1974,
S. 1523, und in: De la liberté du théâtre en
France, in: Giovanna Trisolini, Il teatro
della Rivoluzione. Considerazioni e testi,
Ravenna 1984, S. 116. — 12 Vgl. Dietmar
Rieger, Le privé et le public. La romance
sous la Révolution, in: Jean-Rémy Julien —

Jean Claude Klein (Hrsg.), Orphée phrygien.

Les musiques de la Révolution, Paris
1989 (Numéro special de «Vibrations»),
S. 167-176. - 13 Johann Gottfried Herder,
Briefe zur Beförderung der Humanität,
hrsg. von Heinz Stolpe, Berlin 1971, Bd. II,
S. 341f.

Tiqer-Schibe,
gäbig, guet

ugschwind

..Toast extra»,
die rezente,
aus Gruyère,
Appenzeller und
Emmentaler

«Delicrem»,
die rahmige, ö|
die besonders J
leicht schmilzt fe

Tiger
Schmelzkäsespezialitäten
Langnau im Emmental

: :~

¦

\^****w£

>."i

Neul
«Viertelfett mild»,
die leichte,
mit wenig Kalorien

«Sandwich»,
ie milde,

aus Emmentaler


	Literatur der Französischen Revolution : Revolution der Literatur?

