Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift fur Politik, Wirtschaft, Kultur
Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 69 (1989)

Heft: 9

Artikel: Reflexionen Uber unsere kulturellen Identitaten und tGber Europa als
Wirtschaftsmacht

Autor: Moeckli, Jean-Marie

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-164683

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-164683
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Jean-Marie Moeckli

Reflexionen uiiber unsere kulturellen
Identititen und tiber Europa
als Wirtschaftsmacht

Den Kopfin den Wolken und die Fiisse auf der Erde: dies ist der Mensch
in seiner aufrechten Haltung.

In seiner taglichen Wirklichkeit verwurzelt und unterwegs zu seinen
Utopien, Erzeugnis seines Fleckens Erde und Erzeuger von Dunstgebil-
den, Mitglied seiner kleinen familiaren, lokalen und regionalen Kollektive,
ist er verantwortlich fiir das, was auf dem Planeten und jenseits davon
geschieht.

Dies ist der ganze Mensch, seiner Utopien und Traume nicht beraubt, an
den Fussen, die gehen, und den Héanden, die handeln, nicht amputiert: ein
Korper.

Homo erectus oder Wanze ?

Jetzt scheint man jedoch diese in der Tierwelt einmalige vertikale Sil-
houette vernichten zu wollen, angeblich um ihr mehr Oberflache zu verlei-
hen: gewissermassen vom homo erectus zur Wanze. Man drtickt ihn flach
zur dunnen Menschenfolie, quasi ungreifbar, durchsichtig, unter der
geringsten Bertlihrung zerfallend. Denn morgen muss der Mensch Euro-
paer sein. Man wird diese transparente und nicht wahrnehmbare Person
sein, die jedoch in ganz Europa und — so hofft man — auf der ganzen Welt
wird verkaufen und kaufen konnen. Europaer oder nichts sein: so lautet die
Drohung. Die Schlauesten haben es bereits verstanden und sich ans Werk
gemacht. Thre Geschafte haben keinen festen Sitz mehr, sie haben tausend
unsichtbare und einziehbare Fiihler, die — bald pumpend, bald spritzend
— die unterirdischen Netze des Geldes und der wirklichen Macht bilden.
Von Regionen zu sprechen! — wobei wir darunter die Mikroregionen ver-
stehen wollen —, wiirde dies heissen, von der Vergangenheit zu sprechen?
Die lokale Kollektivitit erwahnen wiirde bedeuten, die Horden des Stein-
zeitalters heraufzubeschworen? Sich die lebende, gelebte Gemeinschaft
vorzustellen, wiirde heissen, kleinlich zu denken ? Sich ein Zusammenleben
in Toleranz und gegenseitigem Austausch zu wiinschen, kame einer Absage
an den Fortschritt gleich? Dies sind einige der Fragen, die man sich selbst



714 UNSERE KULTURELLEN IDENTITATEN

— aber auch unseren stolzen europaischen Entscheidungstragern — stellen
sollte, wenn man sich zu unserer Kultur, will sagen zu unserem Leben
Gedanken macht.

Waren und Kultur

Man verspricht uns fur 1992 das Europa der Waren. Wir werden es
haben: mit einer entsprechenden Menge Papierkram. Man verspricht uns
als Resultante das Europa der Menschen. Etwas werden wir davon haben:
Wir werden leichter herumreisen konnen. Aber alles deutet darauf hin,
dass diese in alle Himmelsrichtungen verteilten Produkte einer weiteren
Banalisierung anheimfallen werden — und mit ihnen die Menschen, die sie
kaufen und beniitzen.

Der Warenfluss fuhrt zu einem kulturellen Austausch? Wer wiirde dies
bestreiten. Es gibt dafiir zahlreiche Beispiele, aber auch Gegenbeispiele.
Fand durch die mit Sklaven beladenen Schiffe ein Kulturaustausch zwi-
schen Afrika und Amerika statt? Enthielten die etruskischen Amphoren
im Mittelmeer viel mehr als Wein und Getreide? Es hat immer unsichtbare
Zollbehorden gegeben, die beauftragt waren, die verborgenen Kulturen
einzusperren: die Schwarzen Amerikas haben darin ihre Wurzeln verloren.
Ware es nicht richtiger zu sagen, dass mit den Waren die Macht mitiibertra-
gen wird — und dies in beiden Richtungen ? Mit den von uns hergestellten
Gutern haben wir unsere Macht in der Welt errichtet, und die Japaner ver-
gelten es uns ganz ordentlich. Das gleiche Resultat, jedoch in umgekehrter
Richtung, wird in der Gegenbewegung, mit dem Transport der Rohstoffe
von der Dritten Welt nach Europa erzielt.

Man hat allen Grund, zu befiirchten, dass mit der Ausdehnung der
Markte unsere regionalen und lokalen Identitaten flachgewalzt werden.
Man muss sich dagegen absichern, dass der grosse europaische Markt in
unseren Kleinstadten die Monats- und Wochenmarkte verdrangt. Welch
ein Verlust, wenn dieser grosse «gemeinsame» Markt unsere kleinen, so
originellen Markte auf den htibschen Platzen unserer Kleinstadte zum Ver-
schwinden brachte . . .

Dies ist nicht die Klage eines kleinen Kommunikators — diejenigen, die
man als grosse Kommunikatoren zu bezeichnen pflegt, gebieten eher als
dass sie kommunizierten —, sondern eher die Furcht vor der Beschleuni-
gung, vor den gefihrlichen Stromschnellen?. Ist jemand am Steuer meines
kleinen Boots? Kann ich mich selbst steuern oder werde ich gesteuert? Ich
strebe nicht danach, an Land zu gehen, um von dort aus iiber den Fluss des
Lebens zu philosophieren, der ohne mich weiterfliesst: ich will einfach
mein Boot steuern...



UNSERE KULTURELLEN IDENTITATEN 715
Die zarte Stimme der Regionen im grossen Chor Europas

Man muss gut hinhoren, um die zarte Stimme der Regionen im grossen
Chor Europas zu vernehmen. Die ersten, die das bescheidene Liedchen der
lokalen und regionalen Kollektivitaten sangen, waren Menschen, die den
Alltag gestalteten, die Bodenstiandigen; schnellfertig wurden sie zu Tradi-
tionalisten und Riickstandigen abgestempelt, wo sie doch in Wirklichkeit
der Zeit etwas voraus waren.

Der Refrain wird jetzt — ein wenig ungeschickt und mit vielen Missklan-
gen — von den Regionalpolitikern aufgenommen im Augenblick, wo sich
die wirklichen Perspektiven von 1992 abzeichnen: legitime Furcht davor,
dass ihnen ihre lokalen Machtstellungen abhanden kommen konnten?
Luziditat?

Vermerken wir, dass man sich etwas um die Peripherien kiimmert. Dabei
wollen wir Verwechslungen vermeiden und unterscheiden zwischen
Dekonzentrierung und Dezentralisierung. Wenn das politische oder wirt-
schaftliche, bis zum Exzess zentralisierte politische System funktionsunfa-
hig wird, «dekonzentriert» man es. Man halte sich die angebliche Politik der
Dezentralisation vor Augen, die in Wirklichkeit nur eine maskierte Form
der Zentralisation ist: dezentralisierte Zentralisation. . . Bestenfalls werden
einige Zentralbiiros aufgehoben, dabei aber die Probleme fast nur an die
Peripherie hinausgetragen. In Tat und Wahrheit hat man die Entscheidun-
gen nicht dezentralisiert, denn dies wire die Dezentralisation: die
Beschlussfassung durch diejenigen, die es betrifft. Es ist klar ersichtlich: die
Dezentralisierung kann nicht vom Zentrum aus geschehen, sie muss in den
Peripherien erobert oder bewahrt werden.

Dabei sind die Fallen zahlreich und todlich. Man denke hierbei an die
sogenannten Lokalradios. Es brauchte keine fiinf Jahre, um festzustellen,
dass sie zu nichts anderem als zu Karikaturen des «wahren», zentralen
Radios geworden sind, und dass sie nichts anderes als seine Stimme weiter-
verbreiteten, allerdings schlechter und nicht immer ganz getreu. Was das
Lokalfernsehen betrifft, schaue man nach Italien: eine traurige Sache. . .

Trotz dieser Misserfolge, dieser Doppeldeutigkeiten und Verwirrungen
bleibt eine Hoffnung bestehen: da und dort wird man sich der Gefahren
bewusst. Man bekommt langsam Angst davor, seine kleinen lokalen Macht-
befugnisse gegen das europaische Wunder zu verlieren; die Angst vor
unfassbaren und unkontrollierbaren europdischen Machtstellungen
schleicht sich ein. Man befiirchtet, seine lokale und nationale Identitat im
europaischen Nebel aufzulosen. Die kulturelle Dimension des Problems
erscheint endlich, denn um Kultur geht es ja schliesslich. In der Tat wird
man der wirtschaftlichen Delokalisierung nicht wirtschaftlich begegnen,
was nur eine ungentigende Antwort darauf bedeuten wurde. Die Antwort



716 UNSERE KULTURELLEN IDENTITATEN

liegt in der Kultur, in der kulturellen Identitit, welche allein die Uniformie-
rung der Produktion und der Konsumation kompensieren kann.

Die regionale Wirtschaft: Bestandteil der kulturellen Identitit

In den Randgebieten, deren Wirtschaftsgefiige zerstort ist durch das, was
beschonigenderweise als Restrukturierung bezeichnet wird, muss man
geduldig und kontinuierlich versuchen, die Risse zu beheben zur Verbesse-
rung der Beschaftigungslage. Aber dieses neue Wirtschaftsgefuge wird nie
mehr die Eigenart aufweisen, welche der Region und den Menschen zu
ihrer eigenen Identitat verholfen hat: hier die Metallurgie oder der Berg-
bau, dort die Uhrenindustrie oder die Prazisionsmaschinen. Die Lebens-
dauer dieser neuen, in den Randgebieten installierten Unternehmen wird
viel kiirzer sein, und die Bevolkerung wird nicht mehr geniigend Zeit
haben, um sich mit ihrer Arbeit zu identifizieren. Diese Zasur zwischen
einer Region und ihren Produktionsweisen weist bereits ihre Konsequen-
zen auf. Wirtschaftlich gesprochen nennt man es Flexibilitat; kulturell gese-
hen ist es eine neue Form der Selbstentfremdung.

Dort, wo diese wirtschaftliche Besonderheit wegfallt, verschwindet
gleichzeitig ein Bestandteil der kulturellen Identitat: man war Lothringer
und Grubenarbeiter, Jurassier und Uhrmacher. Dieser Identitatsverlust
muss wettgemacht, diese Verarmung muss durch Verstarkung anderer kul-
tureller Besonderheiten ausgeglichen werden. Daher die Notwendigkeit
einer das einheimische Schaffen fordernden Kulturpolitik. Angesichts die-
ser neuen, sehr starken, absteigenden wirtschaftlichen Dynamismen muss
man aufsteigende kulturelle Dynamismen fordern.

Im Europa von morgen wird man vielleicht etwas weniger Franzose,
Hollander, Deutscher oder Schweizer sein; um kulturell uberleben zu kon-
nen, wird man viel mehr Landais, Friese, Badener oder Anniviard sein
mussen.

Die Dringlichkeit einer eigentlichen Kulturpolitik

Dies bedingt grosse Anstrengungen und koharente politische Orientie-
rungen: selbstverstandlich eine Wirtschaftspolitik, um die Beschaftigung
und damit ein gewisses demographisches Niveau zu gewahrleisten; eine
Erziehungspolitik, um die Ausbildungsstrukturen anzupassen oder sogar
neue zu schaffen, und damit eine grossere Ubereinstimmung der Ausbil-
dungsmoglichkeiten mit der Region zu erzielen; eine Umweltpolitik als ein-
ziger exklusiver Trumpf der Randgebiete.

Und vor allem eine Kulturpolitik. Ohne die kreative Kultur und ihre Ver-
breitung zu vernachlassigen (schone Kiinste, Literatur, Musik usw.), muss



UNSERE KULTURELLEN IDENTITATEN 717

man den Akzent auf die Sozialkultur legen, auf die Phanomene der alltagli-
chen Kommunikation innerhalb der lokalen und regionalen Kollektivitat,
auf dieses zarte und zerbrechliche Gebilde der familiaren, ortlichen und
regionalen Bindungen. Eine solche Politik erfolgt nicht auf dem Wege der
Verordnungen. Der Staat selbst kann sie nicht fithren. Er kann nur jene for-
dern, die sie — bewusst oder nicht — seit jeher befolgen. Im sozialen
Humus entsteht und erneuert sich das Gefiihl der Zugehorigkeit und Iden-
titat, und im Gemeinschaftsgeflige kann es beibehalten und entwickelt wer-
den. Es obliegt der burgerlichen Gesellschaft, sich zu erhalten. Die erste
Pflicht des Staates besteht darin, die biirgerliche Gesellschaft vor der Zer-
storung zu bewahren; die zweite, ihr zu helfen, die Mittel zum Atmen und
zum Handeln zu finden.

Der Mensch — von der Erdscholle zu den Wolken

Denn man darf nicht dariiber hinwegsehen, dass aus dieser burgerlichen
Gesellschaft, aus diesem gesellschaftlichen Humus die echte Entwicklung
hervorgehen kann. In diesem fruchtbaren Boden findet das lokale geistige
Leben Nahrung, ja das geistige Leben tliberhaupt. Sophokles ist das Pro-
dukt des attischen Mikrokosmos; Dante, Petrarca und Boccaccio, bevor sie
zu universellen Geistern wurden, waren Toskaner; Ronsard erreicht uns
noch heute, im zwanzigsten Jahrhundert, weil er sein Vendomois niemals
vergessen hat; die Ausstrahlung der denkerischen Leistung Ghandis ent-
zundete sich dadurch, dass sich seine nackten Fiisse an der Erde Indiens
rieben. Von seiner kleinen Wohnung in Danzig aus spaltet Lech Walesa den
politischen Monolith — lacherlich wirkt der neben ihm stattfindende politi-
sche Diskurs, der Universalitat beansprucht; die sich als absolut und ein-
malig ausgebende Wahrheit, die aus goldenen oder ehernen Miindern, von
der Hohe politischer oder geistiger Throne aus verkiindet wird.

Alle erheben sie ihr Haupt zur Sonne, ihren Blick ins Universale, mit den
Fissen aber stehen sie auf ihrer Scholle.

Dieser von den Fiissen zum Haupt gleichmassig fliessende Strom: das ist
das Leben, das ist der Mensch.

Das gesellschaftliche Kommunikationsgefiige als kulturelle Grundlage

Die lokale und regionale Identitat griindet weitgehend auf ihrem Kom-
munikationsnetz. Denn es ist dieses komplexe Gewebe von Beziehungen
von Mensch zu Mensch, von Familie zu Familie und Gruppe zu Gruppe,
das die Zusammengehorigkeit entstehen lasst. Nehmen wir den Stadter, der
aufs Land zieht. Wahrend Jahren wird er ein Zugezogener bleiben: Solange
er die Klatschgeschichten, die man sich erzahlt — und besonders diejeni-



718 UNSERE KULTURELLEN IDENTITATEN

gen, die man sich nicht erzahlt —, solange er nicht im wahren Sinne des
Wortes im komplizierten Gefiige der Familien-, Polit- und Lokalhistorchen
integriert ist, wird er sich als Fremder fiihlen und als solcher betrachtet wer-
den. Nehmen wir den neuen Ehepartner bei seinen Schwiegereltern und
deren Familie, der schrittweise lernen muss, was man sagt, wann man es
sagt und wann man es nicht sagt. Nehmen wir das neue Mitglied eines Ver-
eins, eines Berufsverbandes. .. Die Einfiihrungsstrecke ist oft lang und
schwierig. Diejenigen, die dort geboren wurden, haben den Weg zurtickge-
legt, ohne sich dessen bewusst zu sein; fiir die andern kann es zur Durst-
strecke werden, an deren Ende sie das Gefiihl haben mogen, endlich zu
Hause, zugelassen, verstanden, akzeptiert, vollwertige Mitglieder der
Gesamtheit zu sein, was ihnen Sicherheit und Gelassenheit verleihen wird.

In den Randgebieten ist das Beziehungsgewebe am dichtesten und kom-
plexesten. Dort bildet der soziale Austausch die Grundlage der Kultur.

Dabei handelt es sich um etwas viel Komplizierteres als das eher simple
Netzwerk elektrischer oder elektronischer Kommunikation, das ein artifi-
ziell-logisches Gebilde ist, das sich leicht auf ein Schema reduzieren lasst.
Das Kommunikationsnetz in einer lokalen oder regionalen Gemeinschaft
ist hingegen von unendlicher Komplexitat; es besteht aus einer Menge ver-
filzter Subnetzwerke: ein Netzwerk von Netzen, die einmal untereinander
kommunizieren und dann wieder nicht. Denn die Zeit ist eine weitere
Dimension dieses Netzes von Netzen, und der Ort auch: das Netz der
Netze funktioniert nicht allenorts und stets auf die gleiche Weise?.

Wir wiederholen: es ist dieser komplizierte Stoff, dieser Humus, der die
Kultur dieses Ortes oder dieser Region ist. Daraus plotzlich ein Unterneh-
men entfernen oder umfunktionieren bedeutet die Verwiistung des Humus,
einen Einschnitt in die lokale oder regionale Personlichkeit. Um das
Gewebe vernarben zu lassen und neu aufzubauen, braucht es Zeit.

Der Identititsverlust und falsche Gegenmassnahmen

Dort, wo die Wunden zu stark bluteten, sucht man nach Heilmitteln. Bei-
spiel: Lokalradios. Man glaubte, dass ein kiinstliches die Verluste des sozia-
len Netzwerkes ausgleichen konnte. Aber ein neues Medium fugt sich
immer ins Netzwerk bestehender Netze ein; es kann ein Netz ersetzen, es
erganzen, bereichern, es kann es aber auch beeintrachtigen und todlich ver-
letzen. Ein neues Medium wandelt — indem es das bestehende Netz veran-
dert — auf einen Schlag die Identitat und die sozialen Strukturen um.
Braucht man das Fernsehen hier eigens noch zu erwahnen?

Nun sind die neuen Medien — beispielsweise das Lokalradio — nicht
von der gleichen Art wie die bestehenden Netze: von der Technologie her
1st es exogen, es erfordert Professionalisierung, seine Wirkung ist ausserge-



UNSERE KULTURELLEN IDENTITATEN 719

wohnlich. Die Geschichte der Lokalradios ist noch neu, aber man kann mit
ihrer Niederschrift bereits beginnen. Die kampferische Phase («Unser fiir
uns und von uns gemachtes Radio») war sehr kurz, die Professionalisie-
rungs-Phase trat sehr rasch ein und mit ihr der Einbruch in die Welt der
Konkurrenz (mit dem Landessender, den kommerziellen Radioketten, den
Regionalzeitungen usw.). Folglich hat das Lokalradio als primare Zielset-
zung nicht mehr die Kommunikation innerhalb des Sozialkorpers, sondern
sein eigenes wirtschaftliches Uberleben.

Das Risiko ist gross, wenn das Lokalradio nur das Disfunktionieren des
Netzes der Netze hervorruft, ohne die lokale oder regionale Identitat zu
bereichern.

Dieses sehr reale Beispiel zeigt, dass es kein einfaches Heilmittel gibt,
wenn die lokale oder die regionale Identitat bedroht ist. Vor der Gefahr der
europaischen Gleichmacherei konnen die Randgebiete kaum Waffen fin-
den ausserhalb ihres eigenen Arsenals, welches dasjenige der Kultur ist.
Die Lehre, die daraus zu ziehen ist, lautet, dass es schwierig ist, gleichzeitig
die absteigende Dynamik der Massenmedien und die aufsteigende Dyna-
mik der sozialen Kommunikation zu verwenden.

Die Kultur als unumgingliche Antwort auf die Makrookonomie

Von der Mikroregion bis zu Europa bleibt das Problem dasselbe: wie
man die Begegnung und die Biindelung der absteigenden Dynamik der
europaischen Makrookonomie und die aufsteigende Dynamik der regiona-
len Identitat sichern kann. Im politischen Leben unserer Regionen ware es
selbstmorderisch, die wirtschaftlichen Imperative Europas negieren oder
verwischen zu wollen. In der Europapolitik unserer Staaten nur die Wirt-
schaft beriicksichtigen zu wollen und die kulturellen und regionalen Identi-
taten zu vernachlassigen, ware nicht weniger gefahrlich, allerdings nur
langerfristig. Es erweist sich, dass der wirtschaftliche Imperativ sichtbarer,
evidenter ist, geht es hierbei doch um die heutige Beschaftigungslage. Des-
halb ist es nicht erstaunlich, dass unsere nationalen Politiken auf das entste-
hende wirtschaftende Europa gerichtet sind. In diesem manchmal geradezu
hysterischen Klima vergisst man, dass die Produktion nicht um ihrer selbst
willen, sondern fiir den Menschen da ist, und man vergisst den Menschen,
die Menschen, die in ihren Dorfern, in ihrer Region, in ihrem kulturellen
Alltag leben, und dass die wirtschaftlichen Massnahmen dieses Dorf, diese
Region, diese Kultur zerstoren konnen.

Konnen wir es noch lange zulassen, dass die Produkte, die wir verwen-
den, immer entfernter von uns hergestellt werden, dass unsere Nahrungs-
mittel uns immer fremder werden, dass die Vorstellungen, in die wir hinein-
passen sollen, fiir eine immer grossere Bevolkerung konzipiert werden,



720 UNSERE KULTURELLEN IDENTITATEN

dass die Beschlisse, die unsere Arbeit betreffen, an immer anonymeren
Stellen gefasst werden. . .? Konnen wir es ertragen, ohne dabei unsere Per-
sonlichkeit zu verlieren? Richtet sich diese erkiinstelte und oberflachliche
Europaisierung und Globalisierung unseres Lebens nicht gegen den Men-
schen selbst?

Die Chancen der Schweiz

Die Schweiz weist den Vorteil auf, dass ihre politischen Strukturen —
kantonale Souveranitat und Autonomie der Gemeinden — ihr vielleicht die
notigen Grundlagen geben, um zugunsten der lokalen und regionalen Iden-
titaten zu kampfen. Man muss die Formen der Kulturpolitik so gestalten,
dass durch sie die Aufrechterhaltung und die Entwicklung dieser Identita-
ten begunstigt werden. Anstatt iiber den Verlust ihrer Freiheiten zu weinen,
mussen die Gemeinden ihren Freiraum pflegen und verteidigen; anstatt
sich in ihren kommunalen Grenzen einzuschliessen, waren sie aufgerufen,
thre gemeinsamen Projekte im Rahmen der Mikro-Regionen zu entwik-
keln.

Anstatt uber die eidgenossischen Kulturinitiativen zu erschrecken, soll-
ten die Kantone die nationalen Ressourcen griindlich nutzen. Anstelle
einer kulturpolitischen Denkweise, die ausschliesslich um Kantone und
Gemeinden kreist, werden sie aufgerufen, auf mikro-regionaler Ebene zu
denken; anstatt eine kantonale Kultur zu entwickeln, konnten sie endlich
dazu ubergehen, die biirgerliche Gesellschaft und das Assoziativsystem als
alleinige effiziente Kulturtrager und sichere Garanten der kulturellen, loka-
len und regionalen Identitaten zu betrachten.

Unser Land hat mehr Chancen als jedes andere, sein Patrimonium
und seine mehrfachen Identitaten zu retten, weil es an uberlieferter und
erneuerter Vielfalt reicher ist als alle anderen und weil seine politischen
Strukturen noch Stauwehre gegen die Uniformierung zu errichten vermo-
gen. Aber aufgepasst: Es bleibt uns nur noch wenig Zeit. ..

Der Beitrag von Jean-Marie Moeckli erscheint als Vorabdruck aus dem Band «Suchbild
Schweiz», den die Kulturstiftung PRO HELVETIA im Herbst 1989 aus Anlass ihres 50-Jahr-
Jubildums im Zyiglogge-Verlag, Bern, herausgibt.

! Siehe zu diesem Thema «Maldéveloppe-
ment régional et Identité», S. Gindani et
M. Bassand, Presses polytechniques roman-
des, Lausanne 1982. — 2 Wenn es so weiter
geht, konnten unsere Eurokraten nicht da-
fiir sorgen, dass unsere Briefe und kleinen
personlichen Sendungen nicht zu spit

ankommen, oder dass sie liberhaupt ankom-
men? Unser elektronisches Geld zirkuliert
schneller als unsere handgeschriebenen Lie-
besbriefchen . . . — * Siehe: «Action cultu-
relle, Communication et Action éducative»,
ed. Université populaire jurassienne et
UNESCO, 1984.



	Reflexionen über unsere kulturellen Identitäten und über Europa als Wirtschaftsmacht

