
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 69 (1989)

Heft: 9

Artikel: Reflexionen über unsere kulturellen Identitäten und über Europa als
Wirtschaftsmacht

Autor: Moeckli, Jean-Marie

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-164683

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-164683
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Jean-Marie Moeckli

Reflexionen über unsere kulturellen
Identitäten und über Europa
als Wirtschaftsmacht

Den Kopf in den Wolken und die Füsse auf der Erde: dies ist der Mensch
in seiner aufrechten Haltung.

In seiner täglichen Wirklichkeit verwurzelt und unterwegs zu seinen

Utopien, Erzeugnis seines Fleckens Erde und Erzeuger von Dunstgebilden,

Mitglied seiner kleinen familiären, lokalen und regionalen Kollektive,
ist er verantwortlich für das, was auf dem Planeten und jenseits davon
geschieht.

Dies ist der ganze Mensch, seiner Utopien und Träume nicht beraubt, an
den Füssen, die gehen, und den Händen, die handeln, nicht amputiert: ein
Körper.

Homo erectus oder Wanze?

Jetzt scheint man jedoch diese in der Tierwelt einmalige vertikale
Silhouette vernichten zu wollen, angeblich um ihr mehr Oberfläche zu verleihen:

gewissermassen vom homo erectus zur Wanze. Man drückt ihn flach
zur dünnen Menschenfolie, quasi ungreifbar, durchsichtig, unter der
geringsten Berührung zerfallend. Denn morgen muss der Mensch Europäer

sein. Man wird diese transparente und nicht wahrnehmbare Person
sein, die jedoch in ganz Europa und — so hofft man — auf der ganzen Welt
wird verkaufen und kaufen können. Europäer oder nichts sein: so lautet die
Drohung. Die Schlauesten haben es bereits verstanden und sich ans Werk
gemacht. Ihre Geschäfte haben keinen festen Sitz mehr, sie haben tausend
unsichtbare und einziehbare Fühler, die — bald pumpend, bald spritzend
— die unterirdischen Netze des Geldes und der wirklichen Macht bilden.
Von Regionen zu sprechen1 — wobei wir darunter die Mikroregionen
verstehen wollen —, würde dies heissen, von der Vergangenheit zu sprechen?
Die lokale Kollektivität erwähnen würde bedeuten, die Horden des
Steinzeitalters heraufzubeschwören? Sich die lebende, gelebte Gemeinschaft
vorzustellen, würde heissen, kleinlich zu denken? Sich ein Zusammenleben
in Toleranz und gegenseitigem Austausch zu wünschen, käme einer Absage
an den Fortschritt gleich? Dies sind einige der Fragen, die man sich selbst



714 UNSERE KULTURELLEN IDENTITÄTEN

— aber auch unseren stolzen europäischen Entscheidungsträgern — stellen
sollte, wenn man sich zu unserer Kultur, will sagen zu unserem Leben
Gedanken macht.

Waren und Kultur

Man verspricht uns für 1992 das Europa der Waren. Wir werden es
haben: mit einer entsprechenden Menge Papierkram. Man verspricht uns
als Resultante das Europa der Menschen. Etwas werden wir davon haben:
Wir werden leichter herumreisen können. Aber alles deutet darauf hin,
dass diese in alle Himmelsrichtungen verteilten Produkte einer weiteren
Banalisierung anheimfallen werden — und mit ihnen die Menschen, die sie
kaufen und benützen.

Der Warenfluss führt zu einem kulturellen Austausch? Wer würde dies
bestreiten. Es gibt dafür zahlreiche Beispiele, aber auch Gegenbeispiele.
Fand durch die mit Sklaven beladenen Schiffe ein Kulturaustausch
zwischen Afrika und Amerika statt? Enthielten die etruskischen Amphoren
im Mittelmeer viel mehr als Wein und Getreide? Es hat immer unsichtbare
Zollbehörden gegeben, die beauftragt waren, die verborgenen Kulturen
einzusperren: die Schwarzen Amerikas haben darin ihre Wurzeln verloren.
Wäre es nicht richtiger zu sagen, dass mit den Waren die Macht mitübertragen

wird — und dies in beiden Richtungen? Mit den von uns hergestellten
Gütern haben wir unsere Macht in der Welt errichtet, und die Japaner
vergelten es uns ganz ordentlich. Das gleiche Resultat, jedoch in umgekehrter
Richtung, wird in der Gegenbewegung, mit dem Transport der Rohstoffe
von der Dritten Welt nach Europa erzielt.

Man hat allen Grund, zu befürchten, dass mit der Ausdehnung der
Märkte unsere regionalen und lokalen Identitäten flachgewalzt werden.
Man muss sich dagegen absichern, dass der grosse europäische Markt in
unseren Kleinstädten die Monats- und Wochenmärkte verdrängt. Welch
ein Verlust, wenn dieser grosse «gemeinsame» Markt unsere kleinen, so
originellen Märkte auf den hübschen Plätzen unserer Kleinstädte zum
Verschwinden brächte...

Dies ist nicht die Klage eines kleinen Kommunikators — diejenigen, die
man als grosse Kommunikatoren zu bezeichnen pflegt, gebieten eher als
dass sie kommunizierten —, sondern eher die Furcht vor der Beschleunigung,

vor den gefährlichen Stromschnellen2. Ist jemand am Steuer meines
kleinen Boots? Kann ich mich selbst steuern oder werde ich gesteuert? Ich
strebe nicht danach, an Land zu gehen, um von dort aus über den Fluss des
Lebens zu philosophieren, der ohne mich weiterfliesst: ich will einfach
mein Boot steuern...



UNSERE KULTURELLEN IDENTITÄTEN 715

Die zarte Stimme der Regionen im grossen Chor Europas

Man muss gut hinhören, um die zarte Stimme der Regionen im grossen
Chor Europas zu vernehmen. Die ersten, die das bescheidene Liedchen der
lokalen und regionalen Kollektivitäten sangen, waren Menschen, die den
Alltag gestalteten, die Bodenständigen; schnellfertig wurden sie zu
Traditionalisten und Rückständigen abgestempelt, wo sie doch in Wirklichkeit
der Zeit etwas voraus waren.

Der Refrain wird jetzt — ein wenig ungeschickt und mit vielen Missklängen

— von den Regionalpolitikern aufgenommen im Augenblick, wo sich
die wirklichen Perspektiven von 1992 abzeichnen: legitime Furcht davor,
dass ihnen ihre lokalen Machtstellungen abhanden kommen könnten?
Luzidität?

Vermerken wir, dass man sich etwas um die Peripherien kümmert. Dabei
wollen wir Verwechslungen vermeiden und unterscheiden zwischen
Dekonzentrierung und Dezentralisierung. Wenn das politische oder
wirtschaftliche, bis zum Exzess zentralisierte politische System funktionsunfähig

wird, «dekonzentriert» man es. Man halte sich die angebliche Politik der
Dezentralisation vor Augen, die in Wirklichkeit nur eine maskierte Form
der Zentralisation ist: dezentralisierte Zentralisation... Bestenfalls werden
einige Zentralbüros aufgehoben, dabei aber die Probleme fast nur an die
Peripherie hinausgetragen. In Tat und Wahrheit hat man die Entscheidungen

nicht dezentralisiert, denn dies wäre die Dezentralisation: die
Beschlussfassung durch diejenigen, die es betrifft. Es ist klar ersichtlich: die
Dezentralisierung kann nicht vom Zentrum aus geschehen, sie muss in den
Peripherien erobert oder bewahrt werden.

Dabei sind die Fallen zahlreich und tödlich. Man denke hierbei an die
sogenannten Lokalradios. Es brauchte keine fünf Jahre, um festzustellen,
dass sie zu nichts anderem als zu Karikaturen des «wahren», zentralen
Radios geworden sind, und dass sie nichts anderes als seine Stimme
weiterverbreiteten, allerdings schlechter und nicht immer ganz getreu. Was das
Lokalfernsehen betrifft, schaue man nach Italien: eine traurige Sache...

Trotz dieser Misserfolge, dieser Doppeldeutigkeiten und Verwirrungen
bleibt eine Hoffnung bestehen: da und dort wird man sich der Gefahren
bewusst. Man bekommt langsam Angst davor, seine kleinen lokalen
Machtbefugnisse gegen das europäische Wunder zu verlieren; die Angst vor
unfassbaren und unkontrollierbaren europäischen Machtstellungen
schleicht sich ein. Man befürchtet, seine lokale und nationale Identität im
europäischen Nebel aufzulösen. Die kulturelle Dimension des Problems
erscheint endlich, denn um Kultur geht es ja schliesslich. In der Tat wird
man der wirtschaftlichen Delokalisierung nicht wirtschaftlich begegnen,
was nur eine ungenügende Antwort darauf bedeuten würde. Die Antwort



716 UNSERE KULTURELLEN IDENTITÄTEN

liegt in der Kultur, in der kulturellen Identität, welche allein die Uniformierung

der Produktion und der Konsumation kompensieren kann.

Die regionale Wirtschaft: Bestandteil der kulturellen Identität

In den Randgebieten, deren Wirtschaftsgefüge zerstört ist durch das, was
beschönigenderweise als Restrukturierung bezeichnet wird, muss man
geduldig und kontinuierlich versuchen, die Risse zu beheben zur Verbesserung

der Beschäftigungslage. Aber dieses neue Wirtschaftsgefüge wird nie
mehr die Eigenart aufweisen, welche der Region und den Menschen zu
ihrer eigenen Identität verholfen hat: hier die Metallurgie oder der Bergbau,

dort die Uhrenindustrie oder die Präzisionsmaschinen. Die Lebensdauer

dieser neuen, in den Randgebieten installierten Unternehmen wird
viel kürzer sein, und die Bevölkerung wird nicht mehr genügend Zeit
haben, um sich mit ihrer Arbeit zu identifizieren. Diese Zäsur zwischen
einer Region und ihren Produktionsweisen weist bereits ihre Konsequenzen

auf. Wirtschaftlich gesprochen nennt man es Flexibilität; kulturell gesehen

ist es eine neue Form der Selbstentfremdung.
Dort, wo diese wirtschaftliche Besonderheit wegfällt, verschwindet

gleichzeitig ein Bestandteil der kulturellen Identität: man war Lothringer
und Grubenarbeiter, Jurassier und Uhrmacher. Dieser Identitätsverlust
muss wettgemacht, diese Verarmung muss durch Verstärkung anderer
kultureller Besonderheiten ausgeglichen werden. Daher die Notwendigkeit
einer das einheimische Schaffen fördernden Kulturpolitik. Angesichts dieser

neuen, sehr starken, absteigenden wirtschaftlichen Dynamismen muss
man aufsteigende kulturelle Dynamismen fördern.

Im Europa von morgen wird man vielleicht etwas weniger Franzose,
Holländer, Deutscher oder Schweizer sein; um kulturell überleben zu können,

wird man viel mehr Landais, Friese, Badener oder Anniviard sein
müssen.

Die Dringlichkeit einer eigentlichen Kulturpolitik

Dies bedingt grosse Anstrengungen und kohärente politische Orientierungen:

selbstverständlich eine Wirtschaftspolitik, um die Beschäftigung
und damit ein gewisses demographisches Niveau zu gewährleisten; eine
Erziehungspolitik, um die Ausbildungsstrukturen anzupassen oder sogar
neue zu schaffen, und damit eine grössere Übereinstimmung der
Ausbildungsmöglichkeiten mit der Region zu erzielen; eine Umweltpolitik als
einziger exklusiver Trumpf der Randgebiete.

Und vor allem eine Kulturpolitik. Ohne die kreative Kultur und ihre
Verbreitung zu vernachlässigen (schöne Künste, Literatur, Musik usw.), muss



UNSERE KULTURELLEN IDENTITÄTEN 717

man den Akzent auf die Sozialkultur legen, auf die Phänomene der alltäglichen

Kommunikation innerhalb der lokalen und regionalen Kollektivität,
auf dieses zarte und zerbrechliche Gebilde der familiären, örtlichen und
regionalen Bindungen. Eine solche Pohtik erfolgt nicht auf dem Wege der
Verordnungen. Der Staat selbst kann sie nicht führen. Er kann nur jene
fördern, die sie — bewusst oder nicht — seit jeher befolgen. Im sozialen
Humus entsteht und erneuert sich das Gefühl der Zugehörigkeit und Identität,

und im Gemeinschaftsgefüge kann es beibehalten und entwickelt werden.

Es obliegt der bürgerlichen Gesellschaft, sich zu erhalten. Die erste
Pflicht des Staates besteht darin, die bürgerliche Gesellschaft vor der
Zerstörung zu bewahren; die zweite, ihr zu helfen, die Mittel zum Atmen und
zum Handeln zu finden.

Der Mensch — von der Erdscholle zu den Wolken

Denn man darf nicht darüber hinwegsehen, dass aus dieser bürgerlichen
Gesellschaft, aus diesem gesellschaftlichen Humus die echte Entwicklung
hervorgehen kann. In diesem fruchtbaren Boden findet das lokale geistige
Leben Nahrung, ja das geistige Leben überhaupt. Sophokles ist das
Produkt des attischen Mikrokosmos; Dante, Petrarca und Boccaccio, bevor sie

zu universellen Geistern wurden, waren Toskaner; Ronsard erreicht uns
noch heute, im zwanzigsten Jahrhundert, weil er sein Vendömois niemals
vergessen hat; die Ausstrahlung der denkerischen Leistung Ghandis
entzündete sich dadurch, dass sich seine nackten Füsse an der Erde Indiens
rieben. Von seiner kleinen Wohnung in Danzig aus spaltet Lech Walesa den
politischen Monolith — lächerlich wirkt der neben ihm stattfindende politische

Diskurs, der Universalität beansprucht; die sich als absolut und
einmalig ausgebende Wahrheit, die aus goldenen oder ehernen Mündern, von
der Höhe politischer oder geistiger Throne aus verkündet wird.

Alle erheben sie ihr Haupt zur Sonne, ihren Blick ins Universale, mit den
Füssen aber stehen sie auf ihrer Scholle.

Dieser von den Füssen zum Haupt gleichmässig fliessende Strom: das ist
das Leben, das ist der Mensch.

Das gesellschaftliche Kommunikationsgefüge als kulturelle Grundlage

Die lokale und regionale Identität gründet weitgehend auf ihrem
Kommunikationsnetz. Denn es ist dieses komplexe Gewebe von Beziehungen
von Mensch zu Mensch, von Familie zu Familie und Gruppe zu Gruppe,
das die Zusammengehörigkeit entstehen lässt. Nehmen wir den Städter, der
aufs Land zieht. Während Jahren wird er ein Zugezogener bleiben: Solange
er die Klatschgeschichten, die man sich erzählt — und besonders diejeni-



718 UNSERE KULTURELLEN IDENTITÄTEN

gen, die man sich nicht erzählt —, solange er nicht im wahren Sinne des
Wortes im komplizierten Gefüge der Familien-, Polit- und Lokalhistörchen
integriert ist, wird er sich als Fremder fühlen und als solcher betrachtet werden.

Nehmen wir den neuen Ehepartner bei seinen Schwiegereltern und
deren Familie, der schrittweise lernen muss, was man sagt, wann man es

sagt und wann man es nicht sagt. Nehmen wir das neue Mitglied eines
Vereins, eines Berufsverbandes... Die Einführungsstrecke ist oft lang und
schwierig. Diejenigen, die dort geboren wurden, haben den Weg zurückgelegt,

ohne sich dessen bewusst zu sein; für die andern kann es zur
Durststrecke werden, an deren Ende sie das Gefühl haben mögen, endlich zu
Hause, zugelassen, verstanden, akzeptiert, vollwertige Mitglieder der
Gesamtheit zu sein, was ihnen Sicherheit und Gelassenheit verleihen wird.

In den Randgebieten ist das Beziehungsgewebe am dichtesten und
komplexesten. Dort bildet der soziale Austausch die Grundlage der Kultur.

Dabei handelt es sich um etwas viel Komplizierteres als das eher simple
Netzwerk elektrischer oder elektronischer Kommunikation, das ein artifi-
ziell-logisches Gebilde ist, das sich leicht auf ein Schema reduzieren lässt.
Das Kommunikationsnetz in einer lokalen oder regionalen Gemeinschaft
ist hingegen von unendlicher Komplexität; es besteht aus einer Menge verfilzt

er Subnetzwerke: ein Netzwerk von Netzen, die einmal untereinander
kommunizieren und dann wieder nicht. Denn die Zeit ist eine weitere
Dimension dieses Netzes von Netzen, und der Ort auch: das Netz der
Netze funktioniert nicht allenorts und stets auf die gleiche Weise3.

Wir wiederholen: es ist dieser komplizierte Stoff, dieser Humus, der die
Kultur dieses Ortes oder dieser Region ist. Daraus plötzlich ein Unternehmen

entfernen oder umfunktionieren bedeutet die Verwüstung des Humus,
einen Einschnitt in die lokale oder regionale Persönlichkeit. Um das
Gewebe vernarben zu lassen und neu aufzubauen, braucht es Zeit.

Der Identitätsverlust und falsche Gegenmassnahmen

Dort, wo die Wunden zu stark bluteten, sucht man nach Heilmitteln.
Beispiel: Lokalradios. Man glaubte, dass ein künstliches die Verluste des sozialen

Netzwerkes ausgleichen könnte. Aber ein neues Medium fügt sich
immer ins Netzwerk bestehender Netze ein; es kann ein Netz ersetzen, es
ergänzen, bereichern, es kann es aber auch beeinträchtigen und tödlich
verletzen. Ein neues Medium wandelt — indem es das bestehende Netz verändert

— auf einen Schlag die Identität und die sozialen Strukturen um.
Braucht man das Fernsehen hier eigens noch zu erwähnen?

Nun sind die neuen Medien — beispielsweise das Lokalradio — nicht
von der gleichen Art wie die bestehenden Netze: von der Technologie her
ist es exogen, es erfordert Professionalisierung, seine Wirkung ist ausserge-



UNSERE KULTURELLEN IDENTITÄTEN 719

wohnlich. Die Geschichte der Lokalradios ist noch neu, aber man kann mit
ihrer Niederschrift bereits beginnen. Die kämpferische Phase («Unser für
uns und von uns gemachtes Radio») war sehr kurz, die Professionalisie-
rungs-Phase trat sehr rasch ein und mit ihr der Einbruch in die Welt der
Konkurrenz (mit dem Landessender, den kommerziellen Radioketten, den
Regionalzeitungen usw.). Folglich hat das Lokalradio als primäre Zielsetzung

nicht mehr die Kommunikation innerhalb des Sozialkörpers, sondern
sein eigenes wirtschaftliches Überleben.

Das Risiko ist gross, wenn das Lokalradio nur das Disfunktionieren des
Netzes der Netze hervorruft, ohne die lokale oder regionale Identität zu
bereichern.

Dieses sehr reale Beispiel zeigt, dass es kein einfaches Heilmittel gibt,
wenn die lokale oder die regionale Identität bedroht ist. Vor der Gefahr der
europäischen Gleichmacherei können die Randgebiete kaum Waffen
finden ausserhalb ihres eigenen Arsenals, welches dasjenige der Kultur ist.
Die Lehre, die daraus zu ziehen ist, lautet, dass es schwierig ist, gleichzeitig
die absteigende Dynamik der Massenmedien und die aufsteigende Dynamik

der sozialen Kommunikation zu verwenden.

Die Kultur als unumgängliche Antwort auf die Makroökonomie

Von der Mikroregion bis zu Europa bleibt das Problem dasselbe: wie
man die Begegnung und die Bündelung der absteigenden Dynamik der
europäischen Makroökonomie und die aufsteigende Dynamik der regionalen

Identität sichern kann. Im politischen Leben unserer Regionen wäre es

selbstmörderisch, die wirtschaftlichen Imperative Europas negieren oder
verwischen zu wollen. In der Europapolitik unserer Staaten nur die
Wirtschaft berücksichtigen zu wollen und die kulturellen und regionalen Identitäten

zu vernachlässigen, wäre nicht weniger gefährlich, allerdings nur
längerfristig. Es erweist sich, dass der wirtschaftliche Imperativ sichtbarer,
evidenter ist, geht es hierbei doch um die heutige Beschäftigungslage. Deshalb

ist es nicht erstaunlich, dass unsere nationalen Politiken auf das entstehende

wirtschaftende Europa gerichtet sind. In diesem manchmal geradezu
hysterischen Klima vergisst man, dass die Produktion nicht um ihrer selbst
willen, sondern für den Menschen da ist, und man vergisst den Menschen,
die Menschen, die in ihren Dörfern, in ihrer Region, in ihrem kulturellen
Alltag leben, und dass die wirtschaftUchen Massnahmen dieses Dorf, diese
Region, diese Kultur zerstören können.

Können wir es noch lange zulassen, dass die Produkte, die wir verwenden,

immer entfernter von uns hergestellt werden, dass unsere Nahrungsmittel

uns immer fremder werden, dass die Vorstellungen, in die wir hineinpassen

sollen, für eine immer grössere Bevölkerung konzipiert werden,



720 UNSERE KULTURELLEN IDENTITÄTEN

dass die Beschlüsse, die unsere Arbeit betreffen, an immer anonymeren
Stellen gefasst werden...? Können wir es ertragen, ohne dabei unsere
Persönlichkeit zu verlieren? Richtet sich diese erkünstelte und oberflächliche
Europäisierung und Globalisierung unseres Lebens nicht gegen den
Menschen selbst?

Die Chancen der Schweiz

Die Schweiz weist den Vorteil auf, dass ihre politischen Strukturen —
kantonale Souveränität und Autonomie der Gemeinden — ihr vielleicht die
nötigen Grundlagen geben, um zugunsten der lokalen und regionalen
Identitäten zu kämpfen. Man muss die Formen der Kulturpolitik so gestalten,
dass durch sie die Aufrechterhaltung und die Entwicklung dieser Identitäten

begünstigt werden. Anstatt über den Verlust ihrer Freiheiten zu weinen,
müssen die Gemeinden ihren Freiraum pflegen und verteidigen; anstatt
sich in ihren kommunalen Grenzen einzuschliessen, wären sie aufgerufen,
ihre gemeinsamen Projekte im Rahmen der Mikro-Regionen zu entwik-
keln.

Anstatt über die eidgenössischen Kulturinitiativen zu erschrecken, sollten

die Kantone die nationalen Ressourcen gründlich nutzen. Anstelle
einer kulturpolitischen Denkweise, die ausschliesslich um Kantone und
Gemeinden kreist, werden sie aufgerufen, auf mikro-regionaler Ebene zu
denken; anstatt eine kantonale Kultur zu entwickeln, könnten sie endlich
dazu übergehen, die bürgerliche Gesellschaft und das Assoziativsystem als

alleinige effiziente Kulturträger und sichere Garanten der kulturellen, lokalen

und regionalen Identitäten zu betrachten.
Unser Land hat mehr Chancen als jedes andere, sein Patrimonium

und seine mehrfachen Identitäten zu retten, weil es an überlieferter und
erneuerter Vielfalt reicher ist als alle anderen und weil seine politischen
Strukturen noch Stauwehre gegen die Uniformierung zu errichten vermögen.

Aber aufgepasst: Es bleibt uns nur noch wenig Zeit...

Der Beitrag von Jean-Marie Moeckli erscheint als Vorabdruck aus dem Band «Suchbild
Schweiz», den die Kulturstiftung PRO HELVETIA im Herbst 1989 aus Anlass ihres 50-Jahr-
Jubiläums im Zytglogge-Verlag, Bern, herausgibt.

1 Siehe zu diesem Thema «Maldéveloppe- ankommen, oder dass sie überhaupt ankom-
ment régional et Identité», S. Gindani et men? Unser elektronisches Geld zirkuliert
M. Bassand, Presses polytechniques roman- schneller als unsere handgeschriebenen Liedes,

Lausanne 1982. — 2 Wenn es so weiter besbriefchen — 3 Siehe: «Action cultu-
geht, könnten unsere Eurokraten nicht da- relie, Communication et Action éducative»,
für sorgen, dass unsere Briefe und kleinen ed. Université populaire jurassienne et
persönlichen Sendungen nicht zu spät UNESCO, 1984.


	Reflexionen über unsere kulturellen Identitäten und über Europa als Wirtschaftsmacht

