
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 69 (1989)

Heft: 7-8

Buchbesprechung: Das Buch

Autor: [s.n.]

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Das Buch

Lyrisches Neuland zu entdecken: Katalonien

Kennen Sie Katalonien

Sprechen Sie katalanisch? Nein?
Schade! Eine wendige romanische
Sprache, halbwegs zwischen Französisch

und Spanisch, aber eigenständig,
flinker, mit kühnen Einsilbern und voller

idiomatischer Wendungen, genormter
Schrift und einer reichen Palette von

Stilebenen, vom lokalkolorierten
Alltagsgerede bis zur wirksamen Bühnensprache,

von der scharfsinnigen
Essayistik bis zu hermetischer Lyrik
und hin zum breit fliessenden Sprachstrom

des Erzählens. Und dennoch hilft
Katalanisch nicht weiter in dieser
vielsprachigen Welt. Die Katalanen kommen

ohne Spanisch, ohne Englisch
oder Französisch ausserhalb ihres
Gebietes nicht zur Kommunikation.
Soziolinguistisch könnte man einen
Vergleich zum Schweizerdeutschen
ziehen, der allerdings hinkt: Katalanisch
ist keine Mundart, sondern eigenständige

romanische Sprache. Soll man
demnach an das Rätoromanische denken,

beispielsweise? Die soziohistori-
schen Verhältnisse der katalanischen
Mark waren seit je anders, vor allem
grösser: Heute verstehen sechs Millionen

Menschen zwischen den Pyrenäen,
Valencia und den Balearen Katalanisch,

vier Fünftel von ihnen sprechen
es auch aktiv, privat und öffentlich.
Barcelona — als europäischste Kulturstadt
Spaniens der Hauptstadt Madrid stets
eine gute Länge voraus — bringt mit
seinem Hinterland genug der kritischen

Masse an Publikum zusammen, um den
Gefahren der Provinz zu entgehen.

Können Sie katalanisch? Nein?
Verständlich, denn als Gebrauchssprache
wäre sie für Externe von geringem Nutzen.

Als Kultursprache, als Ausdrucksmedium

für Literatur jedoch eröffnet
das Idiom ein Reich ungeahnter Fülle.
Das war schon so im Mittelalter und bis

zur Renaissance: Der gelehrte Ramon
Llull, der Ritterroman Tirant lo Blanc,
waren europäische Ereignisse. Doch
dann kam die Kolonisierung durch
Spanien, gegen die seitens der
Oberschicht kaum ein kultureller Widerstand

geleistet wurde. Es entstand das
seltsame historische Loch zwischen
1714 und der Romantik. Aus noch
wenig erforschten Gründen kam es

damals zu einem stillen Kollektivverzicht

der Oberschicht auf eine eigene
Literatur. Erst nach dem ersten Drittel
des 19. Jahrhunderts setzte mit der
Renaixença eine analoge Bewegung ein
zu der provenzalischen Wiederbelebung

durch Frédéric Mistral und seinen
«Félibres». Wie dieser mit seiner neu-
provenzalischen Dichtung Mireyo, so
schuf Jacint Verdaguer mit Atlântida
(1876) und Canigó (1885) zwei epische
Dichtungen, die den Grund legten für
eine neue kulturelle Identität Kataloniens.

Erst um die Jahrhundertwende
war es so weit, dass das Katalanische
wieder seine Ausdrucksvielfalt
zurückgewonnen und ein Kulturbewusstsein
hergestellt hatte. Mit dem Modernisme
und dann mit dem Noucentisme wur-



626 KATALANISCHE LYRIK

den sowohl die Fin-de-siècle-Stim-
mung wie die avantgardistischen
Revolutionen Europas mitgestaltet, in Anbetracht

des schwierigen und langwierigen

kulturellen Restaurationsprozesses
jedoch behutsamer als andernorts. So
blieb denn auch in modernster Dichtung

der Tradition ein breiter Raum
erhalten. «Wer wird in seinem Land,
das erst aufgebaut werden muss, damit
beginnen, Mauern einzureissen?», so
äusserte sich einmal der kürzhch
verstorbene Lyriker J.V.Foix. In der
Literatur war die Resistenz der Tradition
wesentlich grösser als in den bildenden
Künsten (Dali, Miro) und in der Architektur

(Gaudi).
Die Unterdrückung des Katalanischen

und seiner Kultur durch Franco
zielte auf dieses auferstandene
Selbstbewusstsein Kataloniens, war ein
Racheakt für die separatistischen
Tendenzen während der Zweiten Republik.
Wie wir heute sehen, hat er damit den
Widerstand und folglich die
Autonomiebestrebungen gestärkt. Wer zur Zeit
Francos katalanisch sprach oder
schrieb, kam sich dadurch allein schon
wie ein Freiheitskämpfer vor. Das
katalanische Protestlied, die «canço», hat
auf dem breiten Weg der engagierten
Dichtung eine eigentliche Massenbewegung

ausgelöst '.

Eine erstaunliche Anthologie

Ebenfalls von Tilbert D. Stegmann,
einem äusserst rührigen Vertreter der
Katalanistik in Deutschland, wird nun
eine anspruchsvolle Anthologie
katalanischer Lyrik des 20. Jahrhunderts
vorgelegt2. Es ist nicht der erste dichterische

Brückenschlag zwischen dem
deutschen und dem katalanischen
Raum. Es gab eine frühe Anthologie
von Rudolf Grossmann (1923), dann

— entscheidender — die Katalanische
Lyrik im zwanzigsten Jahrhundert
(1970) von Johannes Hösle und Antoni
Pous, wo elf Dichter mit 27 Gedichten
oder Fragmenten vorgestellt wurden, in
einer zweisprachigen Edition.
Stegmann hat sich in der hier anzuzeigenden

Anthologie auf 23 Autoren mit
insgesamt 74 Gedichten besonnen. Seine
Selektion beruht zunächst auf einem
Altersschnitt (Jahrgang 1884), sodann
auf dem Kriterium des literarischen
Ansehens. Die aufgenommenen und
übersetzten Gedichte sind zwischen
1906 und 1981 entstanden. Die Wahl
der einzelnen Texte musste, wie immer
bei Anthologien, dem gewissermassen
technischen Gebot der Kürze und der
Übersetzbarkeit folgen, und natürlich
durfte auch das berechtigte Kriterium
der persönlichen Vorliebe des Antho-
logen ins Gewicht fallen.

Insgesamt darf man zweifellos von
einer repräsentativen Auswahl der
katalanischen Lyriker unseres Jahrhunderts

sprechen. Die vier grossen Klassiker

der Moderne — Carner, Riba,
Espriu, Foix — führen eindrücklich vor,
wie bei den Katalanen Romantik und
Symbolismus mit einem dort typischen,
mediterranen Realismus durchaus
vereinbar waren. Über die populären
Dichter Salvat-Papasseit und Sagarra
mit ihren volksliedhaften Anklängen
wird der Leser in die jüngere Gegenwart

hinübergeführt, die wiederum gut
vertreten ist durch die intellektuelle
Dichtung von Gabriel Ferrater wie
durch die insgesamt siebzehn Gedichte
von noch heute lebenden Lyrikern.
Drei von ihnen — Feliu Formosa, Nar-
cis Comadira und Pere Gimferrer —

stehen repräsentativ für die jüngsten,
vitalen Entwicklungen der Gattung in
jenem Kreuzweg der Kulturen unter
den Pyrenäen.



KATALANISCHE LYRIK 627

Die Katalanin Dolors Oller nimmt in
einem lesenswerten Nachwort,
gewissermassen einer ersten Rezension, Stellung

zu Stegmanns Auswahl, recht
zustimmend. Uns fällt auf, dass Joan
Brossa der einzige Dichter ist, der in
diesem Buch mit mehr als fünf Texten
vertreten ist. Seine Protestgedichte aus
der Franco-Zeit haben es offenbar
Stegmann besonders angetan, so dass

er mit Brossas engagierten Gesängen
die Resistance-Komponente der
katalanischen Dichtung stellvertretend
herausstreichen wollte. Dem Buch wurde
eine ausführliche Bibliographie
mitgegeben, aus der sich die bisherigen, doch
eher dürftigen Beziehungen zwischen
Katalonien und dem deutschen Sprachraum

dokumentarisch ablesen lassen.
Der heikelste Punkt bei anthologi-

schen Unternehmen dieser Art sind
immer die Übersetzungen. Mit der
zweisprachigen, synoptischen Darstellung

der Texte ist an sich die redlichste,
wenn auch aufwendigere Lösung
getroffen worden. So bleibt den
Übersetzern ein gewisser Spielraum, denn
einerseits liegen mit den Originalversionen

alle Karten auf dem Tisch und
anderseits ist die deutsche Version die
Aufgabe ledig, auch die Lautgestaltung
des Originals nachzuzeichnen. Diese
Texte könnten sich demnach auf eine
semantische Hilfestellung beschränken,
soweit das bei Lyrik überhaupt zu
schaffen ist. Stegmann hat einen anderen

Weg beschritten. In einer Notiz
heisst es, er habe zunächst überall selber

Interlinearübersetzungen erarbeitet,

die dann den Nachdichtungen
anderer Übersetzer als Vorlage dienen
konnten. Die fünf Mitarbeiter werden
ausdrücklich als «Nachdichter»
bezeichnet und bloss im Inhaltsverzeichnis

identifiziert. Leider ist der
totgeglaubte Ehrgeiz, ein gereimtes Origi¬

nal auch in der Übersetzung mit
Reimen zu versehen, hier wieder kräftig
zum Zuge gekommen, keineswegs zum
Vorteil der deutschen Versionen:

«Félicitât, ino en tens prou
i ma taula,.. ?»

de seure
a

heisst es bei Carles Riba (S. 36: Glück,
reicht es nicht, dass Du an meinem
Tische sitzest?), was Peter Barsch zum
Beispiel übersetzt mit

«Glück, reicht es nicht, dass an meinem

Tisch Du schon kauerst...?»

Die grobe Bedeutungsverschiebung
erfolgt allein um des Reimes mit
«lauerst» willen. Oder in der
sehnsuchtsvollen Liebeserklärung von
Josep Maria de Sagarra an Katalonien
(S. 56) wünscht der Dichter sich:

«de poder-te palpar com un cos viu»

(dich betasten zu können wie einen
lebenden Körper), wofür der Übersetzer

Uwe Grüning sich wünscht,

«zu streicheln dich wie einen Leib von
Blut».

Allein dem banalen Reim mit «Glut»
zuliebe werden so Assoziationen
geweckt, die dem idyllischen Tenor des

Originals zuwiderlaufen. Stegmann,
dem Übersetzer, hat sich das Problem
nicht gestellt, denn seine Dichter, Josep
M. Llompart und Brossa, sind mit zwei
ungereimten Texten vertreten. Er übersetzt

das Gedicht «L'heura» rhythmisch
wie bildlich sehr getreu und doch
schön. Es ist zu vermuten, dass seine

ursprüngUchen Interlinearversionen
dem Leser eine bessere Hilfe geboten
hätten als manche dieser
reimgeschmiedeten, angestrengten Nachdichtungen.

Der elegante Quadratband ist auch
illustriert. In guten Reproduktionen fin-



628 KATALANISCHE LYRIK

den wir sieben Zeichnungen und drei
Collagen von Antoni Tapies, ein Hommage

des Malers an seine
Dichterfreunde. So ist alles in allem ein
gepflegt edierter und sorgfältig gestalteter

Repräsentationsband entstanden,
der ein bisher kaum geöffnetes Fenster
auf eine noch wenig bekannte, originelle

europäische Literaturlandschaft
aufstösst.

Ein glücklicher Sonderfall:
Salvador Espriu

In selbstgewollter Einsamkeit, in stiller

Grösse hat der so oft von ihm
beschworene Tod den katalanischen
Dichter Salvador Espriu vorgefunden.
Er war 72 Jahre als, als es 1985
geschah. Schon früher war Kunde von
diesem katalanischen Lyriker zu uns
gelangt, von seinen Elegien auf eine
verlorene Welt, vom Schmerz über
Vergangenes und über liebe Verstorbene,
vom Zorn ob dem Verbot seiner Sprache

in Francos Spanien, von seiner
beissenden Satire über unser groteskes
Gebaren in dieser Welt, von seiner
erbarmungslosen Geisselung des
Bürgerkrieges, von seinen mystischen
Neigungen, von seiner Einkehr in eine
solidarische Welt des Erbarmens, von
seinem mediterranen Formensinn
sondergleichen. Es sind auch vereinzelte Texte
Esprius in Anthologien aufgetaucht, in
Tübingen hat man ihn schon 1971 mit
dem Montaigne-Preis ausgezeichnet, in
Erlangen ist 1978 sogar eine Dissertation

über ihn verfasst worden3. Doch
nun scheint die Zeit für Monographien
gekommen.

Es ist das Verdienst von Klaus Dieter
Vervuert, dass er es gleich zweimal
wagt, den katalanischen Dichter zu ver¬

legen. Er tut es im glücklichen Bunde
mit dem Übersetzer Fritz Vogelgsang.
Für diesen gab es nur einen Grund, das
Katalanische zu erlernen: er wollte
imstand sein, Espriu zu lesen. Nun hat
er ihn auch gleich übersetzt, wiederum
erstaunlich gut, angesichts der schier
nicht zu überbrückenden Unterschiede
zwischen der Bündigkeit des Katalanischen

und der Umständlichkeit des
Deutschen. Wenige Monate nach dem
Tod des Dichters lag somit als erste
monographische Edition für den
deutschsprachigen Leser der zweisprachig

edierte Text des Spanienzyklus La
pell de brau (1960) vor, die Stierhaut,
hier Flächenmetapher der Iberischen
Halbinsel4. Und ein Jahr später folgte
Final del laberint (1955), Ende des

Labyrinths, gewissermassen Schnittpunkt

all seines Dichtens5. Beide
Bände sind mit einem Nachwort des
Übersetzers versehen. Im ersten Buch
handelt es sich um eine lesenswerte
Einführung in Leben und Werk
Esprius, im zweiten um einen gelehrten
Exkurs über die vielsagenden Motti des
Dichters und über seine Beziehungen
zur Mystik.

Zusammen mit Les hores und
Mrs. Death gehört Final del laberint,
das wohl bedeutungsschwerste Buch
Esprius, in eine Trilogie über den Tod.
Die dreissig Gesänge sind bei aller
Schwermut in helles Licht gestellt, nah
am Bauern- und Jägerleben, die ein
Gleichnisvorrat sind für das Säen wie
für das Töten. Gemäss alten Verfahren
mystischen Dichtens wird mit präzisen
Bildern Unsagbares eingekreist, wobei
Espriu die wendige Knappheit des
Katalanischen zu ungeahnten Effekten
nützt, besonders im Bereich des Klanglichen

und Rhythmischen. Vogelgsang
hat sich mit seinen Übersetzungen nahe
herangewagt, etwa im VIII. Stück:



KATALANISCHE LYRIK 629

VIII

La velia nit es posa
de nou fabric.
Se'l corda amb una llarga
cancó de grills.

Encén el petit home
de la lluna el fanal.
Llançà müdes canities
al meu encalç.

Tot el perill t'escolta,
cor palpitant.
Grans ullals del silenci
són a l'aguait.

Alta fredor d'estrella
en Ftìltim glaç
d'uns ulls que ja no veuen
es va mirar.

aus Salvador Espriu, Final del laberìnt, 1955

Vili

Die alte Nacht, aufs neue
legt sie den Mantel an.
Schliesst ihn mit einem langen
Grillengesang.

Es zündet die Laterne
der kleine Mondmann an.
Er hetzte stumme Meuten
auf mich zur Hatz.

Alles Drohende, Herz,
lauscht deiner Hast.
Die Reisszähne der Stille
lauern grosswach.

Sternkälte, hoch, im letzten
Eisaugenglanz
schon erblindeten Blicks
zeigte sich blank.

Deutsch von Fritz Vogelgsang

Vermutlich um die Variationsbreite
dieses Dichtens anzudeuten, hat der
Verleger dem Final del laberint das
unmittelbar zuvor entstandene Buch El
caminant i el mur vorangestellt. Der
Wanderer und die Mauer führt eine
weniger hermetische Lyrik vor, die mit
einfachsten Bildern auskommt, licht-
umflutet und scharf geschattet: Mauer,
Baum, Boot, Meer, und immer wieder
der Akt des Blickens. Ähnlich wie Paul
Valéry — bei beiden finden wir den
Friedhof am Meer als Motiv — hat
Espriu sich angesichts der ihn bedrängenden

Probleme des Erkennens, des
Seins und des verantwortlichen
Handelns stets um «lucidesa» bemüht, um
erleuchtenden Scharfsinn. Selbstironisch

bezeichnet er sich selber einmal
als «stolzen Narren, der alles verloren
hat ausser seiner sterilen, scharfsinnigen
Melancholie». Den ihn aus jugendlicher
Leiderfahrung verfolgenden Trübsinn
vermochte er aufzufangen durch eine
nachhaltige Bildungsarbeit. 1952 hat er
seine Hauptquellen, seine
«Inselbücher», unwiderruflich genannt: die
Bibel, Seneca, Dante, Machiavelli,
Descartes, Cervantes und Graciän. Ein
klassischer Kanon und voller
Widersprüche, auf den der Dichter aus seiner
Abgeschiedenheit in Arenys del Mar
distant und eklektisch anspielte.

Salvador Espriu war nicht nur Lyriker,

er hat auch Prosa, Romane und
Stücke verfasst. «Sinera», der Deckname

(ein Anagramm) für diesen
heimischen Ort, so wie «Sepharad» für
ganz Spanien in La pell de brau, sind
Umbenennungen, die in mythisieren-
der Absicht erfolgen, wie das «Labyrinth»

— und sie bilden allesamt
Titelwörter für Dramen wie für Lyrisches.
Etwa vier Erzählbände, ebensoviele
Theaterstücke und zehn Gedichtbände
machen das Gesamtwerk aus. Die



630 KATALANISCHE LYRIK

Phase der Prosa dauerte von etwa 1930
bis zum Beginn des spanischen Bürgerkrieges,

dann folgte eine Phase des

Dramas, im Werk wie in der
Geschichte, nach 1950 überwog dann
das dichterische Schaffen. Allerdings
brachte die szenische Aufmachung der
Ronda de mort a Sinera durch den
Dramaturgen Ricard Salvat im Jahr 1965
nochmals einen triumphalen Höhepunkt

der Publikumswirksamkeit, ein
katalanisches Kulturereignis.

Der «schwierige» Dichter Espriu
hatte schon mit seinen Versen aus der
Stierhaut, jener erbarmungslosen
Spanienschelte, einen ungewöhnlich starken

Widerhall gefunden, auch ausserhalb

Kataloniens. Denn schon lange vor
Francos Ende war Espriu ins Spanische
übersetzt worden. Die zur Zeit beste
zweisprachige Anthologie verdanken
wir übrigens José Batlló6. Die Pell de
brau ist schon 1963 spanisch und
katalanisch erschienen, allerdings im Pariser

Exil, 1968 sodann in Madrid. Das
engagierte Buch ist zwischen 1960 und
1973 in neun Ausgaben erschienen,
eine davon in italienischer, eine zweite
in französischer Übersetzung. Seit
1985 liegt, wie gesagt, eine deutsche
Version vor. Die Klage und der Zorn
des Dichters über eine verkehrte
Ordnung, über den Triumph von Hass und
Gewalt in der leidvollen Geschichte
Spaniens, sie ergreifen auch ausserhalb
der einer ausgespannten Stierhaut
gleichenden Iberischen Halbinsel, denn
Kain war schon überall. Die Besonder¬

heit Esprius liegt darin, dass er die LIV
Stücke seiner Stierhaut nicht bloss zur
epischen Schmährede, auch nicht zur
bitteren Satire geraten lässt, sondern
mit subtilsten poetischen Verfahren
inmitten aller Häme den Adel des
Menschen, die Versöhnung und die Hoffnung

auf eine wieder zu erlangende
Würde durchschimmern lässt. Salvador
Espriu ist ein grosser Dichter der
europäischen Moderne, die so kühn und
laut aufgetreten war und die er jetzt zu
einem Ende in Behutsamkeit zu führen
vermochte.

Gustav Siebenmann

1 Tilbert D. Stegmann verdanken wir eine

zweisprachige Sammlung solcher Protestgesänge:

Diguem no — Sagen wir nein! Lieder
aus Katalonien. Rotbuch Verlag, Berlin
1979. — 2 Tilbert Stegmann (Hrsg.): Ein
Spiel von Spiegeln. Katalanische Lyrik des
20. Jahrhunderts, mit 7 Farbzeichnungen
und Collagen von Antoni Tàpies, Katalanisch

und deutsch. Verlag Philipp Reclam
jun., Leipzig 1987. Es ist gleichzeitig auch
eine Lizenzausgabe im Verlag Beck in München

erschienen. — 3 Kurt Süss: Untersuchungen

zum Gedichtwerk Salvador
Esprius. Verlag Hans Carl, Nürnberg 1978.
— 4 Salvador Espriu: Die Stierhaut/La pell
de brau, aus dem Katalanischen übertragen
von Fritz Vogelgsang. Vervuert, Frankfurt
am Main 1985. — 5 Salvador Espriu: Ende
des Labyrinths/Final del laberint, aus dem
Katalanischen übertragen von Fritz
Vogelgsang. Vervuert, Frankfurt am Main
1986. —6 Salvador Espriu: Antologia lirica,
Edición büingüe de José Batlló. Câtedra,
Madrid 1977.



RÜCKBLICK AUF GEDICHTBÄNDE 631

«Wenn die Schwärze nicht weicht, singe laut»

Rückblick auf Gedichtbände

Es fällt auf, dass der Anspruch der
Kritik an die Literatur gegenwärtig
immer massloser wird: ein Roman soll
möglichst die Erfahrung einer ganzen
Generation, ein Gedicht den Zustand
einer Epoche auf den Begriff bringen.
Und es wachsen die Heüserwartungen
an die Literatur: am besten wäre es, sie
könnte eine aus den Fugen geratene
Welt wieder in Ordnung bringen. Übersehen

wird, dass dazu heute niemand in
der Lage ist: die Religion nicht, die Politik

nicht, die Wissenschaft nicht.
Schriftsteller sind ihrer gesellschafthchen

Funktion nach heute weder Seher
noch Heilsverkünder, auch wenn wir
zugeben müssen, dass sie es einmal
waren, vor sehr langer Zeit, als die Poesie

aus einem mythischen Halbdunkel
entstand. Schriftsteller wissen heute
nicht mehr als wir alle; das Gefühl der
Hilflosigkeit ist eine Erfahrung, die wir
mit ihnen teilen. Ich plädiere deshalb
für einen Pragmatismus im Umgang mit
Literatur, der nicht mehr von ihr
verlangt, als sie im Augenblick leisten
kann.

Poetologische Pluralität

Hans Benders gerade erschienene
Anthologie von Gedichten der achtziger

Jahre ist ein Beispiel für ein solches
Verfahren. Gedichte waren für ihn
immer so etwas wie «minimal art»,
Erkenntnis-Partikel, Moment-Aufnahmen,

störende und verstörende Widerhaken

in einer Epoche der grossen
Worte. Und sie sollten Fragen stellen,
nicht Antworten geben, ja sich über¬

haupt als Instrument individueller
Selbstbehauptung verstehen und je
nach Temperament unsere Befindlichkeit

registrieren. Hans Bender ist für
mich der Vertreter einer sympathischen
Poetik der kleinen Schritte. In seinem
Nachwort zitiert er einen Satz von
Joseph Brodsky, dem Lyriker und
Essayisten, «Gedichte sind nichts anderes

als ein Spiegel der Zeit.» In diesem
Sinn will Hans Bender auch seine

Anthologie bewertet und angewendet
wissen: der Leser blickt in diesen Spiegel,

um sich selbst wiederzufinden.
Dabei erzeugt, wie der Herausgeber
sagt, «die Pluralität der Auswahl und
Sammlung keine Harmonie, eher einen
Bestand an heterogenen Haltungen,
Vorsätzen, Formen, Sprechweisen». Alles

scheint erlaubt, denn — wie Hans
Bender an anderer Stelle begründet —
die Lyrik der achtziger Jahre lässt sich
«nicht so scharfkantig, wie andere sie
schon datieren oder postulieren,
eingrenzen. Keine Richtung oder Gruppe
hebt sich hervor. Keine poetologischen
Programme lassen sich zitieren wie jene,

die in den sechziger und siebziger
Jahren die Haltung zum Gedicht verändert

und die Lyrik-Diskussion entzündet
haben». Daraus resultiert, wie Hans
Bender beklagt, eine gewisse Formlosigkeit

der Gedichte, und im Inhalt jene
neue Undeutlichkeit, die das intellektuelle

Leben der achtziger Jahre
kennzeichnet — ein Jahrzehnt des Übergangs

also.
Dass der Herausgeber seine Texte in

Abschnitte zusammenfasst, denen er
einzelne Gedichtzeilen als Kapitel-
Überschriften gibt, wirkt nur auf den



632 RÜCKBLICK AUF GEDICHTBÄNDE

ersten Blick als feinsinnige Spielerei.
Vielmehr öffnet er mit dieser Methode
den Horizont; der Phantasie smd keine
Grenzen gesetzt, und doch bleiben die
grossen Themenbögen erhalten: «Ich
traue dem Frieden nicht», «Komm zur
Sache, Freund», «Wenn die Schwärze
nicht weicht, singe laut» — um poetischbildhafte

Sätze wie diese hat Hans Bender

seine Texte gruppiert. Dass er in
einem ausführlichen Prolog verstorbenen

Dichtern seine Reverenz erweist,
ist eine schöne Geste. Viele späte und
letzte Gedichte finden sich hier, in
denen das bevorstehende Ereignis des
Todes als Vor-Ahnung erscheint, etwa
in jenen Abschiedszeilen Ernst
Meisters: «O BlumenUHier auf dem
Balkon/seh ich euch stehnlim Sonnenlicht/
das lösliche Gewölbe. IIIhr anderen
auch/seid gegenwärtig.» Auch dem

unvergessenen Nicolas Born, dem viele
von uns auch persönlich nahestanden,
begegnen wir. In seinen «Notizen aus
dem Eibholz» heisst es: «Aber Eibholz,
schönes Sinken/gelegene Wiesen, Seelen
der Bäume, Vögel/alles von mir genommen

und ausgestellt/. Wenn ich sterbe
will ich allein sein/nicht mich berühren,
nichts verwischen/kein Wort/es soll alles
echt aussehen.»

Überschrieben ist Hans Benders
Anthologie mit einem berühmten
Brecht-Zitat, aus seinem Gedicht «An
die Nachgeborenen»: «Was sind das für
Zeiten/Wo ein Gepräch über Bäume/
fast ein Verbrechen ist/Weil es ein
Schweigen über/so viele Untaten ein-
schliesst.»1

«Was sind das für Zeiten», unter
diesem Titel hat Hans Bender seine Auswahl

gestellt, ohne Frage- oder
Ausrufe-Zeichen; und damit hat er die
Interpretation dieser Aussage offengelassen.

Sie kann Anlass sein für
Weltschmerzlich-Pathetisches wie für

Zynismus und Galgenhumor. Alle diese

Stimmungslagen sind dokumentiert;
jedem, der sich in diesem Jahrzehnt zu
Wort meldete, hat der Herausgeber
Raum gegeben, mit grosszügiger
Kollegialität und jener höheren Form von
Gerechtigkeit, die einem Zeitgenossen
seines Alters — er wird bald siebzig —

und seiner Erfahrung zusteht; auch die
heftig umstrittene Ulla Hahn ist hier mit
einigen wenigen ihrer besten Gedichte
vertreten. Grosse Namen wurden
berücksichtigt, und fast unbekannte;
unbeschwert hat Hans Bender gewichtige

Texte neben Beispiele einer poetischen

Kleinkunst gesetzt. Diese

Mischung ist es auch, die seine Anthologie

« Was sind das für Zeiten» zu einem
so unterhaltsam vergnüglichen Lesebuch

macht, in dem es überraschende
Funde gibt, wie die leichtfüssigen Verse
eines mir bisher nicht bekannten
Autors namens Detlev Meyer: «An der
Bar ein Junge/der aussieht als hätte ihn/
Botticelli erdacht/nach Zeichenstudien
in SO 36/Er hat Arbeiterhände/wie aus
einem Defa-Film/und das Profil/der
Präraffaeliten/Aussen fast Florenz/aber
innen nur Kreuzberg/denkt neidisch
sein Nachbar/der aussen sehr
Hannover/aber innen ganz Hellas ist.»

«Afrika will ich, den wilden Gesang»

So amüsant geht es im Luchterhand
Jahrbuch der Lyrik 1988/89 nicht zu —
leider2. Regelmässig orientiert diese

Publikation, als wertvolle Chronik der
laufenden Ereignisse, besonders über
die Arbeiten einer jüngeren Generation.

In diesem Jahr macht sich bei den
Herausgebern Christoph Buchwald
und Friederike Roth eine gewisse
Grämlichkeit breit. Vom «ästhetischen
Konservativismus der Lyrik» ist im



RUCKBLICK AUF GEDICHTBANDE 633

Kommentar die Rede, vom Fehlen der
Interpunktion bei vielen Gedichten (als
sei dies wirklich ein ernstzunehmendes
Problem). Über die Nicht-Teilnahme
der Leserschaft wird geklagt — und da
werden die Herausgeber in Zukunft
noch mehr zu klagen haben, wenn sie so
weitermachen. Friederike Roth, die
diesmal mitverantwortlich zeichnet, hat
sich, man kann sich nur wundern, aus
dem Gespräch ausgeblendet und nur
ein paar alberne, kleine Zeichnungen
beigesteuert. Glücklicherweise sind
nicht alle Texte so mausgrau und müde,
wie sie die Herausgeber uns präsentieren.

Peter Rühmkorf, zum Beispiel,
brilliert mit altmeisterlich geschliffenen
Versen zum Thema «Aufwachen und
Wiederfinden». Da funkelt es vor Frivolität:

«Wie die Liebe entbrennt und sich
windetlim zugigen Brautgemach — I
Immerzu! was am Abend nicht zündet, I
das glüht am Morgen nicht nach. IISolang

deine Backen noch rot sind/
immerzu! und die Seufzer beseelt:/ Wenn
alle Beteiligten tot sind, list gerade dies
was uns fehlt —//Und bin ich ein reisiger
Schwalber,/Dann verlang nicht nach
ewiger Ruh;/aber zähle gerechtigkeitshalber/auch

die Stunden davor mit
dazu.» Noch ein anderes Gedicht in
dem ansonsten eher langweiligen
Luchterhand Jahrbuch der Lyrik hat
mir gefallen. Spielerisch munter handelt

es von den Büdern Afrikas im Kopf
und davon, wie sich der exotische
Traum, vielmehr die exotischen
Klischees allmählich der Sprache bemächtigen.

Matthias Politycki ist der Verfasser

des nachfolgenden Textes: «Afrika
will ich, den wilden Gesang:/Verschlungene

Daktylen verdschungelte Pfade/
durch Sätze, die splittern und schrillen
und schrein —, /wortlosen Lockruf, der
dürstet nach Silben nach /katzensprunghaftem

Leben im Klang//Afrika will ich,

den wilden Gesang:/Holzfreien Urwald,
in Versform wuchernd, Itag-traumhaft
sicher verdichtet zum Alpdruck aus!
trommelnden Rhythmen in trillernden
Tropen!ganz Afrika will ich, das wilde
Gedicht, lund ein Flirren darin — doch
ich hör mich nicht.»

Eher schwerblütig und wenn
überhaupt, dann auf eine verzweifelte Weise

komisch, sind die neuen Gedichte von
Ludwig Fels: «.Blaue Allee, Versprengte
Tartaren»1. Zufällig stosse ich auch hier
auf einen Afrika-Text. Mit leiser
Melancholie wird ein Fluchtpunkt und
literarischer Topos beschworen, der
sich angesichts der realen Bilder, die
sich unmerklich über das Wunschbild
schieben, wieder verflüchtigt. Ludwig
Fels, «Afrika»: «Ich habe leicht lachen/
ich leide an meinem Kopf/trinkt Sekt/
mit den Eingeborenen meiner Nächte. I
Ich stelle mit grüne Ufer vorlund grüne
Affen lin Afrika sind das die Wunder./
Das bisschen Schnee dort/schreckt mich
nicht./Ich habe leicht lachen/die Neger
leben in Afrika/und wem das nicht
genügt, der muss weiter.» An dem
Schriftsteller Ludwig Fels beeindruckt
mich seine Wahrhaftigkeit. Leben und
Werk sind bei ihm identisch. Auch
seine Gedichte sind frei von allen Posen
und artistischen Arabesken. Es wirkt
überzeugend, wenn er in seiner Vorrede

schreibt: «Wenn ich an den Tod
denke, halte ich mich an Gedichten fest.
Für mich gehört es zum Schwersten und
zum Schönsten, im Schatten dieses grossen

Verendens in der mir eigenen Sprache

zu träumen.»

Ein Lyrik-Debüt

Gefragt nach dem besten Lyrik-
Debüt in diesem Jahr, würde ich ohne
zu zögern den Dresdner Durs Grün-



634 RUCKBLICK AUF GEDICHTBÄNDE

bein mit seinem Gedichtband Grauzone

morgens» nennen, der übrigens
nur in der Bundesrepulik erscheinen
durfte4. Man kann nur staunen, wie
souverän dieser 26jährige hier mit der
poetischen Form umgeht; da gibt es
keine Spur von Anfängerschwierigkeiten,

alles wirkt bewundernswert
gekonnt, besticht durch Bildkraft und
Phantasie. Der Einfallsreichtum wird
nicht zerredet, sondern in der Sprache
gebändigt, die sinnliche Einzelheiten
geschickt akzentuiert, mit untergründigem

Witz und sanfter Aggressionslust
ihre Pointen setzt. Das alles erzeugt
eine Anschaulichkeit, den Ton einer
heiter-ironischen Gelassenheit, wie er
im deutschsprachigen Gedicht derzeit
selten geworden ist. Zitieren wir, als

Beispiel, Durs Grünbeins Gedicht
«Badewannen»: «Was für liebliche klare
Objekte doch/Badewannen sind
makellos/emailliert ganz unnahbar mit dem/
heroischen Schwung rundum gusseiserner/Alter

Ladies nach ihren/Wechseljahren

noch immer frisch/Typische
Immobilien (wann hätte jemals/sich
eine von ihrem Fleck/gerührt) sind sie
doch immer/wieder von neuem gefüllt,
aller Dreck/aufgelöst in die
Kanalisation/fortgespült muss unfehlbar/durch
dieses enge Abflussloch auf dem/Wannengrund.

Wahre Selbst-1mordmaschi-
nen auf ihren/stummeligen Beinen,
Warmwasserbetten mit/Platz genug für
ein ein-lzelnes Paar in/sovielen
Wohnungen etwas wie eine Oase/voller
nostalgischen/Schaums.»

Texte aus der DDR...

Dass die jungen DDR-Lyriker sich
den grossen Themen verweigern, sich

ganz auf ihre alltäglichen, privaten
Wahrnehmungen, auf ein neuerwachtes

Körper- und Lebensgefühl zurückziehen,

dabei ihre Gleichgültigkeit für den
gesellschaftlichen Zusammenhang
erkennen lassen, mag den
DDR-Kulturverantwortlichen als Ärgernis
erscheinen. Anstössig in diesem Sinn
sind auch die Gedichte Bernd Wagners,
erschienen unter dem Titel «Mein zu
grosses Auge»5. Wagner musste 1985
die DDR verlassen — dieser Einschnitt
ist in vielen seiner Texte spürbar. Wagners

Lyrik ist erfüllt von dem Zwiespalt
des Zweifelnden, von einem melancholischen

Innehalten. Der Heimatlose hat
keinen Ort, gehört nirgends dazu: dieses

Bewusstsein führt zu dem
verschärften Ausdruck einer existenziellen
Zerrissenheit. Die neue Wirklichkeit im
Westen, Wirkhchkeit überhaupt wird in
Frage gestellt...

Wer sich einen Überblick über die
jungen DDR-Dichter, die Veränderungen

in ihren poetischen Vorstellungen
verschaffen will, der wird in einem von
Egmont Hesse vorzüglich edierten
Band, unter dem Titel «Sprache und
Antwort», alle wesentlichen Informationen

in Gesprächen und Textbeispielen
finden6. Hier melden sich Autoren zu
Wort, die in der DDR nicht oder nur in
nicht-offiziellen Zeitschriften publizieren

durften, und es berichten auch
Schriftsteller, die in den Westen
emigrierten, wie Uwe Kolbe, bei uns inzwischen

hochgeschätzt und mit Preisen

ausgezeichnet. Sein nachfolgendes
Gedicht beschreibt lapidar und
eindringlich das alte, das neue Leiden an
Deutschland, ein zentrales Thema der
gesamten DDR-Literatur. Uwe Kolbe:
«Deutschland, /Alter
Apfelbaum/niedergeschnittenen Stammes, /einer deiner
dürren Zweige/trägt den letzten, roten
Apfel, /den ich pflück und esse, /meinen
Hunger stille, lob mir auch der Magen
brennt.»



RÜCKBLICK AUF GEDICHTBÄNDE 635

aus Rumänien

Wir übersehen leicht, dass es das
Exil als Daseinsform nicht nur in den
dreissiger und vierziger Jahren unseres
Jahrhunderts gegeben hat; gerade jetzt
wieder entstehen neue Emigrationsbewegungen

in Europa, werden Schriftsteller

aus ihrer Heimat vertrieben.
Eine besondere Gruppe bilden dabei
die Rumäniendeutschen. Ihr Anteil an
der deutschsprachigen Literatur der
Gegenwart, die ihren Lebensstoff
ohnehin aus ihren Randprovinzen
bezieht, hat in den vergangenen Jahren
auf dem Gebiet der Prosa, der Lyrik
auffällig zugenommen. All diesen
Autoren, die aus Siebenbürgen, aus
dem. Banat gekommen sind, ist die
Erfahrung der Unterdrückung gemeinsam

und das Bewusstsein eine Minderheit,

deren Festhalten an einer von aussen

bedrohten Sprachtradition kulturelle

Selbstbehauptung bedeutete.
Auch wenn sie heute in der Bundesrepublik

leben, hat ihre Sprache das
heimatliche Kolorit behalten, die regionale
Färbung, als läge der Zauber einer
altertümlichen Patina darüber. Hinzu
kommt in der Lyrik das Atmosphärische,

Licht und Landschaft des
Balkans, die Geborgenheit in der dörflichen

Gemeinschaft — Reminiszenzen
an Vergangenes, Verlorenes. In dem
ersten, bemerkenswerten Gedichtband
Ernest Wichners, mit dem Titel
«Steinsuppe», erscheint es so, als bildete sich
die Realität überhaupt erst aus Erinnerungen;

auch wenn sie zurückgewiesen
werden, «Alles wie sich's dreht — kein
Weg zurück», heisst es einmal, kehren
sie doch immer wieder, herauf aus dem
Unbewussten, als Wunschbilder, als
Tagträume7. Ernest Wichner: «Nenn ich
es Haus noch einmal/steht es da
gebeugt/dem heissen Sommerwind/dem

Frost dann überlassen/neigt sich/duckt
sich nieder wie vor Scham/und
Schmerz/Kein Wunder dass es
überdauert/ der Brunnenschacht beinah
verschüttetIdas Dach in Wellenlinien!
angepasst dem Sturm dem Mittag/und
dem Licht. Fäulnis/in den Reben
Bäumen/und im Zaun/Ein Nachbargarten/
der herüberwächst/Nenn ich es Haus
noch einmal/ist es Haus ist Fenster
blind/und blinde Tür nichts mehr/das
Einlass böte oder Blick/Ich nenn es

Haus/von weither blinder Spiegel/Aberglück.»

Tritt in Ernest Wichners
Gedichten das Heimweh als ein verborgener

Schmerz auf, oft auch
unausgesprochen, zwischen den Zeilen, blickt
der rumäniendeutsche Lyriker Werner
Söllner, in seinem Band «Kopfland,
Passagen», zornig in einer Mischung aus

Vergessenwollen und nicht Vergessenkönnen

auf sein Land zurück, ein
Lebenswiderspruch, der seine Sprache
heftig, oft polemisch scharf macht8.

«Klamottenland, Zwangsland,
Kopfland», heisst es einmal bei ihm.
«Scheissland, Vaterland, Muttersprache,
liebes Land: Das Land/ist vertrieben,
wir sind geblieben.» Für Werner Söllner
gibt es hier im Westen jedoch keine
brauchbare Alternative, Zugehörigkeit
oder neue Identität. In semen Gedichten

wird es noch einmal deutlich: das

Stigma der Emigration, die Leidensgeschichte,

die dieses Jahrhundert und
seine Literatur bis heute geprägt hat.
«Am Rande des Nichts», schreibt Werner

Söllner, «am Rande/einer imaginären

Geographie, dort ist/mein Land...
Nichts verbindet mich mit meinem
Land, ausser dass ich davon nicht
loskomme, hier, in dieser/postmodernen
Begriffsblase, lin dieser Tochtergeschwulst

von Kultur/und Geschichte,
irgendwo mitten in Deutschland,
Europa, /was soll ich machen, mit mei-



636 RÜCKBLICK AUF GEDICHTBÄNDE

ner schwarzen Muttermilch im Leib,
mit/meinem Blut, diesem Gemisch aus
Verachtung und Hasslund einem Schuss
Struktur Wie viele seiner
Leidensgenossen nimmt Werner Söllner das
Schiksal der Emigration letzthch an,
sozusagen als eine literarische Lebensform;

der Schriftsteller kann unbehaust
sein, solange er seine eigentliche Heimat

in der Poesie findet. Wenn er diese
Einsicht artikuliert, dann bekommen
Werner Söllners Gedichte manchmal
etwas Gelöstes, Offenes, fast Versöhnliches

— ein Grund auch, warum mir sein
nachfolgender Text so besonders
gefällt: «Am Ende ist Landsuche
manchmal nichts/als eine andere Art
von Sehnsucht danach/ein Land ohne
Ende zu sehn in dem man/bis an die
äussersten Grenzen der Sehnsucht!
gehen kann ohne sie jemals zu errei-
chen/ausser im Ginsterlicht im Spiegel
der Erde.»

Erwähnt sei noch Klaus Hensel,
auch ein in die Bundesrepubhk
emigrierter Rumäniendeutscher wie Ernest
Wichner und Werner Söllner9. Seine
neuen Gedichte haben freilich eher eine
kosmopolitische Tendenz — aber man
darf sich nicht täuschen lassen und ihn
deswegen für assimilierter halten als die
beiden anderen. Auch in seiner Lyrik
tauchen immer wieder Erinnerungssplitter

auf, seine Irritationen äussern
sich nur leiser, in der Doppelbödigkeit
seiner Texte, in einer leicht unterkühlten

Ironie. Einmal kommt auch er auf
das Thema Heimat zu sprechen, in
Form einer Anspielung auf Ernst
Blochs «Prinzip Hoffnung». Der
Schlusssatz, der oft zitiert wurde, lautet
dort, dass konkrete Utopie etwas sei,
das, wie Bloch sagt, «allen in die Kindheit

scheint und worin noch niemand
war: Heimat». In seinem Gedichtband
«Oktober Lichtspiel» liefert Klaus Hen¬

sel eine andere Lesart nach, mit einer
Zeitgemässen Schlusspointe: «Dass es

so etwas wie/Heimat nicht gibt, jetzt/
Hier. Und dass, dort/ Wo es so etwas gibt,
/Noch keiner war, sagt/Er, ist die
Hoffnung. Und/Dass, sie uns zu nehmen, I
Keiner hinfindet. »

und aus der Türkei

Einer, dem in seiner Heimat übel
mitgespielt wurde, dessen Leben sich in
einem ständigen Wechsel von Gefängnis,

Flucht und Emigration vollzog, ist
der türkische Dichter Nazim Hikmet10.
Die Spuren davon finden sich in seiner
Lyrik: Ein zweisprachiger Band, mit
dem Titel «Die Luft ist schwer wie Blei»,
könnte endlich dafür sorgen, dass dieser

Schriftsteller, in seinem Land längst
ein Klassiker des 20. Jahrhunderts,
auch bei uns bekannt wird. Hikmet,
1902 geboren, gestorben 1963, hätte,
der Tradition seiner Familie folgend,
eine glänzende Rolle in der türkischen
Politik spielen können. Sein offenes
Wort, sein soziales Gewissen, seine
Sympathien für die Linke machten ihn
missliebig bei den osmanischen Potentaten:

Er arrangierte sich nicht, zog den
Weg des Widerstands vor, auch des
hterarischen. Seine Hymnen erinnern an
Walt Whitman, nicht nur in ihrer
weitausschwingenden Form, auch in ihrem
Gedanken von einer die ganze Welt
umfassenden Brüderlichkeit. Viele
Texte Nazim Hikmets sind in der
Verbannung geschrieben, auch der
folgende: «Überaus glücklich bin ich, dass
ich aufdiese Welt kam, /Auch wenn.
mir nicht verborgen blieb/wie winzig sie
sich neben der Sonne ausnimmt/ist die
Welt für mich unglaublich gross./ Ich
möchte sie bereisen, /die mir noch
unbekannten Fische, Früchte, Sterne sehen. I



RÜCKBLICK AUF GEDICHTBÄNDE 637

Doch Reisen nach Europa unternahm
ich nur in Schriften, aufBildern/Keinen
einzigen Brief erhielt ich/mit einem
Stempel Asiens auf seiner blauen
Marke. I. Aber was macht das
schon/Von China bis Spanien, vom Kap
der guten Hoffnung bis Alaska/habe ich
auf jeder Seemeile, jedem Kilometer
Freunde ./mit denen ich noch nie
einen Gruss tauschte, /doch könnten wir
für dasselbe Brot, dieselbe Freiheit,
dieselbe Sehnsucht sterben /Meine
Stärke: ich bin nicht allein auf dieser
grossen Welt.»

Übersetzungen

Es hat überhaupt in diesem Jahr eine
Reihe wichtiger Übersetzungen
europäischer Lyrik gegeben (und wie
beschämend wenig wissen wir noch
immer über die Literatur unserer
Nachbarn!): Cesare Paveses gesammelte

Gedichte sind neu herausgekommen,

Peter Handke übertrug einen
Zyklus des slowenischen Dichters
Gustav Janus mit dem Titel «Wenn ich
das Wort überschreite», und Hanns
Grössel hat die zeitgenössische dänische

Schriftstellerin Inger Christensen
vorgestellt — eine besonders lohnende
Entdeckung. «Alphabet» heisst diese
poetische Entzifferung der Welt;
poröse Texte, in denen Naturmystik
und allegorisches Sprechen eine
wundersame Mischung eingehen n. Hier ein
Ausschnitt aus einem längeren Gedicht
von Inger Christensen: «schau den
windstillen weizen in der dunstigen
hitze/wieder unterwegs in die würzet
hinab/während die giftigen winde/die
blindlings lähmen/nur langsam und
mürrisch dahintreiben in Unendlichkeit/
selbst der tod wird nie wieder derselbe
wie früher/der irdische tod den die irdi¬

schen sterben/ während der erdbo-
den knirscht als fröre erlin
Unendlichkeit/Unendlichkeit»..

Eigenwillige, mutige und mutwillige
Stimmen

Zu den eigenwilligsten, originellsten
Dichtern hierzulande gehört gewiss
Paul Wühr. Mit seinen literarischen
Grosswerken «Gegenmünchen», «Das

falsche Buch», «Der faule Strick», um
nur die wichtigsten zu nennen, hat er
nicht nur die Gattungsbegriffe gründlich

durcheinandergebracht; alles ist bei
ihm gleichzeitig Lyrik und Prosa, Lese-
und Sprechtext (der Hörspielautor
Wühr darf nicht vergessen werden), es

gelang ihm immer auch das Kunststück,
kompliziert und komisch in einem zu
sein. Er ist einer der letzten experimentellen

Schriftsteller, die wir noch haben.
Auch wenn er gegenwärtig in Itahen
lebt, darf man die bayerische Komponente

bei Paul Wühr nicht übersehen,
sichtbar, hörbar an den Stolpersteinen
in einer Grammatik, den listig ausgelegten

Fussangeln. Das Katholisch-
Barocke, Konservative mischt sich bei
ihm mit einem deutlich aufklärerischen
Anspruch; gerade der Ästhetik der
Negation von Adorno verdankt er viel.
Bayerisch ist das Litaneihafte seiner
Sprache, das Hintersinnige, das sich in
den Inversionen seiner Sätze, in den
kunstvollen, anspielungsreichen
Abbreviaturen äussert12.

«Dichter» ist ein Gedicht aus einem
neuen Lyrik-Zyklus von Paul Wühr
überschrieben: «Mit mir bist du endgültig!

angezogen//aber deine nackten
Beine/bringen dich/ins Gerede/so peinlich

über/die Knie hinauf/wo du mich
fliessen lässt/auf dir dichter/'dich dir
und deutlicher/nachsagend//was du



638 RUCKBLICK AUF GEDICHTBANDE

ohne mich mit dir/selber aufsagst.»
Und an anderer Stelle heisst es: «Auf
einem /Bein //kommt es/soweit/noch/
das Glückllliegt dir/zu Fussllkönnt ihr!
gehen.»

Es ist ein aus vielen Einzelabschnitten

bestehendes, über zweihundert Seiten

langes Gedicht, das Paul Wühr
gerade unter dem Titel «Sage» vorgelegt
hat. Neue und alte Mythen werden hier
kombiniert, ihre Bedeutungsschichten
aufgemacht (Paul Wühr scheut da nicht
die Gewaltsamkeit); die alten
mittelhochdeutschen Epen, jedenfalls ihre
Motive, das in unserem Bewusstsein
aufgespeicherte, längst versunken
geglaubte mythische Material taucht
bruchstückhaft in diesen Texten wieder
auf, tritt in ein Spannungsfeld mit
modernem, zeitgenössischem Denken:
ein höchst subtiler Eklektizismus findet
statt. Paul Wühr erweist sich dabei wieder

als Assoziations-Genie, das auch
noch die fernsten und abgelegensten
Themen, Abstraktes und Konkretes,
privates Leben und Geistesgeschichte
in eine überraschende, oft scharfsinnige
Beziehung bringt. Dass es dabei nicht
ohne dialektische Sprünge abgeht, die
in Wirklichkeit wahrhafte Springprozessionen

sind, versteht sich von selbst.
Das gerade macht das poetische
Vergnügen aus. Noch einmal ein
Ausschnitt aus Paul Wührs «Sage»:
«Deutsch/Über eine mehr und öfter/einmal

Einheit für/das deutsche Kinderland

so/auseinander lasst uns streben
deutsche/Schwestern/brüdert weg wo
Brüder/abgeschwestert säglich sei das
Unterband/die Sprache/Sprache über
alles drunter/wenig/Deutschland aber
oft damit/es nichts/in Schutz und Trutze
wieder/väterlich/zusammenhofft die
Frauen!ja die schon. lund alte Weine

dürfen deutsche /sein /müssen aber nicht
und auch/nicht klingen/Treue klingt

nicht schlecht auf/deutsch das auch
unterbringen/unter alles/in der Welt.»

Es trifft sich, dass Paul Wühr nun
selbst auch Gegenstand poetischer
Gestaltung geworden ist. Ludwig Harig
war es, der den Kollegen unter dem
Motto «Er spricht so wie er spricht» in
einem klassisch gefügten Sonett wie
folgt porträtierte: «Es gibt den Lügenbold,

den, der nach Wahrheit süchtig
und drittens gibt es den Poeten, wie Paul
Wühr./Doch er allein besitzt das
treffliche Gespür, 1er redet ein Gedicht,
verschämt und unnachsichtig. Er sagt: das

falsche Buch, und das allein ist richtig, I
sagt: Gegenmünchen zwar, und doch ist
er dafür./Er ist der zarte Mensch, der
barsche Ungebühr, 1er sagt: der faule
Strick und ist so brav und tüchtig. IIEr
spricht so wie er spricht und nicht wie
unsereiner./Vor seinem Dichterwort
wird selbst die Welt noch kleiner/und
ist am Ende gar zum Nukleus
geschrumpft//Ihn aber kümmert sehr
das Los der Nukleusse. /Erfindetsie
versteckt im hehren Spiritusse:/der Geist,
das ist sein As, mit dem er schliesslich
trumpft.» Solche und ähnliche hebevoll
boshafte Scherze, geboren aus der
saarländischen Freude und der dazugehörigen

Weinlaune, präsentiert Ludwig
Harig in seinem Band «Hundert
Gedichte — Alexandrinische Sonette,
Terzinen, Couplets und andere Verse in
strenger Form»13. Es sind
Gelegenheitsarbeiten, Widmungs-
Gedichte, Spott-Gedichte,
Freundschaftsgaben (als Freund ist Ludwig
Harig unübertroffen), von leichter
Hand gemacht, geistreich erfüllt von
einem nie nachlassenden Frohsinn, der
auf die Dauer, ich muss es gestehen,
gelegentlich auch etwas ennervierend
wirkt...

Damit bin ich eigentlich am Ende
meiner Übersicht angelangt. Das letzte



RÜCKBLICK AUF GEDICHTBÄNDE 639

Wort gilt diesmal, wie könnte es anders
sein, Erich Fried. Er ist vor kurzem
gestorben, nachdem er schon die
vergangenen Jahre immer im Schatten des
Todes lebte und schrieb. Wir werden
noch lange brauchen, um zu ermessen,
was wir an ihm verloren haben. Bei
einer Gedenkveranstaltung in Wien, zu
der sich deutsche und österreichische
Politiker und Intellektuelle zusammengefunden

hatten (zuletzt hatte er sich ja
mit seiner Heimat noch ausgesöhnt),
skizzierte Hans Mayer in wenigen Worten

die Person und das Werk Erich
Frieds: «Leben, Sprechen und Schreiben
waren bei ihm eine Einheit. Er war kein
Dichter des Lamento, der Jeremiaden:
er wollte ein Dichter des ganzen Lebens
sein in all seinen Erscheinungsformen,
mit Ausnahme der Gewalt. Er war ein
heiterer Mensch, auch als Leidender,
auch zuletzt noch. Seine Liebesgedichte
sind wirkliche Liebesgedichte. Leben,
Lieben und Dichten waren untrennbar
verbunden für ihn. Untrennbar war
auch für ihn der Zusammenhang
zwischen dem dichterischen Benennen
unwürdiger Zustände und dem Versuch,
die menschliche Würde gegen Unwürdiges

zu verteidigen.» Nach Hans Mayer
sprach bei der gleichen Veranstaltung
Ernst Jandl, er sagte über Erich Fried
diesen einen, entscheidenden Satz: «Er
erkannte das Schreiben als eine Tätigkeit
von hohem Risiko.» Diese Erkenntnis
lebte er uns vor in einem Werk, das wie
kein anderes in der gegenwärtigen
deutschen Literatur, ein unerschöpfliches,

sich selbst immer wieder
erneuerndes und korrigierendes «work in
progress» war. Erich Frieds jüngster
Gedichtband «Unverwundenes —

Liebe, Trauer, Widersprüche» wird nun
sein unwiderruflich letzter bleiben14.
Diesen Band beschliesst ein Gedicht,
das man wie einen Nachruf des Autors

auf sich selbst lesen könnte. Erich
Fried, «Lebenslauf«: «Ich war kein Stein
keine Wolke/keine Glocke und keine

Laute/geschlagen von einem Engel oder

von einem Teufel/Ich war von Anfang
an nichts als ein Mensch/und ich will
auch nicht etwas anderes seinIIAls
Mensch bin ich aufgewachsen lund habe
Unrecht erlitten lund manchmal
Unrecht getan/und manchmal Gutes/1

Als Mensch empöre ich mich/gegen
Unrecht und freue mich/über jeden
Schimmer von Hoffnung/Als Mensch
bin ich wach und müde lund arbeite und
habe Sorgen/und Hunger nach
Verstehen/und nach Verstandenwerden//Als
Mensch habe ich Freude an meinen
Freunden!und habe Freude an Frau und
Kindern und Enkeln/und habe Angst
um sie und Sehnsucht nach Sicherheit!
und will mit Menschen sein und manchmal

allein sein/und bedaure jede Nacht
ohne Liebe/Als Mensch bin ich krank
und alt/und werde sterben/und werde
kein Stein sein/keine Wolke und keine
Glocke/sondern Erde und Asche/und
daraufkommt es nicht an.»

Peter Laemmle

1 «Was sind das für Zeiten» —
Deutschsprachige Gedichte der achtziger Jahre.

Herausgegeben von Hans Bender. Carl
Hanser Verlag, München 1988. — 2

Luchterhand Jahrbuch der Lyrik 1988/89.
Herausgegeben von Christoph Buchwald und
Friederike Roth. Sammlung Luchterhand
(SL 806), Luchterhand Literaturverlag.
Darmstadt 1988. — 3 Ludwig Fels; «Blaue
Allee, Versprengte Tartaren». Gedichte.
Piper Verlag, München 1988. — 4 Durs Grün-
bein: «Grauzone morgens». Gedichte,
edition suhrkamp (es 1507), Frankfurt 1988. —
5 Bernd Wagner: «Mein zu grosses Auge».
Gedichte. Luchterhand Literaturverlag,
Darmstadt 1988. — 6 «Sprache und
Antwort». Stimmen und Texte einer anderen
Literatur aus der DDR. Herausgegeben von
Egmont Hesse. Collection S. Fischer (Band



640 RÜCKBLICK AUF GEDICHTBÄNDE

2358), Frankfurt 1988. —7 Ernest Wichner:
«Steinsuppe». Gedichte, edition suhrkamp
(es 1493), Frankfurt 1988. -s Werner Söllner:

«Kopfland, Passagen». Gedichte,
edition suhrkamp (es 1504), Frankfurt 1988. —
9 Klaus Hensel: «Oktober Lichtspiel».
Gedichte. Frankfurter Verlagsanstalt, Frankfurt

1988. - 10 Nezim Hikmet: «Die Luft ist
schwer wie Blei». Gedichte türkisch und
deutsch. Übersetzt von Helga Dagyeli-
Bohne und Yildrim Dagyeli, Dagyeli Verlag,

Frankfurt 1988. — " Inger Christensen:

«Alphabet». Gedichte dänisch und deutsch.
Aus dem Dänischen von Hanns Grössel.
Kleinheinrich Verlag, Münster 1988. —
12 Paul Wühr: «Sage». Ein Gedicht. Verlag
Klaus G. Renner, München 1988. - 13 Ludwig

Harig: «Hundert Gedichte. Alexandrini-
sche Sonette, Terzinen, Couplets und
andere Verse in strenger Form». Carl Hanser
Verlag, München 1988. - 14 Erich Fried:
«Unverwundenes. Liebe, Trauer,
Widersprüche». Gedichte. Quarthefte 163. Klaus
Wagenbach Verlag, Berlin 1988.

Ernst Jüngers Leben und Werk in Bildern und Texten

Zu Heimo Schwilks Bildband '

Am 29. März 1989 ist Ernst Jünger
94 Jahre alt geworden. Viele kennen
seinen Namen, vor allem die Generation,

die den Zweiten Weltkrieg noch
erlebte. Die Jüngeren wissen grossen-
teils wenig oder nichts von ihm, oder sie
übernehmen die Klischees, die den
Zweiten Weltkrieg überdauerten: Ernst
Jünger — ein deutscher Schriftsteller,
der den Krieg verherrlichte, die Weimarer

Republik bekämpfte, sich unter Hitler

im Windschatten der Stürme hielt
und schliesslich auf «subtile Jagd» ging,
d.h. in Afrika Käfer sammelte, anstatt
gegen die Ausbeutung der Dritten Welt
zu protestieren, der am Schreibtisch
über den «Waldgang» philosophierte
und die wirklichen Wälder dem Sterben

überliess.
Die Vorwürfe sind nicht neu. Sie

wurden bei jedem Buch dieses Autors
vorgebracht. 1948 hatten deutsche
Schriftsteller und Literaturkritiker im
Nordwestdeutschen Rundfunk zehn
Fragen beantwortet. Die erste lautete:

«Ist J. ein grosser Sprachkünstler ?» Hier
und noch zweimal (« War J. ein Bejaher
des Krieges ?» und «Sollte J. jetzt verboten

werden ?») waren die fünf sich einig:
«Ja» und zweimal «nein» lauteten die
Urteile, während die Frage «Ist J. ein
Wegbereiter des Nazismus gewesen?»
zu zwei «Ja» und drei «Nein» führte.

Fragen und Antworten dieser
«Diskussion am runden Tisch» sind in dem
Bildband «Ernst Jünger, Leben und
Werk in Bildern und Texten» zu finden,
den Heimo Schwilk Ende 1988
herausgebracht hat2. Er bildet auch die
Cartoons ab, mit denen die «Streit-Zeit-
Schrift» im September 1968 den «Fall»
illustrierte3. Aber auch der Brief ist
wiedergegeben4, mit dem Roland
Freisler, der Präsident des
Volksgerichtshofes, am 1. Dezember 1944 dem
Leiter der Reichskanzlei mitteilte, dass

Jünger wegen «angeblicher defaitisti-
scher Äusserungen während seiner Zeit
im Stabe des Militärbefehlshabers
Frankreich und seiner Schrift <Die Mar-



ZU ERNST JÜNGER 641

morklippem aus dem Jahre 1939 zur
Anzeige gebracht worden» sei. Er —
Freisler — habe jedoch von Hitler
persönlich den «Befehl» erhalten, «die
Sache nicht weiterzuverfolgen».

Die Anzeige ging auf die Intimfeindschaft

mit Josef Goebbels zurück, dem
«Grandgoschier» in Jüngers Tagebüchern,

die freihch weder Goebbels noch
Hitler kannten und die Jünger über den
Krieg bringen konnte. Zweimal boten
ihm die Nationalsoziahsten ein
Reichstagsmandat an. Jünger lehnte ab und
schickte auch der «gesäuberten» Deutschen

Akademie der Dichtung im
November 1933 eine Absage, die
ebenso eindeutig gemeint wie schillernd

begründet war: «Die Eigenart
meiner Arbeit liegt in ihrem wesentlich
soldatischen Charakter, den ich durch
akademische Bindungen nicht
beinträchtigen will. Im besonderen fühle ich
mich verpflichtet, meine Anschauungen
über das Verhältnis zwischen Rüstung
und Kultur, die ich im 59. Kapitel meines

Werkes über den Arbeiter niedergelegt

habe, auch in meiner persönlichen
Haltung zum Ausdruck zu bringen5.»

Indirekte Mitteilungen

Der Hinweis auf das 59. Kapitel des
1932 erschienenen Versuchs «Der
Arbeiter» war eine von den vielen
indirekten Mitteilungen, die die Adressaten
übersahen. Hätten sie sie nachgelesen,
so wäre der Autor schwerlich
ungeschoren gebheben. Denn an der besagten

Stelle hiess es u.a.: «Wir leben in
einer Welt, die aufder einen Seite durchaus

einer Werkstätte, auf der anderen
durchaus einem Museum gleicht..
Man bemüht sich, neue Geschlechter
von Verwaltern und Kulturbeamten
heranzuziehen und ein verschrobenes

Gefühlfür die <wahre Grösse des Volkes

zu züchten, während der Staat originalere

und dringendere Aufgaben als

jemals zu lösen hat. Wie weit man auch
zurückgehen möge, man wird schwerlich

auf eine so peinliche Mischung von
Abgedroschenheit und Überhebung
stossen, wie sie in den offiziellen
Staatsansprachen mit ihrer unvermeidlichen
Berufung aufdie deutsche Kultur üblich
geworden ist. Hiermit verglichen ist das,

was unsere Väter über den Fortschritt zu
sagen hatten, wirklich Gold.6» Das war
1932 auch gegen die Weimarer Repubhk

geschrieben; jetzt, nach der
Machtergreifung Hitlers, richtete der Autor
den Angriff gegen die Nationalsozialisten.

Kurz darauf, am 14. Juni 1934,
untersagte Jünger dem «Völkischen
Beobachter», Stücke aus seinem Buch
«Das Abenteuerliche Herz» (1929)
abzudrucken. «Da dieser Abdruck ohne
Quellenangabe erfolgte, muss der
Eindruck entstehen, dass ich Ihrem Blatte
als Mitarbeiter angehöre. Dies ist keineswegs

der Fall; ich mache vielmehr seit
Jahren vom Mittel der Presse überhaupt
keinen Gebrauch. In diesem besonderen
Falle ist noch hervorzuheben, dass es

nicht angängig erscheint, dass einerseits
die offizielle Presse mir die Rolle eines
Mitarbeiters zuerkennt, während anderseits

der Abdruck meines Schreibens

an die <Dichter-Akademie> vom
18. November 1933 durch offizielles
Presse-Kommunique unterbunden
wird. Mein Bestreben läuft nicht darauf
hinaus, in der Presse möglichst oft
genannt zu werden, sondern darauf, dass

über die Art meiner politischen
Substanz auch nicht die Spur einer Unklarheit

entsteht.7»
Weshalb aber deckte Hitler zehn

Jahre später den nach dem Stauffen-
berg-Attentat aus der Wehrmacht
entlassenen Ernst Jünger? In den «Strah-



642 ZU ERNST JÜNGER

lungen», den Kriegstagebüchern ab
1941, ist «Kniébolo» ein abschätziger
Deckname des «Führers», z.B. unter
dem 16. März 1942: «Bei Kniébolo
wird die Wendung vom Diabolos zum
Satanas jetzt immer deutlicher.» Hitler
war von Jünger beeindruckt, nachdem
er die frühen Kriegsbücher — mit
Widmung — erhalten hatte, und untersagte
die Behinderung des bei Kriegsbeginn
ausgelieferten Romans «Die Marmorklippen»,

obwohl darin die deutschen
Konzentrationslager und der Machtkampf

zwischen Armee und Partei
kaum verschlüsselt geschildert worden
waren. Erst ab 1942 konnte Jünger
kaum mehr veröffentlichen. In «Gärten
und Strassen», den 1942 erschienenen
Tagebüchern der Jahre 1933—1940,
hatte er mit einer weiteren indirekten,
diesmal wahrgenommenen Mitteilung
die Machthaber provoziert. Unter dem
29. März 1940, seinem 45. Geburtstag
— Jünger führte damals eine im
oberrheinischen Westwall liegende Kompanie

—, war da zu lesen: «Wie immer kam
Rehm als erster in die Hütte, gratulierte
und stellte Blumen und Orangen aufden
Tisch. Dann zog ich mich an und las am
offenen Fenster den 73sten Psalm.8» »

Diesem Hinweis waren auch die
missgünstigen Leser nachgegangen. Er
war ein Affront, denn der 73. Psalm
beginnt mit den Worten: «Anfechtung
und Trost des Frommen beim Glück der
Gottlosen. Israel hat dennoch Gott zum
Trost, wer nur reinen Herzens ist.. es

verdross mich der Ruhmredigen, da ich
sah, dass es dem Gottlosen so wohl ging.
Denn sie sind in keiner Gefahr des

Todes, sondern stehen fest wie ein
Palast.»

Das Faksimile bei Schwilk zeigt, dass
neben dem Bibeltext vier Daten — vom
7.2.1940 bis 11.3.1950 - notiert sind;
sie halten die jeweilige Lektüre fest9. Im

September 1941 hatte Jünger begonnen,

die Bibel täglich zu lesen, und fuhr
damit durch vier Jahre hindurch fort.

Das Publikationsverbot wurde 1945
erneuert — von der englischen
Besatzungsmacht; den Entnazifizierungs-
Fragebogen auszufüllen, hatte Jünger
sich geweigert. Ausgerechtnet in London

kam aber 1947 die erste Ausgabe
der «Atlantischen Fahrt» für deutsche
Kriegsgefangene heraus; 1948 folgte
die zweite im Zürcher Verlag der Arche
und im Jahr darauf die dritte Auflage in
Tübingen. Ab 1949 gab es in der inzwischen

etablierten Bundesrepublik
Deutschland keine Behinderung mehr.

Der «Fall Ernst Jünger»

Dafür begann man, im eingangs
erwähnten Sinne den «Fall Ernst Jünger»

zu diskutieren. Die einen führten
ins Feld, Jünger habe die Weimarer
Republik als «bürgerlich» abgelehnt
und mit dem «Arbeiter» den
Nationalsozialisten die Bahn frei gemacht. Die
anderen verwiesen auf den besagten
Abstand zu den nationalsozialistischen
Machthabern, und sie bekamen durch
Jüngers Programmschrift «Der Friede»
ein gewichtiges Argument. Im Winter
1941/42 — als die «Gottlosen» feststanden

«wie ein Palast» — hatte Jünger das
Ende der Nationalstaaten und die
Sühne aller in deren Namen begangener

Verbrechen gefordert. Damit hatte
er, der als Wach- und Zensuroffizier im
Kreise um Hans Speidel und Otto von
Stülpnagel im Stab des Militärbefehlshabers

Frankreich Dienst tat, den
kulturstrategischen, ja spirituellen Gehalt
des deutschen Widerstandes formuliert.

Diese Schrift zirkulierte ab 1944
in Vervielfältigungen und Abschriften
und hat bis heute nichts von ihrer
richtunggebenden Kraft verloren.



ZU ERNST JÜNGER 643

Das Publikationsverbot durch die
Besatzungsmacht hatte Jünger so
gedeutet: die Mächtigen hätten gewechselt,

die Unterdrückung des Einzelnen
sei gleich geblieben. Der Streit um seine

Haltung bis 1945 und die Anfeindung
nach Kriegsende schienen ihm recht zu
geben. Inzwischen ist der «Fall»
überschaubar geworden, und von der
bundesdeutschen Demokratie ist Jünger
mit hohen und höchsten Ehren bedacht
worden. Auch an Literaturpreisen fehlt
es nicht. Doch gibt zu denken, dass dieser

Autor in Italien, Spanien und vor
allem in Frankreich höher als im
Heimatland geschätzt wird.

In Verdun, wo deutsche und französische

Soldaten sich in drei Kriegen
bekämpft hatten, wurde Jünger 1979
und 1984 ein Wegbereiter der Versöhnung

genannt, und Staatspräsident
Mitterrand und Bundeskanzler Kohl suchten

ihn am 90. Geburtstag im südwürt-
tembergischen Wilflingen, wo Jünger
seit 1950 wohnt, gemeinsam auf. Drei
Jahre zuvor hatte Jünger den Goethe-
Preis der Stadt Frankfurt am Main
erhalten — als Schriftsteller, «dessen
Werk durch Engagement und geistigen
Abstand gleichermassen ausgezeichnet
ist und der durch alle Zeitläufe bei
leidenschaftlicher Anteilnahme immer die
Unabhängigkeit der Wahrnehmung
bewahrt hat.1"» Der Laureat räumte
ein: «Ich weiss, dass ich Zeit meines
Lebens vielen ein Ärgernis gewesen
bin. Das begann schon in der Schule, wo
ich meine Lehrer als der zugleich beste
und schlechteste Schüler irritierte, und
es setzte sich bei den Preussen fort, die
mir ihren höchsten Orden gaben und
denen ich als ein unbequemer Untergebener

ein Dorn im Auge war. Solche
Typen sind öfters in ihrer Geschichte
aufgetaucht. Die Ambivalenz begleitete
mich durch die mehr als 60Jahre meiner

Autorschaft, die mir Gegner in allen
Lagern eintrug, und es ist zu erwarten,
dass sich daran auch wenig ändern
wird.11»

«In Stürmen gereift»

Genau genommen: Der «FallJünger»
ist ausgestanden, und wer begründet
urteüen will, braucht nur zu lesen. Die
Einzelausgaben sind kaum mehr zu
überblicken, und zwei Werkausgaben
liegen vor: eine zehnbändige, die 1965
abgeschlossen wurde12, und eine mit 18

Bänden, die praktisch alles, was bis
1983 erschienen war, vereinigt13. Die
Kriegs- und Tagebücher, aber auch
viele Essays und erzählende Werke
hatte Jünger früher schon und nun noch
einmal überarbeitet. Die «Unabhängigkeit

der Wahrnehmung» war auch ein
Stilprinzip, das wiederholte, den neuen
Standpunkt anzeigende Umformulie-
rungen des Gesehenen und Gemeinten
hervorrief. Nur «Der Arbeiter» blieb —

«aus Gründen der Dokumentation» —

unverändert, obwohl der Autor «Pläne

zur Revision des Buches... von einer
(durchgesehenem und einer (gründlich
durchgesehenem Ausgabe bis zu einer
Zweit- oder Neufassung» hegte14. Manche

angefangene Änderung ging unter
dem Titel «Maxima-Minima» in die
«Adnoten zum <Arbeiter>» (1964) ein.
Auch «Das Abenteuerliche Herz» blieb
in der Fassung von 1929 stehen; die
zweite — von 1938 — wurde 1950
revidiert.

«In Stürmen gereift» hatte das
100. Epigramm gelautet, das 1934 die
Essay-Sammlung «Blätter und Steine»
beschloss. In ihr standen auch die
Abhandlungen, die berühmt wurden
und umstritten waren: das «Lob der
Vokale», «Die Totale Mobilmachung»,



644 ZU ERNST JÜNGER

«Über den Schmerz» oder «Der Sizili-
sche Briefan den Mann im Mond». Der
«Brief» und die ganze Sammlung gelten
heute als ein Schwerpunkt von Jüngers
Œuvre — nicht als Wendemarke,
sondern als spür- und sichtbar gewordener
Gravitationsort — einer von mehreren,
vielleicht von vielen. Denn die Kraft,
die sich darin verdichtet hat, ist gleich
geblieben. Von diesen Punkten aus
richtete sie sich nach vielen Seiten, ja
einander widersprechenden Richtungen.

Die Kraft besteht in der Fähigkeit
zu beobachten, das Beobachtete
auszudrücken und damit zwischen sich und
dem Ganzen einen Zusammenhang
herzustellen.

Das Epigramm von 1934 stand
immer wieder über Gedenksendungen,
die Jüngers 80. Geburtstag galten. «Ich
glaube, es war Ranke, der sagte, als
Historiker müsse man alt werden, denn
nur, wenn man grosse Veränderungen
persönlich erlebt habe, könne man solche

wirklich verstehen. Er wird damit
wohl weniger den einzelnen Vorgang als
den Gewinn an Erfahrung gemeint
haben.15» Das steht in Jüngers Bericht
von der Fahrt nach Sumatra, wo er im
April 1986 den Halleyschen Kometen
ein zweites Mal beobachten konnte.
1910 hatte er ihn, mit Eltern und
Geschwistern vor dem Hause bei
Hannover, zum ersten Mal gesehen.

Welch eine Lebenszeit, möchte man
sagen. Richtiger ist: Welch ein Leben,
welch ein Werk. Es ist bibliographisch
vorbildlich erfasst. 1953 hatte der ins
amerikanische Exil gegangene Karl
O. Paetel das Schrifttum von und über
Ernst Jünger zum ersten Mal
zusammengestellt16. Der Hamburger
Bibliotheksdirektor Hans Peter des Coudres
legte zum 65. Geburtstag (1960) ein
Verzeichnis von Jüngers Schriften vor17.

1970 erschien es erweitert als Buch18.

Wolfgang Kaempfer unterzog 1981 das
Gesamtwerk einer erbitterten Kritik19.
Zum 90. Geburtstag, d. h. zum
29. März 1985, stellte Horst Mühleisen
ein auf des Coudres aufbauendes, fast
doppelt so starkes, mustergültiges
Compendium der Werke zusammen20.
Die Literatur über Ernst Jünger füllt
bereits Schränke.

«Grosse Veränderungen persönlich
erlebt»

Dass man nun Leben und Werk nicht
nur überblicken, sondern auch
anschaulich studieren, ja persönlich
erleben kann, ist dem grossen Bildband
zu verdanken, den Heimo Schwilk im
Stuttgarter Verlag Klett-Cotta
herausgebracht hat; dort ging die Freundschaft

zwischen Autor und Verleger
vom Vater auf den Sohn über. Seit 1956
ist Klett-Cotta Jüngers Stammverlag, in
dem sich Hede Schirmer als Lektorin
und der ungenannte Hersteller des
Buches annahmen. Ernst und Liselotte
Jünger öffneten ihr Wilflinger Archiv,
und Paul Lagarde in Montpellier steuerte

seme Photos bei. So sind die
Lebensabschnitte gleich dicht durch
aufschlussreiche BUder illustriert und
durch — häufig ungedruckte — Briefe
oder entsprechende Stellen aus den
Werken angesprochen: Die Urgross-
und Grosseltern väterlicherseits, die
aus der Gegend von Heilbronn und
Hannover kamen und die in der ver-
schlüsselt-autobiographischen
Schülergeschichte «Die Zwille» (1973) zu
rettenden Gestalten verklärt wurden, blik-
ken einen ernst und feierlich an. Die
Mutter Lily, die aus einer
fränkischbayerischen Handwerker-, Bauern-
und Fischerfamilie aus Eichstätt und
Diessen am Ammersee stammte,
brachte ein musisches Element und die



ZU ERNST JÜNGER 645

Lust an Geselligkeit mit. Der Vater,
Assistent des Chemikers Victor Meyer
in Heidelberg (wo Ernst Jünger geboren

wurde), lebte den Rationahsmus
des späten 19. Jahrhunderts aus und
wurde den eher verträumten ältesten
zwei (von insgesamt sechs) Geschwistern

Ernst und Friedrich Georg zum
Widerpart, der eben dadurch prägte. Er
leitete übrigens den Halbwüchsigen
dazu an, Steine, Pflanzen, Schmetterlinge

und Käfer zu sammeln. Das
Telegramm, das der Vater Ende 1913 dem
noch nicht volljährigen Sohn in die
Fremdenlegion schickte, zeigt die
ordnende und auf Dokumentation
bedachte Art des alten Herrn: «Französische

Regierung hat deine Entlaszung
verfügt. Lasz dich photographieren21.»
In den «Afrikanischen Spielen» (1936)
schilderte Ernst Jünger diese Epoche
als jugendlich-kühnen Ausflug ins
vermeintlich Ungesetzliche. Die
bänkelsängerischen Verse, mit denen er
Anfang 1914 die Rückkehr bedichtete,
sind in dem Bildband zum ersten Mal
zu lesen22. Die späteren, offenbar
betont expressionistischen Gedichte,
verfielen einem Autodafé. Schwilk gibt
davon und von Jüngers Wandervogel-
Lyrik Proben; einzelnes ging in die
Kriegsbücher ein23.

Die väterliche Aufforderung, sich
photographieren zu lassen, fiel offenbar

auf fruchtbaren Boden. Es dürfte
wenige zeitgenössische Autoren geben,
die sich so häufig und so bewusst dem
Photographen oder dem Maler stellten.
Auch die zeitgeschichtlichen Photos
sind selten aus öffentlichen Archiven
genommen; die meisten haben einen
unmittelbaren Bezug. Dass der
Weltkrieg, die Materialschlacht und der
Stellungskrieg vor Verdun und an der
Somme vor den Bhck kommen,
versteht sich. Der Vater hatte übrigens den

Sohn angeregt, die Offizierslaufbahn
einzuschlagen. Der Grabenkampf liess

Zeit, die entomologische Zeitung zu
studieren und sie dem Bruder Friedrich
Georg weiterzureichen. Die
Reichswehrzeit (1919—1923) und das erste,
auf Anraten des Vaters verfasste und
als Privatdruck veröffentlichte
Kriegstagebuch markieren die neue Lebensphase.

1925 heiratete Jünger Gretha
von Jeinsen; deren ergreifende, von
1936 bis 1946 reichende Tagebücher
und Briefe24 und ihre vorzügliche
Autobiographie25 hätten den
heroischrealistischen «Fanfaren» der zwanziger,
dreissiger und vierziger Jahre die Töne
und Geräusche des Alltags hinzufügen
können — etwa mit der Feststellung:
«Schon beginnt der Gebieter (d. i. Ernst
Jünger) sein Lieblingslied von Madagaskar.

..». Wenn man erfährt, wie es in
den Wohnungen in Leipzig und Berlin
wirklich zuging, dass etwa der 1933
nach England emigrierte Philosoph
Hugo Fischer «neben aller Genialität
einen Hang zum närrischen Wesen, zur
Posse, zur Groteske» hatte und, alkoholisiert,

Verse verlauten liess wie: «Ich

esse gerne Schweinebauch, die Zulukaf-
fern tun das auch!»26, dann sieht man
den «Nigromontan» in «Das Abenteuerliche

Herz» und den «Schwarzenberg» in
«Besuch auf Godenholm», die nach
Fischer geformten Figuren, anders, ja
vielschichtiger. Dass der «Gebieter»

regelmässig auf Reisen geschickt
wurde, wenn wieder ein Umzug bevorstand,

dass das hübsche Schweizerhaus
bei Überlingen — die «Rautenklause»
der «Marmorklippen» — sich als feucht
erwies und dass es darin zu spuken
schien27, das sind Züge, die man gerne
hinzufügt. Beklemmend liest sich der
Bericht vom Besuch des uniformierten
Spitzels, der das Ehepaar Jünger
scheinbar zum Hitler-Attentat bewegen



646 ZU ERNST JÜNGER

wollte. SchUesslich das nur noch durch
solche Erlebnisberichte zu ermessende
Chaos beim Umsturz, der das Kirch-
horster Haus zum Befehlsstand der
amerikanischen und englischen
Besatzungstruppen machte. Während Gre-
tha Jünger den deutschen Gefangenen
Zivilkleider zuschob und die aUüerten
Bewacher durch Schnaps beschwichtigte,

oder als die wenigen Zimmer und
die Scheune sich mit Flüchtüngen aus
dem Osten füllten, sass der «Gebieter»
unterm Dach, redigierte die Tagebücher

seiner Brasilienreise vom Jahre
1936 und schrieb den grossen Essay
«Sprache und Körperbau». — Ist das die
Kammerdiener-Perspektive? Wohl
eher geht es um jene Coincidentia
oppositorum, die den Schlüssel zum
Phänomen Ernst Jünger bildet. Schwilk
hat auf derartige Gegengewichte nicht
ganz verzichtet, sie aber in eine homogene,

zügige Darstellung eingeschmolzen,

die dennoch Schatten im persönlichen

Bereich andeutet — so in der
Beziehung Ernst Jüngers zum Vater
und zum eigenen Sohn. Psychologie
tritt hinter die Beschreibung der
Phänomene zurück.

Schwilk und der HersteUer des
Verlages haben die Tatsachen, Ereignisse
und Dokumente dieser Geschichte
chronologisch gereiht und dennoch wie
eine Suite komponiert. Die Photos von
Personen und Orten oder die Faksimiles

von Handschriften, Typoskripten
oder Büchern sind am Rande genau
erläutert. Das Gewicht üegt jedoch auf
den Originaltexten, die aus Briefen
oder Werken, die synchron entstanden
smd oder aus motivgleichen Schriften
Jüngers genommen wurden. Schwük
entschlüsselt die Figuren und beweist
dabei eine überlegene Kenntnis des
Gesamtwerkes, das er ohne
vordergründige Gleichsetzungen auf die

jeweüigen Lebenslagen oder Geschehnisse

bezieht. So entsteht ein vielfach
verwobener, sich gegenseitig erhellender

und steigernder Gesamteindruck,
und das Nachwort, das die Erläuterungen

wiederholt und zusammenfasst,
gibt — mit der übersichtlichen Zeittafel
— einen abschliessenden, detaüüerten
Überbück. So ist ein Leben- und Werk-
Band zustande gekommen, der des

Gegenstandes würdig ist. Welch ein
Leben, möchte man sagen, welch ein
Œuvre, aber auch: welch ein Buch. Es
ist der Markstein der Ernst-Jünger-
Biographie.

Der Philologen und Verleger
bescheiden Teil

Wie kann es weitergehen? Der Verlag

wird wohl eine Sammlung der
Schriften, die nach den «Sämtlichen
Werken», also ab 1984, erschienen sind,
vorbereiten. Eine grössere Synopse
exemplarischer Umarbeitungen wäre
wertvoll. Vor aUem aber würde man
sich die Ausgabe der Briefe wünschen.
Bisher sind sie aUenfaUs verstreut
zugänglich — in den späten Tagebüchern

etwa («Siebzig verweht», 1980/
1981) oder als Reiseberichte
zusammengestellt, wie die 1943 in «Myrdun»
vereinigten dreizehn Briefe an den Bruder

Friedrich Georg. Aus der
ungedruckten Korrespondenz mit ihm
zitiert Schwilk immer wieder. Sie
könnte sich, wenn sie vollständig
vorliegt, als einer der grossen deutschen
Briefwechsel erweisen. Auch die mit
Alfred Kubin gewechselten Briefe
(1921-1952)28 geben einen
Vorgeschmack auf die vielen Künstler- und
Literatenkorrespondenzen, nicht
zuletzt mit Franzosen. Mit ihnen fühlen
die Deutschen sich nun verbrüdert; das
ist auch Ernst Jünger zu verdanken.



ZU ERNST JÜNGER 647

Das «Haus der Briefe», das Jünger 1951
als Nachtrag zu «Heliopolis» vorstellte,
dürfte in der Wirklichkeit überreich
gefüllt und von der kundigen und
sorgsamen Hand Liselotte Jüngers wohlgeordnet

sein.
Von den militärischen Schriften gibt

Schwilk eine Probe29, man würde gerne
alle von Jünger 1920—1922 verfassten
oder redigierten Teile der
Heeresdienstvorschriften kennenlernen; sie
liessen die Kriegsbücher und den
«Arbeiter» besser beurteilen. Noch
ergiebiger könnten — falls erhalten —
die «Geheimakten» sein, in denen Jünger

die Auseinandersetzung zwischen
Heer und Partei im besetzten Frankreich

festhielt. In den «Strahlungen» ist
davon die Rede30. Das Grundmuster
dieses Bürgerkriegs findet sich schon in
den «Marmorklippen»; es ging in
«Heliopolis» und «Eumeswil» ein. Die
originalen Tagebücher halten die
Einzelheiten vermutlich schärfer fest;
ein beispielhafter Vergleich mit den
gedruckten Überarbeitungen und
poetischen Weiterbildungen wäre
aufschlussreich.

Die Philologen und Verleger haben
also noch zu tun; sie werden ihre Leser
nicht nur in Deutschland finden. Die
Anstösse, die von Ernst Jüngers Leben
und Werk ausgehen, wirken weit; sie
zeigen sich in der Kunst wie im Leben.
Für Jünger gehört das zusammen. Dies
belegt und mit einem begeisternd schönen

Buch vor Augen geführt zu haben,
ist Heimo Schwilks Verdienst.

Bernhard Gajek

1 Ernst Jünger. Leben und Werk in
Büdern und Texten. Hrsg. von Heimo Schwilk.
Verlagsgemeinschaft Ernst Klett Verlag —
J. G. Cotta'sche Buchhandlung. Stuttgart
1988. 320 S. DM 98.-. — 2 Schwilk, Seite
224. - 3 Schwük, Seite 257. - 4 Schwilk,
Seite 213. - s Schwilk, Seite 143. —6 Ernst
Jünger, Werke. Band 6. Stuttgart 1964, Seite
217 f. — 7 Schwilk, Seite 142. Jünger meint
seinen o.a. Brief vom 16. November 1933.
— 8 Gärten und Strassen. Stuttgart 1958,
Seite 100. - 'Schwilk, Seite 189. -
10 Schwilk, Seite 280. - » Schwilk, Seite
280. — l2 Ernst Jünger, Werke. Band 1 — 10.

Stuttgart: Klett 1960-1965. - "Ernst
Jünger, Sämtüche Werke. Band 1—18.

Klett-Cotta, Stuttgart 1978-1983. -
14 Werke, Band 6, Seite 12. - '5 Schwilk,
Seite 286. — 16 Karl O. Paetel, Ernst Jünger.
Eine Bibliographie. Verlag der Galerie
Lutz & Meyer, Stuttgart 1953. — " In: Phi-
lobiblon 4, 1960, Seite 231-266. -
18 Hans Peter des Coudres, Bibliographie
der Werke Ernst Jüngers. Klett, Stuttgart
1970. - " Wolfgang Kaempfer, Ernst Jünger.

Metzler, Stuttgart 1981 (Sammlung
Metzler, M. 201). — 20 Hans Peter des Coudres

und Horst Mühleisen, Bibliographie
der Werke Ernst Jüngers. J. G Cotta'sche
Buchhandlung Nachfolger GmbH, Stuttgart
1985 (Veröffentlichungen der Deutschen
Schiller-Gesellschaft, Band 43). —
21 Schwilk, Seite 37. - 22 Schwilk, Seite 38.

- 23 Schwilk, Seite 90, 24 und 65. - 24 Die
Palette. Tagebuchblätter und Briefe. Hans
Dulk, Hamburg 1949. — 25 Silhouetten.
Eigenwillige Betrachtungen. Günter Neske,
Pfullingen 1955. —26 Silhouetten, Seite 79f.

- 27 Silhouetten, S. 197 f. - 28 Ernst Jünger
— Alfred Kubin. Eine Begegnung. Ullstein,
Frankfurt am Main 1975. - 29 Seite 87. —
30 Zum Beispiel unter dem 22. Februar
1942.



648 CONRAD FERDINAND MEYER

Conrad Ferdinand Meyers Anfänge
Zum 6. Band der Historisch-kritischen Ausgabe '

Lyrik als Ausgangspunkt

Der entscheidende Gedichtband, der
die Lyrik C. F. Meyers erstmals
überzeugend zusammenfasste, erschien
1882. Er trug den schlichten Titel
«Gedichte» und bedeutete einen
Wendepunkt in der deutschen Lyrik. Denn
der Dichter errang hier einen neuen
Stil. Während des ganzen 19. Jahrhunderts

hatte im Gedicht ein subjektiver
Romantizismus vorgeherrscht. C. F.

Meyer dagegen versuchte zu objektivieren.

In seinen besten Texten errang er
einen tiefgründigen Symbolismus. Die
Sinnbildlichkeit seiner Gedichte ist ihm
allerdings nicht in den Schoss gefallen;
sie bildet den Abschluss einer langen
und zähen Bemühung2.

Drei Anläufe waren den «Gedichten»

vorausgegangen: die «Bilder und
Balladen von Ulrich Meister» (1860),
zu denen er noch nicht mit seinem
Namen stand; dann die «Zwanzig
Balladen von einem Schweizer» (1864), die
ebenfalls anonym blieben; schliesslich
die «Romanzen und Bilder von C.
Ferdinand Meyer» (1870). Später hat der
Dichter diese überholten
Gedichtsammlungen verworfen.

Der vorliegende Band gilt nun aber
gerade diesen Vorstufen; sie sind mit
ausserordentlicher Sorgfalt zusammengestellt

und reich kommentiert. Von
den «Sämtlichen Werken» durften sie ja
wohl nicht ausgeschlossen werden. Der
Freiburger Germanist Hans Zeller hat
hier, im Zusammenwirken mit dem
Berner Benteli Verlag, wiederum — wie
schon bei den früheren Gedicht-Editionen

im Rahmen dieser «Sämtlichen
Werke» — ein Meisterwerk der Textkri¬

tik geschaffen. Neben den Druckvorlagen

ist auch das Handschriftenmaterial
gesichtet und dargestellt: alle vorhandenen

Lebenszeugnisse sind angeführt,
alle BriefsteUen, die sich auf die Entstehung

der Gedichte beziehen, alle
nennenswerten zeitgenössischen Rezensionen,

nicht zu vergessen die Verhandlungen

des Dichters mit dem Verleger
und anderes mehr.

Die Lyrik gehört dem jüngeren C. F.

Meyer zu; der ältere hat sich mehr den
historischen Novellen zugewendet. Ja,

man geht kaum fehl, wenn man die
Lyrik überhaupt als den Ausgangspunkt

des Dichters betrachtet; hier
spricht er zunächst sein privates Denken

und Fühlen aus, zumal in den
kleineren Stimmungsgedichten. Hier liegt
sein Nerv bloss, verrät sich seine
persönliche Problematik. Hier kann er sich
nicht hinter einer historischen Maske
verstecken wie in den Balladen. Darum
spricht CF. Meyer selber, der viel auf
Distanz hält, nur mit Reserve von diesen

«Sächelchen»; sie erscheinen ihm
zu subjektiv. Der heutige Leser wird
diese Sicht nicht teilen; für ihn ist
gerade das zentral, was dem Dichter
peripher erschien.

Mühsame Anfänge

Die ersten Fassungen der Gedichte
sind wenig ermutigend. Wer hätte
diesem Lyriker, auf Grund seiner
Erstlinge, eine bedeutende Zukunft geweissagt?

Er allein glaubte — zusammen
mit der treuen Schwester Betsy — an
diese Zukunft. Er fühlte, dass es da
etwas zu entwickeln gab, etwas vorerst



CONRAD FERDINAND MEYER 649

noch Amorphes, das er mit unbeirrbarer

Zähigkeit seiner gültigen Gestalt
entgegenformte. Er ist einem Bildhauer
vergleichbar, der mit dem Meissel langsam,

aber sicher die lebendige Gestalt
aus dem Stein herausholt.

Wenn wir uns nun der ersten Sammlung

von 1860 zuwenden — Meyer war
damals immerhin fünfunddreissigjährig
—, so erscheint uns der Verfasser fast
wie jener «Zimmergesell», von dem es
heisst:

Wie lahm ersteht! Wie schiefer haut,
Der ungeschickte Jung!

Der Meister setzt nun dem täppischen
Zimmergesellen mit Tadel zu, und dieser

nimmt sich's zu Herzen:

Erst ging es schlecht und ging es nicht
Und besser ging's gemach,
Mit jedem neuen Tageslicht
Verschönert sich die Sach'. .(13)

Man hört es, die Verse holpern, die
Reime hapern C. F. Meyer hätte
keine Freude gehabt an diesem Buch,
das seine Anfänge so unerbittlich
rekapituliert. Denn seine Sehnsucht galt einzig

allein der Vollkommenheit. In
diesem Sinne ist es fast ein Unglück zu
nennen, dass Betsy die Handschriften
des Bruders so ehrfürchtig aufbewahrt
hat.

Ulrich Meister alias C.F Meyer gibt
am Anfang dem Leser — oder sich
selber?—den Rat:

Steckt dir Poetisches etwas im Blut,
Sperr es in Verse, da macht es sich

gut! (16)

Aber es macht sich gar nicht so gut!
Mundartliche Wendungen, eine
verdrehte Syntax, platte oder unreine
Reime befremden den Leser. Manchmal

fühlt man sich an Wilhelm Busch
erinnert, nur dass leider der Humor
hier ein unfreiwilliger ist:

Spitzig sind die hohen Mienen
Und dem Mann behagt es miss,
Schwere Wolken über ihnen
Bilden eine Finsterniss. (29)

Allerdings ist einiges von dem, was uns
heute miss-behagt, dem damaligen
Zeitgeist zuzuschreiben. Ich denke hier
besonders an die Balladen, die auch in
ihrer endgültigen Gestalt noch strotzen
von Heroismus. Aber man muss sich
bewusst sein, dass jedes Zeitalter
seinen Moden unterliegt, auch das

unsere. Man wird sich dereinst über
unsere psychologisch-soziologischen
Klischees nicht weniger wundern als

wir uns heute über das Pathos von
vorgestern wundern.

Stimmungsgedichte — Erzählgedichte

Zwei Typen von Lyrik lassen sich bei

Meyer unterscheiden: die «Bilder» und
die «Balladen». So sind schon die
Gedichte von 1860 mit «Bilder und
Balladen» betitelt. Die zweite Sammlung

von 1864 beschränkt sich dagegen
auf «Zwanzig Balladen», weil Meyer
dieses Genre, dem Zeitgeschmack
entsprechend, für bedeutender hielt. Die
dritte Sammlung von 1870 dagegen
kehrt zu den «Romanzen und Bildern»
zurück, wobei mit den «Romanzen»
wieder die Balladen gemeint sind. Die
Zweiteilung wiederholt sich hier auch
in den Unterabteilungen «Stimmung»

Bilder) und «Erzählung» Balladen).

In den Stimmungsgedichten
spricht sich der Lyriker persönlich aus;
in den Erzählgedichten projiziert er
seine Emotionen in ferne Epochen und
heroische Rollen hinein.

Die «Bilder»

Bei den «Bildern» handelt es sich
1860 zumeist noch um epigrammatisch



650 CONRAD FERDINAND MEYER

getönte Kurzgedichte. Hätte Meyer
diese Richtung weiterverfolgt, so wäre
er in eine Tradition getreten, die in
Logaus und Lessings «Sinngedichten»
oder in Goethes und Schillers «Xenien»
ihre Vorbilder hatte. Auf diesem Felde
bewahrt er schon früh eine ironisch-kritische

Ader:

Was ist ein Geistlicher Ein Mann,
Zieht Sonntags schwarze Kleider an
Und sagt dem Publico: Thu recht!
So geht 's dir gut; sonst geht 's dir

schlecht. (35)

Die Gedanken sind öfters hübsch pointiert,

und das verwundert um so weniger,

als CF. Meyer ja, ähnlich wie Schiller,

von der Idee her gedichtet hat. Ein
weiteres Beispiel:

Den Menschen im Grossen als Gottes
Saat,

Den Menschen im Ganzen als Volk und
Staat,

Die achte hoch und allezeit
Erbau dich an ihrer Herrlichkeit;
Doch dem Menschen, mit dem wir

handeln und gehn,
Dem darfst du scharfaufdie Finger

sehn. (22)

Auch in Meyers Prosa kommen immer
wieder Gestalten vor, die eine Neigung
zum Sarkasmus zeigen; man denke z.B.
an den General Wertmüller im «Schuss
von der Kanzel» oder an Bourbon oder
Morone im «Verrat des Pescara». Man
möchte fast bedauern, dass der Dichter
in der späteren Lyrik seine satirische
Ader unterdrückt hat. Er tat es aus den
ehrenwertesten Gründen: weil er zu
nobel und zu mitfühlend war, um sich
der Schar der Spötter anzuschliessen.
Das tiefe Leiden am Leben, das er
empfunden hat, legte ihm Mitleiden mit den
anderen Menschen nahe:

Es musste mich so viel verwunden.
Es wurde mir so weh getan,
Dass ich in meinen herbsten Stunden
Nun keinen mehr verletzen kann. (56)

Vom Bild zum Sinnbild

In den «Romanzen und Bildern» von
1870 ist an die Stelle des epigrammatischen

bereits das lyrische Büd getreten:
ein Bild aus dem Umkreis der Natur,
das auf einen Gedanken abgestimmt
wird. Das Bild scheint durch auf den
Gedanken und wird so zum Sinnbild.
Der abstrakte Gedanke konkretisiert
sich im Bild, er wird schaubar. Zwei
Segel im gleichen Fahrtwind symbolisieren

die Einstimmung zweier Liebender;

zwei Saatkörner, von denen das

eme zum Halm gedeiht, das andere
abstirbt, deuten auf das Gleich-
Gewicht, die gleiche Gewichtigkeit von
Leben und Tod. In eben solchen
Gedichten wie «Zwei Segel» oder
«Säerspruch» bewährt sich die Meisterschaft

des Symbolisten.
Aber der Weg auf diese Gipfel ist ein

steiler und schwieriger Kletterweg. Es

gut, die «Stiege, Stapfen, Stufen» zu
entdecken, die da hoch und höher
führen Da muss man denn sichten,
raffen und streichen. Das Gedicht «Der
schöne Tag» z.B. umfasst in der ersten
Fassung 72, in der Endfassung noch 16

Verse. Und eben das macht Hans Zellers

Ausgabe so wertvoll, dass diese
Konzentration und Stilisierung nun
nachzuvoUziehen ist. Wir können
erkennen, von wo der Dichter
ausgegangen und wohin er gelangt ist.

Ein Beispiel aus den Seegedichten.
Die Fassung «Auf dem See» von 1870
ist erst ein Stimmungsbild; der Dichter,
matt rudernd in seinem Boot, gibt sich
in der Abenddämmerung melancholischen

Gefühlen hin:



CONRAD FERDINAND MEYER 651

Trüb verglomm der Tag,

Dumpfertönt mein Ruderschlag,
Schwüles Brüten in der Luft
Über finstrer Wassergruft.

Bleich der Felsenhang!
Schilf, was flüsterst du so bang
Sterne! — Abend ist es ja —

Kommet! Seid ihr nicht mehr da (281)

Kein schlechtes Gedicht — aber die
ganze Gefährdung, die aus dem Schilf
herüberflüstert, aus dem Wasser
heraufdroht, wird gar noch nicht fassbar.
Und dementsprechend weiss man auch
noch nicht recht, warum denn eigentlich

die Sterne «kommen» sollten.
Wieviel hat demgegenüber die letzte

Fassung («Schwüle») an Kraft und
Tiefe gewonnen! Hier erst wird das
Wasser — ein unheimliches Urerlebnis
C. F. Meyers — zum Element der
Todesverlockung, in die auch das
Flüstern des Schilfes mit einstimmt. Sogar
des Dichters eigene Mutter («eine liebe,
liebe Stimme»), die ja 1856 im Wasser
den Tod gesucht hat, möchte ihn mit in
die «Wassergruft» hinunterziehen. Die
Sterne dagegen symboUsieren Gottes
Liebe, die den Dichter im Leben
zurückhält. Nur schon ihr erstes, karges
«FlimmerUcht» hilft ihm, der dunklen
Versuchung von unten zu widerstehen:

Trüb verglomm der schwüle Sommertag.
Dumpfund traurig tönt mein Ruderschlag

—

Sterne, Sterne — Abend ist es ja —

Sterne, warum seid ihr noch nicht da

Bleich das Leben! Bleich der Felsenhang!
Schilf, was flüsterst du so frech und bang?
Fern der Himmel und die Tiefe nah —

Sterne, warum seid ihr noch nicht da

Eine liebe, liebe Stimme ruft
Mich beständig aus der Wassergruft —

Weg, Gespenst, das oft ich winken sah!
Sterne, Sterne, seid ihr nicht mehr da

Endlich, endlich durch das Dunkel
bricht —

Es war Zeit! — ein schwaches Flimmerlicht

—

Denn ich wusste nicht, wie mir geschah.
Sterne, Sterne, bleibt mir immer nah!

Wenn die Todesverlockung am
dringendsten geworden ist, bricht das erste
Licht der Sterne durch, und da ist der
Bann für einmal gebrochen. Aber die
Gefahr bleibt. Nicht nur die Mutter,
auch die einzige Tochter C. F. Meyers
hat den Tod im Wasser gesucht. Er selber

konnte der Versuchung zum Selbstmord

nur widerstehen, weü er unbedingt

an seine Berufung als Dichter
glaubte, weil der Sinn seines Lebens
letztüch das Schreiben war. Wie sehr er
aber immer gefährdet büeb, geht schon
daraus hervor, dass man ihn, einmal als

jungen Mann, dann als Greis, in eine
Nervenheilanstalt einliefern musste.

Die Balladen

Mehr Mühe als die in erstaunüchem
Masse gelungenen «Büder» bereiten
uns heute die BaUaden. Es smd
Lesefrüchte, aus der Antike, dem Mittelalter,

der Renaissance, der Reformation

und Barockzeit zusammengerafft,
exemplarische Taten von Heroen,
vorgetragen mit einem pastosen Pathos. In
diesen Erstfassüngen können sie kaum
überzeugen; man muss sich wundern,
wie günstig das Urteil einiger Zeitgenossen

darüber ausfiel. Immerhin
haben auch die Balladen dann in der
endgültigen Fassung sehr an Klarheit
gewonnen. Es finden sich ganz meisterhafte

Stücke darunter, die den
Vergleich mit den allerbesten deutschen
Balladen nicht zu scheuen brauchen:
«Die Füsse im Feuer» zum Beispiel, die
«Bettlerballade» oder «Der Rappe des



652 CONRAD FERDINAND MEYER

Komturs». Auch lyrisch getönte Stücke
wären hier zu erwähnen wie «Hussens
Kerker», oder solche mit märchenhaftem

Unterton wie das «Fingerhütchen».

Die meisten Balladen durchdringt

eine Sehnsucht nach Grösse,
nach einem Heldenmut, der über den
Tod triumphiert. Richard-Wagner-
Zeit

Im Fall von Meyer verhält sich das
heroische Dasein offenbar komplementär

zu seiner privaten, bürgerUchen
Existenz; was er selber nicht ausleben
kann, trägt er seinen Heroen auf. Da
walten denn «Speergetos und
Männerschlacht» (325), da «schwellen
die Zornesadern» (352), da klirren
Schwerter und dröhnen «Drommeten».
Die Balladenstoffe smd eng mit den
Novellenstoffen verwandt. Der «Mars
von Florenz» (318) erinnert uns an die
«Hochzeit des Mönchs», und beim
«Pentheus» kommt uns gleich jene
dämonische Zeichnung Moutons des
Malers aus dem «Leiden eines Knaben»

in den Sinn. Hier wie dort
herrscht die gleiche Tendenz: ein
Dasein voller Grösse wird dargesteUt.

Balladen wie NoveUen bieten den
doppelten Vorteil der Verfremdung:
die fremde Epoche, die fremde Rolle
sollen den Dichter hinter dem Gedicht
verstecken. Aber der Umweg über
diese Maskierungen endet doch bei
ihm selber! Die Balladen sind zweifellos

stärker dem Zeitgeist verpflichtet
als die «Bilder». Hier wie dort spüren
wir aber eine gewisse Schwere, eine

Affinität zum Tod, die wir manchmal
auch bei Gottfried KeUer empfinden
oder bei Johannes Brahms. Offenbar
lag sie in der Zeit.

Aber jenseits des Todes steht bei
C F. Meyer nicht einfach das schlichte
Vergehen, das Wieder-Eingehen in die
Natur, wie bei Gottfried Keller —
sondern die Gegenwart Gottes, die «tiefe
Bläue». Das wird sogar in Meyers
spätesten Gedichten noch auf rührende
Weise fühlbar — obwohl diese
Gedichte schon deutlich vom Verlust
des Bewusstseins bedroht sind. Leben
ist diesem allzu sensiblen Menschen
zwar Leiden — aber im Schreiben
besteht er es. Wenn dies dann geleistet
ist, wenn es zu Ende geht, dann folgt
diesem schattenhaften Leben erst das

eigentliche Leben nach. So wie es der
Dichter andeutet im «Epilog» zu den
«Gedichten»:

Wer bist du, dunkles Angesicht?
Du überströmest mich mit Tränen —

Die Muse, die dich einst geliebt,
Sie kommt mit dir zu sterben.
Nach Qual und Traum erreichen wir,
Auch wir die tiefe Bläue.

Arthur Häny

1 C. F. Meyer, Sämtliche Werke,
Historisch-kritische Ausgabe, besorgt von Hans
Zeller und Alfred Zäch, Band 6, Benteli
Verlag Bern 1988. — 2 Vgl. meinen Aufsatz
«Die Kunst des Gedichtes» in den Schweizer

Monatsheften vom April 1965, wo der
Werdegang eines C.F Meyer-Gedichtes in
allen Phasen dargestellt ist.



ZU JOCHEN BEYSE

Jochen Beyse: «Die Tiere»

653

Die Erkenntnis des Schmerzes, die in
Worten zusammenzufassen suche, was
den Geist zum Aufbäumen bringt, sei

eme belebende, reanimierende Kraft,
lesen wie ziemlich genau in der Mitte
der Erzählung «Die Tiere» von Jochen
Beyse. Die Lebenskraft ist demnach die
Resultante, das ist die Summe der zwei
Kräfte des Verstandes und des Gefühls.
Der Impuls zum Leben, der Impuls
zum Schreiben — woher kommt er? wie
wirkt er? Diese faszinierende Frage
lässt Jochen Beyse keine Ruhe. Da
Antworten bloss Annäherungswert haben
und mehrdeutig sein müssen, ist es

unmöglich, eine logisch zusammenhängende

Geschichte mit einer sinnvoU
sich entwickelnden Handlung zu
schreiben. Notwendig aber ist es, dass

' der Autor, gleichsam als Tierbändiger,
die auseinander- und zueinanderstre-
benden Kräfte in die Zügel nimmt, um
ein überschaubares Zusammenspiel zu
erreichen. Vier Hauptfiguren, nur
wenig Nebenfiguren; drei wichtige und
einige Nebenschauplätze fügt er zu
einer kunstreichen Komposition.

Die vier Figuren, drei Männer, einer
das Erzähler-Ich, und eine Frau, werden

gegen Ende der Erzählung
folgendermassen vorgesteUt: «Der ganz kleine
Kreis bewegte sich für einen distanzierten

Beobachter mit bhnder Sicherheit,
schien gewissermassen einem Rad
vergleichbar, das zu roUen beginnt, wenn
eine beliebige Gefällstrecke vorhanden
ist und eine Kraft wirkt, die das immer
gefährüche Gleichgewicht stabilisiert.»
Der Ich-Erzähler und der Leser smd
beide distanzierte Beobachter. Der
Leser hat erst ün Rückblick den
angemessenen Abstand, um im Text die
Stellen zu finden, die dem dichten

Beziehungsgeflecht einen grösseren
Zusammenhang garantieren. In der
erinnernden Sicht erscheint die
«Erzählung» (das Wort sollte in Parenthese

gesetzt sein) wie ein reichhaltiger
Stadtplan, wo einige Plätze erste
Orientierungsmöglichkeiten bieten.

Plätze sind Orte des Verweilens, sie

sind richtungslos, sie täuschen viel Freiheit

vor. Unvermutet kann man auf
einen Platz geraten, unerwartet öffnet
sich eine Gasse, die Mauern Schemen

zurückzuweichen, bilden neue
«Häuserfronten, hinter denen Ereignisse
lauern.» Räume öffnen sich, die in einer
Flucht ständig sich verengender
Perspektiven liegen. Der Platz ist die Metapher

für Mittelpunkte im Leben oder
auch nur für die in gewissen Abständen
sich wiederholenden Momente, da man
sich unerfüllter Träume bewusst wird.
Beyse sagt es anschaulich: «Böse, eigensinnig

und dickköpfig wie ein Kind
konnte werden, wer da (auf dem Platz)
unter den Kastanien stand und jetzt
erleben musste, wie die gleichen
Versprechungen, die vor mehr als zwanzig
Jahren in den abzweigenden Gassen
ihren Sog entwickelt hatten, noch
immer auf der Lauer lagen.»

Es gibt Plätze, die man wie
Hinrichtungsstätten überquert; und es gibt
«Häuser zum Geviert eines Platzes

gedrängt», die den Eindruck eines

Zwingers erwecken. Spannt sich ein
Seü über den Platz, wird er zur Bühne.
Der letzte Schauplatz der «Erzählung»
reflektiert alle vorherigen. Eine
Artistengruppe tritt auf, drei Männer und
eme Frau. Sie täuschen das Spiegelbild
der vier Personen nur vor, «die sich
verbunden fühlen wollten»; denn die Artisten

sehen den Sinn ihres Lebens in



654 ZU JOCHEN BEYSE

einer Gleichgewichtsübung. Die Vier
jedoch sehen den Sinn im unablässigen
Kräftespiel. Nicht die Ruhe ist das Ziel,
sondern das Erneuern der Kräfte.
Zügellos kosten sie die Freiheit des
Verstandes aus. Sie geniessen es
festzustellen, wie exzentrisch und sprunghaft
der Geist Gedanken verbindet. Gelangen

sie zur Erkenntnis des Schmerzes?
In einer Fussnote gesteht der Autor,

er könne sich nicht vorstellen, dass ein
wahrhaftiges Gefühl jemals möglich sei.
Es ist zu vermuten, dass das ebenfaUs
für die Erkenntnis gilt, für eine
Erkenntnis, «die so tief in der inneren
Wahrheit verwurzelt ist, dass man sie
selbst mit höchster Aufrichtigkeit glauben

dürfte.» Nach Jochen Beyse ist solche

Absolutheit unmöglich, «weil kein
menschlicher Sensor existiert, der so
tief in die Enden des Körpers hinabreicht,

dass er dessen Impulse tatsächlich

empfangen könnte». In ihrem
eigentlichen Ursprung sind die Impulse
nicht wahrnehmbar, wohl aber im
Bewusstsein und auf der Gefühlsebene.
Da entstehen ahnungsvolle Bilder, dort

formt sich Rede und Gegenrede; von da
nach dort laufen die Gedanken, die mit
unbegreiflicher Geschwindigkeit
Seltsames und Banales, Entlegenes und
Nahes kombinieren.

Die Gespräche der vier Figuren sind
eine raffinierte, komplexe Gestensprache.

Verständliche, gängige Wörter,
Blickkontakte, Körperbewegungen,
Berührungen, all dies Wahrnehmbare
verbindet sich auf einer weiten grenzenlosen

Ebene zu einem kompüzierten
Beziehungsnetz. Die «Erzählung» situiert

die Gespräche in der äusseren Realität:

im Hotel, in der Kneipe, im Auto,
am Meer. Aber die Worte haben einen
ungewohnten Hall. Die Gespräche
finden statt in einer leichten, befremdlich
leichten Atmosphäre, in einer stimulierenden

Luft, und der Leser fühlt sich

gleich dem Autor «in einem Sog eines
zeitlos ausufernden Gedankenstroms».

Elise Guignard

Jochen Beyse. Die Tiere. Erzählung. List
Verlag, München 1988.

Hinweis

Zur Literatur von Milton bis Traven

Karl S. Guthke, Germanist an der
Harvard University, hat einige seiner
essayistischen Studien in einem Band
zusammengefasst, der den Titel
«Erkundungen» trägt. Der Themenkreis ist
weit gezogen: er reicht von Albrecht
von HaUer bis zu Nietzsches Schwester,
vom distanzierten Dialog zwischen
Lessing und Wieland bis zu Ibsen, Ger¬

hart Hauptmann und gar bis zu dem
geheimnisvollen B. Traven, dessen
Biograph Guthke geworden ist. Zwei der
hier vereinigten Arbeiten, die sich alle
durch Klarheit und Eleganz des Stils
ebenso wie durch die Fülle der vermittelten

Einzelheiten auszeichnen, sind
als Erstdruck in den «Schweizer
Monatsheften» (April 1982) erschienen.

(Peter Lang Verlag, New York,
Frankfurt am Main und Bern).


	Das Buch

