
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 69 (1989)

Heft: 7-8

Artikel: Psychoanalyse und Literatur

Autor: Benedetti, Gaetano

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-164680

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 22.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-164680
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Gaetano Benedetti

Psychoanalyse und Literatur

Dichtung als psychoanalytisches Untersuchungsfeld

Die Psychoanalytiker haben nicht selten dichterische Werke und
Lebensläufe der Dichter als komplexhafte Schöpfungen gedeutet. Es ist
damit nicht gemeint, deren Kunst habe nur einen neurotischen Ursprung1.
Der Psychonalytiker meint nur, dass die Konfliktverstrickungen, die sich
etwa im Roman, im Schauspiel ausdrücken, psychodynamischen Modellen
entsprechen, die durch Kenntnis der Lebensgeschichte des Autors besser
erfasst werden können. Der Psychoanalytiker stellt also dichterisches Werk
und Lebensgeschichte des Dichters in eine Relation: er versucht das, was
aus der freien Phantasie des Autors zu entspringen scheint, nach gewissen
psychologischen Gesetzmässigkeiten zu ordnen. Der Psychoanalytiker
meint ferner, dass der Dichter selber seine Schöpfungen deswegen nicht als

Ergebnis einer psychologischen Gesetzmässigkeit erlebt, weil diese ihm
zum wesentlichen Teil unbewusst ist.

Freilich ist die Betrachtungsweise einseitig, weil sie der freien Inspiration
des Dichters und seiner Fähigkeit, sich auch mit fremden, mitmenschlichen
Lebensschicksalen mitfühlend zu identifizieren, wenig Rechnung trägt. Es
kann nicht geleugnet werden, dass jeder Dichter seine eigenen Themenkreise,

seine Konflikte, seine spezifischen Interessen hat und universal nur
in der Fähigkeit ist, dem partikulär-menschlichen eine allgemeine, jeden
Zuhörer und Leser ansprechende Form zu geben. Insofern bleibt er nicht
ein Gefangener seines Schicksals, als er diesem eine Bedeutung gibt, die für
viele gültig ist.

Es ist legitim, Dichtung zum psychoanalytischen Untersuchungsfeld zu
machen. Man muss allerdings um die Grenzen des Verfahrens wissen; es

geht lediglich darum, einige Bedingungen zu untersuchen, unter welchen
eine Dichtung entstanden ist. Es liegt hier etwas Ähnliches vor wie bei der
historischen Analyse: Wenn wir eine Dichtung oder ein Kunstwerk
wissenschaftlich untersuchen, so erkundigen wir uns danach, wo ähnliche Motive
in Werken früherer Dichter anzutreffen sind und in welcher Form; wir fragen

danach, ob unser Dichter sie gekannt oder etwa davon beeinflusst worden

ist; an welchen Stilmerkmalen eine Beeinflussung abzulesen ist.
In ganz ähnlicher Weise können wir nach seiner sozialen Lage, nach der

Soziologie seiner Zeit, nach seinen Familienverhältnissen, seinen kindlichen

Erfahrungen, nach der Beziehung zwischen der Entwicklung seiner



596 PSYCHOANALYSE UND LITERATUR

Kunst und dem persönlichen Schicksal fragen. Das ist eine wissenschaftliche

Einsicht, die wir letzten Endes beiseite lassen müssen, wenn wir uns
unmittelbar vom Wort des Dichters ergreifen lassen wollen.

Der Grund dafür ist prinzipieller Natur. Es ist doch so, dass unsere
Seelenverfassung eine andere sein muss, je nachdem, ob wir forschen oder ob
wir aufnehmen. Beim Forschen erheben wir uns über den Gegenstand; wir
machen den Stoff zu unserem Gegenstand, den wir wissend, aufzeigend,
beherrschen wollen. Beim Empfangen liefern wir uns an das Erleben des
Dichters aus, wir werden mit ihm eins.

Wir müssen uns darüber im klaren sein, dass diese beiden Einstellungen
komplementär zueinander sind. Die eine verzichtet auf irgendwelche
psychologische oder historische Teilerklärung, weil sie, von der Struktur des
Kunstwerkes ausgehend, die Existenz auslegen will, so wie sie vom Künstler

erlebt wurde. Der Psychoanalytiker aber objektiviert; er schwingt im
Moment der wissenschaftlichen Untersuchung weniger mit dem Dichter
mit, vielmehr will er darüber Aussagen machen, warum jener so erlebt.
Diese zwei Arten der Stellungnahme schliessen sich in der Polarität zusammen.

Wir können zum Dichter so stehen, dass wir uns mit ihm identifizieren;

oder wir können von einer distanzierten Sicht aus die biographischen,
historischen, psychologischen und psychoanalytischen Voraussetzungen
seines spezifischen Daseins im Werk untersuchen. Beide Stellungnahmen
gehören zur Ganzheit unseres Versuchs. Sie ergänzen sich.

Zum Beispiel ist das Scheitern eines Menschen im Dasein ein häufiges
Ereignis. Menschliches Scheitern in den grossen Zusammenfügungen des

tragischen Schicksals wird vom Dichter und von den von ihm ergriffenen
Leser und Hörer als ein Ausdruck des überwältigenden Wesens des
Daseins erfasst. In der Auslieferung an ein Schicksal ist der Mensch Träger
seiner Not, die er im Scheitern aushält, oder an der er zugrunde geht, und
die im Ansatz auch die unsere ist. So geht das Scheitern einen jeden an, der
an der Existenz teilnimmt.

Die Psychoanalyse entwickelt hier eine Sicht, die zu der angeführten
komplementär ist, indem sie das tragische Scheitern auf ein teilweise
psychisches Unvermögen des Scheiternden, einen ungewollten Komplex,
einen neurotischen Konflikt, eine unglückliche Kindheit und dergleichen,
zurückführt. Die Befunde, auf die sie sich dabei stützt, sind freilich
«Interpretationen» der uns nur teilweise zugänglichen biographischen Daten und
psychologische Deutungen der dichterischen Dokumente selber.

Neurosen können genial veranlagte Menschen zu einer Produktivität
veranlassen, die zwar im Ursprung einen neurotischen Keim enthält, in
ihrem Endeffekt aber von grossem sozialem Wert sein kann.

Ein Beispiel ist Rousseau. Der Psychoanalytiker Laforgue hat eine
psychoanalytische Pathographie über ihn geschrieben: Die Dichtung hat Rous-



PSYCHOANALYSE UND LITERATUR 597

seau ermöglicht, seine Konflikte zu verarbeiten. Das Verständnis seines
Konfliktes (etwa mit einem unterdrückenden Vater, gegen den er sich

erfolglos auflehnte) hilft, dem literarischen Werk Rousseaus gerecht zu
werden. Für seinen politischen Standpunkt ist der Konflikt von einiger
Tragweite, er hat ihn zum Wortführer aller Unterdrückten gemacht, zum
Wortführer derer, die es nicht fertigbringen, sich ihrer Tyrannen zu entledigen.

Wir stossen freilich bei der Psychoanalyse des Schriftstellers auf zwei
wesentliche Schranken unserer Erkenntnis: erstens besteht die Tatsache,
dass wir von einem Dichter persönlich ungemein weniger wissen können
als von einem Patienten, dessen sprachliche Produktionen wir Tag für Tag
hören und dessen emotionelle Reaktionen wir in vivo prüfen können.
Zweitens ist die Tatsache zu beachten, das wir mit dem analytischen Werkzeug

nur einige der vielen Bedingungen des psychischen Lebens erfahren
können. Trotz dieser wesentlichen Einschränkungen wird von psychoanalytischer

Seite oft vermutet, dass die lebensgeschichtlichen Inhalte, Komplexe

und Konflikte bei entsprechender künstlerischer Prädisposition diese
zu weiterer Entfaltung stimulieren können. Man meint also, die hohe
dichterische und künstlerische Reife entwickle sich gelegentlich auf dem Boden
der grossen Prüfungen, der radikalen Konflikte, des unausweichlichen
Dilemmas, sogar auf dem Boden des Scheiterns, des neurotischen Leidens.

Empirische Befunde haben in den letzten Jahren diese These bestätigt.
Ich entnehme sie einem zusammenfassenden Artikel von Cécile Ernst,
erschienen in der «Neuen Zürcher Zeitung»2. Seit Jahren verpflichtet die
amerikanische Universität Iowa bekannte Schriftsteller als Gastdozenten.
Dreissig Schriftsteller, 27 Männer und 3 Frauen, die in den letzten fünfzehn
Jahren in Iowa lasen, stellten sich für eine psychiatrische Untersuchung zur
Verfügung. Man verwendete ein standartisiertes Interview und man
diagnostizierte nach international anerkannten Kriterien.

Die Gruppe bekannter Schriftsteller litt im Vergleich zu einer nach Alter,
Geschlecht und Bildungsstand entsprechenden, dichterisch nicht begabten
Kontrollgruppe wesentlich häufiger an Depressionen mit Krankheitswert.
Sie zeigte auch weitaus häufiger einen Wechsel zwischen depressiven
Zuständen und Episoden mit gesteigertem Glücksgefühl, Aktivität, Tatendrang

und Reizbarkeit. Alkoholmissbrauch kam bei den Schriftstellern
ebenfalls signifikant häufiger vor als bei der Kontrollgruppe. Zwei Suizide
innert fünfzehn Jahren und zahlreiche psychiatrische Behandlungen zeigten

ferner die grössere Gefährdung. Interessanterweise erfolgte kreatives
Schreiben nicht in der Depression — dann sind Selbstkritik und das Gefühl
der Sinnlosigkeit stark. Es erfolgte auch nicht in der Gegenschwankung —
dann hindern Ablenkbarkeit und Sprunghaftigkeit das Denken —, sondern
in einigermassen ausgeglichenen Zwischenzeiten.



598 PSYCHOANALYSE UND LITERATUR

Man kann Neurose als seelisches Kranksein auffassen, das im begrifflichen

Gegensatz zur Kreativität steht, wenn man letztere nur auf dem Boden
einer gesunden psychischen Entfaltung sieht. Mit allem Nachdruck hat
Freud festgestellt, dass er psychoanalytisch nicht die Genialität, sondern
nur die menschlichen Konflikte untersuchen könne, welche dann genial
verarbeitet werden. Was aber Genialität sei, liesse sich psychologisch nicht
aufklären. Das heisst, sie lasse sich nicht wie eine Motivation aus einem
Erleben ableiten.

Heute wiederholt man dasselbe mit anderen Worten. Man meint z.B.:
Nicht die Inhalte des Bewusstseins oder des Unbewussten, nicht die
Abläufe der Lebensgeschichte, sondern erst das Formniveau, die kognitive
und die ästhetische Struktur begründe die Kunst. Neurose und Kreativität
können sich gemeinsam manifestieren, wie schon viele Beobachtungen
nahelegen. Das dürfte wohl daher kommen, dass psychisches Leiden bei
weitem nicht immer zu einer Einengung, Verarmung, Verflachung der
Persönlichkeit führt; oft ist der Fall gerade umgekehrt. Hier wäre es wichtig, die
Frage einmal systematisch zu untersuchen, wie stark Abwehrmassnahmen
und -mechanismen bei neurotischen, schöpferischen Menschen ausgeprägt
sind. Diese Frage ist meines Wissens nicht genügend untersucht worden.
Theoretisch dürfte man aber erwarten, dass die Ausbildung und Ausprägung

starker Abwehrmassnahmen, welche darauf hinzielen, Angst und
sonstige negative Affekte zu binden, gleichzeitig wesentliche Bereiche der
Produktivität vermauern. Durch die Angstabwehr werden wesentliche
psychische Vorstellungen verdrängt, psychische Kräfte im Symptom gebunden,

wesentliche Aspekte des Lebens nicht mehr differenziert wahrgenommen.

Abwehrkräfte binden eine Menge psychischer Energie, die sonst für
andere Zwecke frei würde. Es scheint mir denkbar, dass Abwehrmechanismen

bei psychisch leidenden Dichtern relativ wenig ausgeprägt sind, weshalb

es dann bei ihnen häufiger zu einer Erfahrung der Welttrostlosigkeit
als zur Ausbildung von eigentlichen, klinischen Symptomen kommt. Es
kommt vielmehr zu einer Steigerung des subjektiven Leidens und weniger
zu dessen neurotischer Austragung in einem klinischen Sinne.

Meine These ist jedenfalls die, dass das, was schöpferisch wirkt, nicht die
Neurose an sich, sondern das durch die Neurose bedingte Leiden ist. Das
Leiden öffnet dem Dichter die Tiefe der Existenz, lässt ihn sich mit seinen
Mitmenschen identifizieren, ihr Wortführer werden, sich als deren
Schicksalsgenosse fühlen. Das Leiden beruft ihn dazu, etwas, das auch andere
empfinden wortmächtig und vorbildlich auszusagen und mitzuvollziehen,
so dass diese sich in ihm und seinem Worte neu finden und gewinnen. Freilich

besteht die Begabung des Dichters nicht nur in dieser einen Empfindsamkeit;

sie ist aber oft eine wesentliche Komponente des Genius.



PSYCHOANALYSE UND LITERATUR 599

Die Tatsache, dass dieses Leiden auch neurotisch bedingt sein kann, tut
seiner schöpferischen Funktion keinen Abbruch; vorausgesetzt, dass durch
die Neurose nicht eine wesentliche Einengung der Persönlichkeit resultiert.

Dieser wesentliche Punkt soll klar gesehen werden. Neurose kann den
Menschen chronisch verängstigen, erbittern, dauernd auf sich selber
zurückwerfen, ihn unempfindsam für die Leiden der anderen machen, welche

mit ihm zusammenleben müssen, blind für die Tragik der Gesellschaft,
die er dann nur hasst. Neurose kann die Aufmerksamkeit des einzelnen

ganz auf seine Symptome, seine Hypochondrie, seine Zwänge und Phobien
einengen. Neurose kann den Menschen zu einem Armen machen, der
keinen Sinn mehr für die Schönheit der Welt hat und das Glück anderer nur
beneidet. Derartig geistig arm gewordene Menschen können in ihrer Not
unser Mitempfinden wecken, sie dürfen aber kaum, weder in der Dichtung
noch in ihren alltäglichen Beziehungen, schöpferisch wirken. Schöpferisch
innerhalb der alltäglichen Beziehungen kann aber schon ein einfacher
Mensch sein, der das Wort findet, das für seine Nächsten wesentlich ist. Der
Mensch dagegen, dem der Durchbruch zum Sein in irgendeinem Bereich
nicht gelang, kann als Dichter kaum Bedeutsames ausdrücken.

Hier stellt sich die Frage, ob ein schöpferisches Leiden, das im Keim
durch einen neurotischen Konflikt bedingt ist, durch eine psychonanalyti-
sche Behandlung in einer Weise erleichtert werden könnte, ohne dass dabei
auch die Schöpferkraft des Dichters abnehmen würde. Diese Frage hat sich
der Dichter Rainer Maria Rilke in einer unmissverständlichen Weise
gestellt, dort, wo er in seinem Brief an Lou Salome schreibt: «Ich weiss jetzt,
dass die Analyse für mich nur Sinn hätte, wenn der merkwürdige
Hintergedanke, nicht mehr zu schreiben, den ich mir während der Beendigung des

Malte öfters ab eineArt Erleichterung vor die Nase hängte, mir wirklich ernst
wäre. Dann dürfte man sich die Teufel austreiben lassen, da sie ja im Bürgerlichen

wirklich nur störend und peinlich sind; und gehen die Engel
möglicherweise mit aus, so müsste man auch das als Vereinfachung auffassen und
sich sagen, dass sie ja in einem neuen, nächsten Beruf (welchem sicher
nicht in Verwendung kämen. Aber bin ich der Mensch zu einem solchen
Versuch mit allen Konsequenzen dieses Versuches Oder ist auch das wieder nur
ein Stück verschlagener Produktivität, sich gewissermassen einen anderen
Menschen, statt innerhalb einer Arbeit, in der eigenen, schäbig geworden
Haut vorzustellen von morgen an ?»

Die Frage von Rilke ist grundsätzlich auch von psychiatrischer Seite

aufgenommen worden. Der Psychiater Dracoulidesrät von einer psychoanalytischen

Behandlung künstlerischer Persönlichkeiten ab; er sieht oder
befürchtet, wie Rilke, eine therapeutische Gegenindikation. Es ist denkbar,
dass eine therapeutische Beruhigung dem Dichter den Stachel entziehen
könnte, von dem seine dichterische Produktion abhängt.



600 PSYCHOANALYSE UND LITERATUR

Mir scheint aber, dass man bei der Frage, ob die analytische Behandlung
einer Neurose den mit ihr verwickelten, schöpferischen Kräften den Boden
entziehe, den umgekehrten Gesichtspunkt oft vernachlässigt, dass eine
klinische Neurose nämlich in sehr vielen Fällen einer Einengung der Persönlichkeit

gleichkommt. Meine These ist die, dass die Psychoanalyse im
wesentlichen der dichterischen Begabung keinen Abbruch tut, die Sensibilität

des Dichters nicht vermindert, die Spannkraft des schöpferischen Geistes

durch Bewusstmachung seiner Entwicklung nicht reduziert, sondern
eher erhöht. Psychoanalyse ist Kommunikation, die sich auf jenen tieferen
Bereich erstreckt, der sonst von der Kommunikation ferngehalten wird. Sie
ist Verständnis jenes Bereiches.

Auch darf man die Bedeutung der Therapie nicht überschätzen. Sie
kann die in der Konstitution des Dichters verankerte Sensibilität nicht
beeinflussen, welche Leiden begründet, die ihn befähigen, die Dissonanzen
dieser Welt schöpferisch wahrzunehmen. Dagegen mag die psychoanalytische

Bearbeitung eines infantilen Konfliktes jenen projektiven Zug einer
Neurose heilen, der unnötigen Ballast in der gegenwärtigen Auseinandersetzung

mit der Gesellschaft oder der Existenz mit sich bringt.

Welches sind nun die Grenzen der psychoanalytischen Betrachtungsweise?

Die psychoanalytische Betrachtung des Kunstwerkes wirkt um so

überzeugender, je mehr sie sich ihrer Grenzen bewusst wird. Im folgenden
möchte ich diese Grenzen kennzeichnen.

a) Psychoanalytische Deutungen weisen im wesentlichen auf Inhalte hin:
die Psyche, die Lebensgeschichte, die psychoanalytische Dynamik. Diese
Inhalte lassen sich sowohl beim Künstler als auch beim intellektuell weniger

bedeutenden Patienten wiederfinden. Es ist weder das Unbewusste
noch der Abwehrmechanismus des Ichs, die hier einen Unterschied
zwischen ihnen begründen.

Was den Künstler vom Durchschnittsmenschen unterscheidet, ist die
Form des Ausdrucks, nicht nur der Inhalt des Unbewussten. Formen gehen
aber auf Wurzeln der Persönlichkeit zurück, die sich psychoanalytisch nicht
ganz unterscheiden lassen.

Die Psychoanalyse ist eine Untersuchungsmethode, die vornehmlich auf
dem Gespräch basiert und aus diesem auf verborgene Motivationen
schliesst. Die formgebenden Impulse liegen aber anderswo begründet als
die emotionellen Bedürfnisse und die Abwehrmassnahmen gegen solche.
Die Formanalyse führt nicht auf die Lebensgeschichte zurück; sie bleibt am
untersuchten Phänomen haften, sie kann durch keine anderen Begriffe
ausgedrückt werden als durch solche, die eben die Gestaltsstrukturen
auslegen.



PSYCHOANALYSE UND LITERATUR 601

b) Die Psychoanalyse führt wesentliche Gehalte des Menschen auf onto-
genetisch primitivere Zustände zurück — als deren «Reaktionsbildungen»,
«Sublimationen» usw. Das Wesen des Menschen liegt aber nicht nur in den
elementaren Trieben und Motivationen, die abgewehrt wurden, sondern
auch in den Strukturen, mit denen jene abgewehrt wurden. Die ursprünglichen

Motivationen sind untereinander viel ähnlicher als etwa die ungemein
differenzierten Reaktionsbildungen und Sublimationen. Der Rückweg von
diesen zu primitiven Schichten ist von grossem Interesse, entspricht der
Freilegung eines Kausalmechanismus. Er sagt uns aber über das Wesen des

geistigen Phänomens im Prinzip ebensowenig aus wie die Anatomie der
Hirnrinde, die ebenfalls kausal aller geistigen Tätigkeit zugrunde liegt.
Damit wird die Bedeutung der psychoanalytischen Forschung
ebensowenig abgewertet wie diejenige der Hirnanatomie oder der Neuropsychologie,

deren faszinierende Entwicklung wir gerade in den letzten zwei
Jahrzehnten miterlebt haben. Wir dürfen nie davon ablassen, die physiologischen

oder psychoanalytischen Mittelglieder der geistigen Phänomene zu
untersuchen und als wesentlich realitätsbegründend anzusehen.

c) Als Wissenschaftler, so auch als Psychoanalytiker, stehen wir dem
Kunstwerk immer gegenüber, wir gehen in ihm nicht auf. Sein eigentliches
Wesen erfahren wir freilich erst im Aufnehmen, im Vorgang der Identifikation,

die sich vorbegrifflich erlebend oder phänomenologisch-denkend
vollzieht, jedoch in jedem Falle nicht hinter die Phänomene blickt. Hinter
solchen ist im Hinblick auf das Wesen des Phänomens nichts vorhanden,
das Phänomen begründet sich selbst, d.h. wird von Ordnungen strukturiert,
die nur auf seiner Ebene liegen.

Eine moderne, neue Art der psychoanalytischen Untersuchung der
Dichtung und der Kunst (etwa bei Thomas Mann, Rilke, Wagner, Detter-
ming, 1969) erschliesst ferner folgende Gesichtspunkte:

Die Deutung hat weniger die Beziehung der Dichtung zur
Persönlichkeitsstruktur des Autors als Forschungsgegenstand zu berücksichtigen
(obwohl die Biographie und innere Konflikte des Dichters Voraussetzung
der Dichtung sein mögen) als vielmehr das chronologische Fortschreiten
des analytisch-verstandenen, dichterischen Prozesses von einem Werk zum
anderen. Im Sinne Eisslerskann man sagen, dass die Psychoanalyse «endo-
poetisch» deute. Parallelen zu einer ähnlich «endopoetischen Psychopathologie»

finden wir übrigens bei nicht psychoanalytischen, sondern psychiatrisch

angestellten Untersuchungen.
Die Kunst sei, so sagte Rilke, nichts als die «fortwährende Neigung, die

Konflikte auszugleichen, die unser aus so verschiedenartigen und einander
oft widerstrebenden Elementen sich immer neu bildendes <Ich> gefährden
und spannen». Die analytische Deutung der Inhalte des Kunstwerks lässt



602 PSYCHOANALYSE UND LITERATUR

die Form, die uns ergreift, unangetastet, «verlangsamt aber und verdeutlicht»
jenen Prozess des Ausgleichs, und sie ermöglicht einen «vergrösserten und
erneuten Genuss am gedeuteten Kunstwerk» (Parin). Der genannte Autor
meint, dass eine analytische Deutung die «im Schatten liegenden Vorgänge,
die der Leser nur ahnen würde, klarer hervortreten» lässt, «sie zieht Linien
nach, die dem Leser (sonst) unbewusst bleiben, obwohl sie ihn leiten».

Gewiss dürfte man hier die kritische Frage aufwerfen, ob das rationale
Bewusstmachen des Suizid- und Inzestmotivs in den Werken von Thomas
Mann, oder des Erlösungsmotivs bei Richard Wagner, eine grössere Bedeutung

haben als die einer Erweiterung unseres Spezialwissens. Die
Inkommensurabilität von Wissen und Wirklichkeit, von Wissen und Leben, auf
die Philosophen wie Kierkegaard und Sartre mehrmals hingewiesen haben,
steht hier im Grunde zur Diskussion. Die durch das dichterische Mitbegreifen

bewirkte Katharsis, durch welche beim Leser, Zuhörer, Zuschauer
unbewusste Spannungen zur Entladung kommen, ist wesentlich am ästhetischen

Empfinden mitbeteiligt.

Beispiele von psychologischen Komplexen

Das Leiden des Dichters, von dem wir sprachen, ist eine Landschaft, die
aus grosser Höhe gesehen als allgemeine Melancholie der Existenz erscheinen

mag und die nun, sobald man die Flugrichtung ändert und sie aus der
Nähe, ja schliesslich aus dem mikroskopierenden Winkel der Psychoanalyse

betrachtet, unzählige Varianten aufweist.
Situationen der Ambivalenz, der Zwiespältigkeit gegenüber den

Liebespartnern oder den Aufgaben des Lebens, Abhängigkeiten oder Auflehnung

gegen die Eltern, unlösbare Konflikte der Schuld und der Pflicht,
Eigentümlichkeiten des Liebeslebens, Zerrüttungen der Gesellschaft und
der Familie usw. werden uns in der privaten Lebensgeschichte des Dichters
deutlich. Wiederholen sich im Spiegel ihrer Werke gewisse Leitmotive, so
können wir von «Komplexen» sprechen.

«Komplex» ist ein Begriff, der aus der Psychoanalyse stammt, bekanntlich

von Jung geprägt und von Freud übernommen wurde. Unter psychischem

Komplex versteht man das Zusammengehören vieler affektbelade-
ner Vorstellungen und Verhaltensweisen, die sich alle auf eine oder einige
zentrale Erfahrungen beziehen und oft eine dem Subjekt unbewusste
Komponente haben mögen.

Komplexe bei Dichtern lassen sich durch genaue Kenntnis ihrer Biographien

eindrücklich nachweisen. Der eine fühlte sich oft verfolgt und
missachtet; der andere schämte sich jeweils nachträglich seiner Werke wegen;
der dritte litt unter einem unersättlichen, für ihn demütigenden Hunger



PSYCHOANALYSE UND LITERATUR 603

nach Anerkennung, usw. Kürzlich las ich z.B. in einer Tageszeitung in
einem Aufsatz zum hundertjährigen Todestag von Grillparzer folgende
Zeilen über den Dichter:

«Seinen Namen Grillparzer hasste er. Er war imstande, den eigenen
Namen zu umgehen; war imstande, ihn durch einen Spottnamen zu ersetzen.
Wusste er, was der Name eines Menschen ist? Dass das Streichen eines
Namens dem Streichen eines Daseins gleichkommt Er war ein Selbsttöter.
Was ihm von aussen an Lob und Anerkennung zugebracht wurde, das löste
er in der Säure seiner Zweifel auf. Bis in die Träume übte er solches Quälen:
ersieht im Traum eine Freundin in derLoge des Theaters; sie lacht, sie spottet
über das Stück. Caroline Pichler spricht dann in solchem Zusammenhang
von dem tückischen GespensP, das aus Grillparzers Werken, sowie sie
vollendet sind, herausblicke und ihm sage, dass die Werke nichts taugen. Auch
im Zusammenhang mit der Aufführung der <Ahnfrau> setzt er ins Tagebuch:
<Die Gestalten, die man geschaffen und halb schwebend in die Luft gestellt
hat, vor sich hintreten sich verkörpern zu sehen, den Klang ihrer Fusstritte zu
hören, ist etwas höchst Sonderbares. Die Aufführung. hat auch offenbar
mein Schamgefühl verletzt. Es ist etwas in mir, das sagt, es sei ebenso

unschicklich, das Innere nackt zu zeigen als das Äussere.)»

Das sind blosse Hinweise auf die Psychopathologie eines Dichters; freilich

ergeben sie noch kein zusammenhängendes psychoanalytisches Bild,
vor allem noch keinen Zusammenhang zwischen Biographie und Werk.

Als Beispiel dafür, wie gewisse Komplexe eine dichterische Darstellung
und Verarbeitung finden können, möchte ich nun den Vaterkomplex beim
Manne mit zwei berühmten Fällen anführen. Normalerweise dient die
psychische Abhängigkeit eines Sohnes von seinem Vater nicht nur der Sicherung

materieller Lebensbedürfnisse, die eine Zeitlang vom Sohn kaum
selbständig garantiert werden kann, sondern vom Vater «besorgt» werden
muss. Zu dieser materiellen Sicherung kommt auch die psychologische
Dimension der Beziehung dazu:

a) in der erfahrenen Liebe des Vaters erlebt sich der Junge als angehender

Mann wertvoll, er gewinnt an Selbstsicherheit;
b) in der Revolte gegen den Vater (Ödipuskomplex), welche schliesslich

die Fähigkeit einschliesst, auf das Liebesobjekt (Mutter) zu verzichten,
wird er zum Manne;

in der Auseinandersetzung mit dem Vater und im Austragen von Rivali-
tätsgefühlen kann sich der junge Sohn seiner Männlichkeit im Laufe der
Ich-Entwicklung also mehr und mehr vergewissern;

c) in der Introizierung mancher Aspekte der Männlichkeit des Vaters
kann er seine eigene Selbstidentität besser entwickeln.



604 PSYCHOANALYSE UND LITERATUR

Ein Vaterkomplex im erwachsenen Alter bedeutet aber, dass infantile
Momente die Beziehung lange belasten. Es kann z. B. sein, dass die Abhängigkeit

über Gebühr lange dauert; oder dass diese sich mit Furcht und
Angst paart; dass sie auf andere Autoritäten übertragen wird; dass Abhängigkeit

und Auflehnung sich gegenseitig hemmen usw. Uns geht es hier
nicht um eine Analyse dieser Momente, die wir der
Allgemeinverständlichkeit wegen nur kurz streifen, sondern um Hinweise auf
dichterische Illustrationen des allgemeinen Problems. Der Vaterkomplex,
wie jeder andere Komplex, kann sich in der Dichtung widerspiegeln,
sowohl wenn er dem Autor bewusst ist, als auch wenn er ihm unbewusst ist.
In beiden Fällen kann die Dichtung der Verarbeitung des Komplexes
dienen. Insofern dieser Komplex aber universell, im Grundriss allgemein
menschlich ist, können dann viele Leser vom Dichterwerk angesprochen
werden, freilich in individuell verschiedenem Grade, je nach dem Niveau
der Dichtung, wie auch nach der Intensität des Komplexes beim Leser.

Als Beispiel einer dichterischen Verarbeitung des bewussten Vaterkomplexes

werde ich nun den Brief Kafkas an seinen Vater kurz besprechen.
Als Beispiel der dichterischen Verarbeitung eines zum Teil unbewussten
Vaterkomplexes werde ich nachher eine Erzählung Kubins erwähnen.

Vorausschicken möchte ich noch die Feststellung, dass der Nachweis
eines Vaterkomplexes oder eines sonstigen psychischen Komplexes noch
nicht der Feststellung einer Neurose gleichkommt. Psychische Komplexe
sind viel universeller als die Neurose; starke Ausprägungen eines Komplexes

sind deswegen noch nicht neurotisch. Erst die Art und Weise, wie das
Individuum einen Komplex in seinem privaten Leben, etwa in seinem
Liebesleben, in seinem Beruf, in seiner Einstellung zu den sozialen Autoritäten

lebt, macht die Neurose aus.
Der Brief von Kafka an seinen Vater ist im Jahre 1919 geschrieben worden.

Im November 1919 zog sich Franz Kafka für einige Tage nach Schele-
sen, einem Erholungsort nördlich von Prag, zurück, um sich über seine
augenblickliche — im Grunde genommen aber seit Jahren gleichgebliebene
— Situation klar zu werden. Tatsächlich weiss er zu Beginn der Niederschrift

nicht, zu welcher Erkenntnis ihn dieser Brief führen wird. Zunächst
gibt er grossmütig zu, an der Entfremdung zwischen dem Vater und sich
allein schuld zu sein. Die Beweisführung, dass nur er versagt habe, schlägt
jedoch sogleich in eine leidenschaftliche Anklage gegen den allgewaltigen
Patriarchen um; aus Mangel an Einfühlungsvermögen und Selbstkritik
habe er bei der Erziehung seiner Kinder schwere Fehler begangen, ihnen,
was für Franz Kafka besonders schwer wiegt, ein «Nichts von Judentum»
mitgegeben und ihre Entwicklung dadurch behindert, dass er von ihnen
gleichzeitig unbedingten Gehorsam und Selbständigkeit forderte. Kafka
befreit sich, auch während er seine Situation beschreibt, nicht aus dieser



PSYCHOANALYSE UND LITERATUR 605

Bindung an den Vater, den er seines masslosen Machtanspruches wegen
zugleich fürchtet, liebt und verachtet. Im Gegenteil, er kompliziert die
Beziehungen nur noch mehr, erklärt seine schriftstellerische Betätigung als
«absichtlich in die Länge gezogenen Abschied» von ihm, als Ersatzhandlung
dafür, dass er an der Brust des Vaters nicht klagen konnte, und er begreift
die Unmöglichkeit, aus seinem Bannkreis zu entfliehen: «Manchmal stelle
ich mir die Erdkarte ausgespannt und dich quer über sie hingestreckt vor. » In
dieser Vorstellung kommt nicht nur der Vaterkomplex zum Ausdruck,
sondern jener umfassende, unheilbare «Weltkomplex», ohne den Kafkas
dichterisches Werk undenkbar ist, der seine Existenz jedoch stark beeinträchtigt,

wie vor allem seine wiederholten vergeblichen «Anstrengungen des

Heiratenwollens» zeigen.
Am Ende dieses ausführlichsten und schmerzlichsten autobiographischen

Dokuments Kafkas, in dem er manche Umstände seines Lebens
zweifellos verzerrt darstellt und das von seiner eigenen Überempfindlichkeit

ebenso Zeugnis ablegt wie von dem geistig anspruchsvollen, herrischen
Naturell des Vaters, drückt Franz Kafka die Hoffnung aus, dass sein Brief
«beide ein wenig beruhigen und Leben und Sterben leichter machen werde».

Er hat das Schreiben jedoch nie abgesandt. Diese Unterlassung entsprang
vermutlich der Resignation oder der Einsicht, dass der Vater «in letzter
Instanz recht behalten werde». Neben der bewussteren Komponente dieses

Vaterkomplexes, der Auflehnung, der Anklage, der Aggression, lassen sich
andere Momente am Briefe Kafkas wahrnehmen:

Einmal ist da ein gewisser Mangel an psychischer Männlichkeit. Er hat
sich in seiner Kindheit kaum mit diesem unterdrückenden Vater identifizieren

können, und er hat in seiner Jugendzeit offensichtlich kein alternatives
Vatermodell gefunden. Die mangelhaft interiorisierte Männlichkeit des
Vaters steht ihm also im Wege, nicht nur als unterdrückendes, beängstigendes

Moment, sondern als Spiegelbild einer Männlichkeit, die nie die seine
werden konnte. Alles zum eigenen Wesen Gehörende, das introiziert werden

sollte und doch draussen geblieben ist, wird vom Subjekt als riesen-

gross erlebt; deshalb lesen wir: «Manchmal stelle ich mir die Erdkarte
ausgespannt und dich quer über sie hingestreckt vor.» Für eine Lücke in seiner
unbewussten Selbstidentität als Mann sprechen auch seine vergeblichen
«Anstrengungen» des «Heiratenwollens». Sodann ein zweites Moment: die
Umkehrseite des Vaterkomplexes, die abhängig-kindliche Seite. Erst wenn
wir diese berücksichtigen, können wir verstehen, dass sich mitten in der
leidenschaftlichen Anklage der Wunsch regt, sich an der Brust des Vaters
auszuweinen.

Auch die Tatsache, dass Kafka seinen Brief nie abgeschickt hat, ist
bedeutungsvoll. Kafka fürchtete, dass der Vater das umfangreiche Schriftstück

seiner «advokatorischen Ausdrücke» wegen als spitzfindig oder gar



606 PSYCHOANALYSE UND LITERATUR

als Literatur empfinden würde. Er mag mit dieser Vermutung sachlich
recht gehabt haben. Es ist aber offensichtlich, dass er sich unbewusst mit
dem in seiner Phantasie ablehnenden Vater identifiziert, indem er seinem
Brief advokatorische, spitzfindige Ausdrücke zugrundelegt. Nicht nur
erscheint er hier mit dem phantasierten Vater einig, der seinen Brief als

Literatur empfinden könnte, sondern er schreibt sogar, dass der Vater mit
seiner Ablehung «in der letzten Instanz» recht behalten würde. Er ist ausser-
stande zu erleben, dass der ablehnende Vater sich damit in letzter Instanz
ins Unrecht versetzen und dadurch kleiner vor seinen Augen dastehen
würde. Er kann sich also trotz seiner Auflehnung mit dem Vater nicht wirklich

auseinandersetzen. Eine Auseinandersetzung mit ihm würde einer
Befreiung gleichkommen, unabhängig von den Reaktionen des Vaters, da
es in solchen Fällen nicht darauf ankommt, den Vater zu überzeugen, ihn
nochmals als eine Autorität anzuerkennen, sondern ihn als Autorität
herauszufordern.

Wir sind in einer völlig anderen Situation und Atmosphäre, wenn wir
jetzt einen Roman von Alfred Kubin, «Die andere Seite», besprechen. In
diesem Roman versetzt sich Kubin in ein Traumreich, das von der übrigen
Welt vollkommen abgeschlossen in einem fernen Land liegt. Der Traumstaat

wird von einem Mann namens Patera regiert. Der Palast des
Herrschers gleicht mit seinem grossen Tor und den leeren Fensterhöhlen einem
riesigen Totenschädel. Die von vorneherein gespenstische Atmosphäre
wird immer drohender und unheilvoller. Das Reich zerbröckelt innerlich
und geht schliesslich in ungeheuren Katastrophen zugrunde. Der Untergang

wird durch eine Tierinvasion eingeleitet. Die Tiere vermehren sich mit
wahnsinniger Geschwindigkeit. In den Mauern treten Sprünge auf, alles
Holz wird morsch, das Glas wird trüb, die Stoffe zerfallen. Zum Schluss
ertönen schrille Schreie, ein Stöhnen und Ächzen ringsumher. Eine
Vermählungsgier überfällt alle Lebewesen. Dann erscheint eine riesenhafte,
nackte, männliche Gestalt, die — sich selbst vernichtend — in sich
zusammenschrumpft bis auf ihr riesiges Glied, das sich wie ein Wurm über die
Erde bewegt und in einem der unterirdischen Gänge des Traumreiches
verschwindet.

Entstehungsweise und Inhalt des Romans legen nach dem Psychiater
Winkler eine tiefenpsychologische Interpretation nahe.

«Das Traumreich, in das sich Kubin in seinem Roman hineinbegibt, ist das
Reich des mächtigen Vaters, worauf ja schon der Name des Herrschers
<Patera> verweist. Es ist eine in sich geschlossene, unheimliche Welt ohne
Sicherheit und Geborgenheit. Alles steht unter dem Bann des Vaters; in seiner
Gegenwart erstarrt man zur Holzpuppe. Der Vater selbst hat (wie in dem
Roman beschrieben), viele Gesichter, das Gesicht eines Jünglings, einer Frau,



PSYCHOANALYSE UND LITERATUR 607

eines Kindes, eines Greises, eines Löwen, eines Schakals, eines Hengstes,
eines Vogels, einer Schlange. Sein Antlitz ist voller Runzeln und glatt wie
Stein. In ihm spiegeln sich Hochmut, Gutmütigkeit, Schadenfreude, Hass. In
der Phantasie Alfred Kubins erscheint der Vater also als ein unfassbares,
übermenschliches mythisches Wesen von unendlicher Wandelbarkeit und
ungeheurer Machtvollkommenheit. Beim Untergang des Traumreiches zeigt
sich das eigentliche Wesen der väterlichen Welt: Sie ist Zeugung und Zerstörung

zugleich. Im Orgasmus geht sie zugrunde und der Vater vernichtet sich
selbst, doch in der Vernichtung verwandelt er sich in einen riesigen Phallus,
der sich mit der Erde vermählt.

Psychodynamisch gesehen, ist derphantastische Roman <Die andere Seite»

ein Selbstheilungsversuch. Indem sich Kubin vollkommen seiner Phantasie
überlässt, taucht aus dem Unbewussten die archetypische Gestalt des
dämonischen, zugleich schöpferischen und zerstörerischen Vaters auf, und es
vollzieht sich spontan ein Drama, das mit dem Untergang der väterlichen Welt
endet.»

Diese Interpretation Winklers kann uns als ein kurzes Beispiel
psychodynamischer Auslegung dichterischer Phantasie gelten. Ich möchte versuchen,

die Legitimität solchen Deutens zu verteidigen, indem ich zunächst
die mögliche Kritik vorbringe. Erst nachdem wir das Pro und Kontra sorgsam

erwogen haben, können wir urteilen.

Wir beginnen also mit der Kritik. Obschon sie letzten Endes, wie wir
sehen werden, nicht stichhaltig ist, weist sie doch grundsätzlich auf Grenzen
des Deutens hin.

Man könnte einwenden: Sind wir etwa sicher, dass «Patera» im Sinne des
Autors aus dem Worte «Pater» stammt? Ist es nicht eine blosse Behauptung,

dass die riesenhafte, männliche Gestalt, die dann, sich selbst vernichtend,

zu einem Phallus zusammenschrumpft, der Vater sei? Wie können
wir behaupten, dass die vielen Gesichter — des Jünglings, der Frau, des

Kindes, des Greises, des Löwen, des Schakals, des Hengstes, des Vogels,
der Schlange, verschiedene Seiten und Ausdrucksgestalten des Vaters
verkörpern?

Die Fragen mögen berechtigt klingen; denn wir können ohne stichhaltige
Beweise der tiefenpsychologischen Symbolik nicht so sicher trauen. Bedeutet

die Gestalt des riesenhaften Phallus in den Träumen immer den Vater?
Es hat eine Zeit in der Psychoanalyse gegeben, wo man hoffte, durch das
Studium der Träume und der Mythen die Chiffernsprache des Unbewussten

mit derselben Eindeutigkeit zu entziffern, wie Champollion die ägyptischen

Hyeroglyphen sinngemäss rekonstruierte. Allein, die Erfahrung hat
uns im Laufe der Jahrzehnte mehr und mehr gezeigt, dass psychologische



608 PSYCHOANALYSE UND LITERATUR

Symbole ihrem Wesen nach mehrdeutig bleiben müssen. Es gibt keine
festen Regeln der Übersetzung, es bleibt dem Situationskontext, in dem ein
Symbol auftaucht, sowie auch der Einstellung des Beobachters vorbehalten,

wie sich das Verständnis gestaltet. Ein und dasselbe Traumsymbol
kann z.B. in verschiedenen Weisen verstanden werden, genauso wie ein
Kunstwerk jedem Zeitalter, das es befragt, ein neues Gesicht zeigt. Es gibt
verschiedene Bedeutungsebenen, auf denen ein Traumsymbol entsprechend

der psychischen Entwicklung des Patienten interpretiert werden
kann.

Alles Psychische ist überdeterminiert. Es ist ferner nicht immer auf
rationale Symbole reduzierbar und zerlegbar. Mancher Künstler sagt uns,
dass seine Dichtung, sein Kunstwerk, nur das aussagt, was es phänomenologisch

ausdrückt. Chagall z.B. wehrte sich gegen jeglichen Versuch, seine
Bilder als Symbole aufzufassen: sie seien, meint er, letzte Aussagen. Der
moderne Dichter oder Künstler neigt stark zur Auffassung, dass er ein
Vermittler von metaphysischen Realitäten sei. Freilich kann man derartige
Aussagen wieder als psychischen Widerstand in Frage stellen.

Es gibt im Falle Kubin etwas, das die Symbolik der Vaterthematik über
jeden Zweifel erhebt. In der Autobiographie Alfred Kubins lesen wir:

«In meiner trostlosen Stimmungfand ich, dass die pessimistische
Weltanschauung die einzig richtige ist und schwelgte in diesen Ideen, wodurch meine
allgemeine Unzufriedenheit nur gefördert wurde. In toller, vergrübelter
Stimmung notierte ich mir meist aufSpaziergängen im Englischen Garten
philosophische Einfälle, und schliesslich ersann ich eine seltsame Kosmogonie,
deren sonderbare Grundidee ich hier anführe. Ich stellte mir vor, dass ein an
sich ausserzeitliches, ewig seiendes Prinzip — ich nannte es den Vater — aus
einer unergründlichen Ursache heraus das Selbstbewusstsein — den Sohn —

mit der zu ihm unscheidbar gehörigen Welt schuf. Hier war natürlich ich
selbst der Sohn, der sich selbst so lange es dem eigentlichen riesenhaften, ihn
ja spiegelreflexartig, frei schaffenden Vater angenehm ist, narrt, peinigt und
hetzt. Es kann also ein derartiger Sohn jeden Augenblick mit seiner Welt
verschwinden und in der Überexistenz des Vaters aufgehoben werden. Es gibt
immer nur einen Sohn, von dessen erkennendem Gesichtspunkt aus konnte
man vergleichsweise allegorisch sagen, dass dieserganz äffende und qualvolle
Weltprozess geschieht, damit an dieser Verwirrtheit der Vater erst seine
allmächtige Klarheit und Endlosigkeit merkt. Mit den philosophischen und
poetischen Einzelausführungen des <Sohnes als Weltwanderer> füllte ich oft in
nächtlichen Stunden Dutzende von Heften, die ich vor allen Fragen und
Forschungen meiner Freunde geheimhielt und nur einem einzigen zeigte und
vorlas. Ich habe sie noch zum grössten Teil, doch sind sie meist in so fieberhafter

Hast vollgekritzelt, dass sie nicht mehr zu entziffern sind.»



PSYCHOANALYSE UND LITERATUR 609

Die autobiographischen Notizen Kubins weisen auf die Berechtigung
von psychoanalytischen Deutungen hin, wenn diese nicht bloss am grünen
Tisch gemacht werden, sondern mit den Aussagen des «Patienten» selber
konfrontiert werden können. Es gibt nun einen Idealfall, wo dies auch in
der Kunst einwandfrei möglich ist: dort wo der Künstler sich selbst einer
Psychoanalyse unterzieht.

Dies ist geschehen: Schon im Jahre 1920 erschien eine psychoanalytische

Untersuchung der expressionistischen Kunst von O. Pfister, einem
Schüler Freuds. Ein expressionistischer Maler hatte sich wegen depressiver
Verstimmung in analytische Behandlung begeben. Im Verlauf der Therapie
fertigte der Künstler als Patient einige Porträtskizzen des Therapeuten, ein
skizzenhaftes Selbstporträt und ein ebenso skizzenhaftes Porträt seiner
Frau an. Diese Zeichnungen wurden von Pfister mit Hilfe der psychoanalytischen

Methode angegangen. Der Therapeut sammelte also alle Einfälle
seines Patienten zu den einzelnen Bilddetails. Dabei ergab sich zu den
Porträts, die den Therapeuten darstellen sollten, dass der Maler Züge seines
Vaters und seiner selbst auf den Arzt projiziert hatte, dass es also in der
analytischen Therapie wie üblich zu einer Übertragung gekommen war, die
in den Porträts des Therapeuten ihren Niederschlag fand. Der Maler hatte
seinen Therapeuten als bedrohlich, brutal und destruktiv erlebt und ihn in
den expressionistischen Zeichnungen entsprechend abgebildet. Auch
dann, wenn der Künstler versuchte, eine realistische Porträtzeichnung vom
Therapeuten anzufertigen, mischten sich Züge des Vaters ein. Im weiteren
Verlauf der Therapie fand der Künstler heraus, dass alle von ihm früher
gemalten Bilder von «erlittener oder ausübender Grausamkeit verzerrt»
seien. In seine Bilder hatte sich jeweüs von ihm selbst unbemerkt seine eigene

Grundhaltung, letztlich die unbewältigte Kindheit, eingeschlichen.
Pfister bemerkt dazu: «Die infantile Wirklichkeit legt mit der grössten Frechheit
ihre Eier in das Nest der Gegenwart und macht den Künstler zum Opfer eines

fatalen Anachronismus.» 3

Zum Schluss möchte ich erwähnen, dass gewisse Zusammenhänge
zwischen Kreativität und psychopathologischem Leiden sich meiner Erfahrung

nach sogar auf dem Gebiete der Psychosen feststellen lassen. Ich habe
das bei psychotherapeutisch behandelten Psychotikern wahrgenommen.
Dichtungen, Zeichnungen, Malereien zeugen von der Produktivität, welche
das psychotische Leiden stiften kann, besonders wenn es in der
Psychotherapie dialogisch beantwortet wird. Das psychotische Leiden ermöglicht
Grenzerfahrungen, die an den Tod, die Wiedergeburt, den metaphysischen
Kampf zwischen dem Guten und dem Bösen erinnern. In der Begegnung
mit dem Arzt erfährt sogar der schizophrene Mensch Erschütterungen und
Einblicke in das Sein, die der normalen Sicht verhüllt sind. Wiederum
glaube ich sagen zu können: nicht die Krankheit an sich, sondern das sich



610 PSYCHOANALYSE UND LITERATUR

daraus ergebende Leiden wirkt schöpferisch. Deshalb waren (wie bei den
vorher erwähnten amerikanischen Schriftstellern) nicht die schwersten
Krankheitszustände produktiv, sondern die späteren, durch die
Psychotherapie gemilderten Verläufe.

1 Wir gebrauchen den Begriff der Neurose

hier ohne spezifische Nuancierungen,
die uns in diesem allgemeinen Kontext nicht
interessieren können; wir verstehen die
Neurose vielmehr als Sammelbegriff für
Leiden, das sich aus Persönlichkeitsreaktionen

und -entwicklungen ergibt. — 2 Ernst,
Cécile: Genie und Irrsinn? Eine psychiatrische

Untersuchung an amerikanischen
Schriftstellern. «Neue Zürcher Zeitung»,
18. Januar 1989, Nr. 14. — 3 Vgl. dazu das

Urteil bei Winkler: «Die Untersuchung von

Pfister erscheint deshalb von Interesse, weil
hier am Paradigma eines expressionistischen

Malers gezeigt wird, dass im
Expressionismus unter Umständen eine Entstellung

und Verfälschung objektiver Gegebenheiten

stattfindet, ohne dass sich der Künstler

darüber klar ist, was er eigentlich
darstellt. Pfister vertrat sogar den Standpunkt,
dass die Abkehr des modernen Künstlers
von der Realität notwendigerweise zu
projektiven Verzerrungen führen müsse.»

«
I •weht durch und durch sauber

FFÖ

LEVE
Lever AG Ölten

Für Hygiene und Sauberkeit


	Psychoanalyse und Literatur

