Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift fur Politik, Wirtschaft, Kultur
Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 69 (1989)

Heft: 7-8

Artikel: Kunst der islamischen Welt

Autor: Hottinger, Arnold

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-164679

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-164679
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Arnold Hottinger

Kunst der islamischen Welt

Was Kunst sei, entnehmen wir unserm «musée imaginaire», und dieses
Museum umfasst bei den Westeuropdern primar die grosse eigene Tradi-
tion von den griechischen Statuen und der Vasenmalerei zu den Kathedra-
len des Hochmittelalters, den Bildern, Statuen, Bauwerken der Renais-
sance, zu den verschiedenen, weit auslaufenden «nationalen» Kunsttradi-
tionen der Flamen, der Spanier, der Franzosen, Deutschen, Italiener, Eng-
lander; dann zum Umbruch der modernen Malerei und Plastik (die Archi-
tektur scheint kaum mehr dabei zu sein) bis in die heutige Zeit. Die islami-
sche Kunst kommt dabei manchmal als «Einfluss» zur Geltung auf die
Architektur des Hochmittelalters, als «Lotto» und «Holbein»-Teppich
unter den Fiissen einer Madonna oder auf einem gemalten Altar; als
Importgegenstand wie fatimidische Kristallarbeiten, die als Reliquiare die-
nen, oder mamelukische Prachtgefésse, als Taufbecken fir franzosische
Konigskinder. Als Anregung mit ihrem Licht und Land hat Nordafrika den
reisenden Malern seit dem 19. Jahrhundert und bis auf Klee gedient.

Als Gesamtstrom und Ablauf, der seinen eigenen Wegen folgt, der sei-
nen eigenen Gesetzen untersteht und dem eigene Inhalte innewohnen, ist
islamische Kunst in unseren Bereich eigentlich nur wenigen Fachleuten ver-
traut. Diese pflegen solch spezialisierte Fachleute zu sein, die innerhalb
ithres «musée imaginaire» leben, dass sie es nur in seltenen Ausnahmefallen
fiir notig erachten, sich an die Aussenstehenden zu wenden und ihnen zu
erklaren, was es nun eigentlich mit dieser anderen Kunsttradition fur
Bewandtnisse habe. Gerade weil ihre formale, oft «dekorativ» genannte
Schonheit sooft augenfillig ist, scheint sie ja auch keiner weiteren Erkla-
rung und Darlegung zu bediirfen. Der Fachmann wendet sich rasch den
Detailfragen zu, die den Kenner beschiftigen: welche Schule, welche
Kiinstlernamen, welche Einfliisse, welche handwerklichen und technischen
Verfahren und deren Traditionen; Bautechnik, Baugeschichte, Entziffern
der Inschriften, Ursprung und Entwicklung verschiedener Bautypen und
vieles mehr, das natiirlich ganze Wissenschaften ausmachen kann.

Diese Einzelfragen iiberdecken dann oft die mehr grundsatzliche Frage-
stellung nach der besonderen Eigenheit der islamischen kiinstlerischen
Tradition, die eben doch eine andere ist als die uns vertraute westeuro-
paische. — Man muss vielleicht zuerst sagen, was die islamische Kunst, im
Gegensatz zur westlichen, nicht ist. Sie kennt vieles nicht, was uns als Inbe-



584 KUNST DES ISLAMS

griff der Kunst erscheint: keine Freiplastik; kein Wandbild, schon gar nicht
eins, das man aufhangen konnte; selten eine Fassade, denn man baut um
Innenhofe herum. Nur der verzierte Eingang, der in den Hof oder unter die
Kuppel einflihrt, hat manchmal die Funktion einer «Saugfassade».

Diesem Mangel an dem, was wir «monumentale» Kunst nennen wiirden,
steht eine Bliite von «Kleinkunst» gegeniiber: Wandschmuck geometri-
scher und kalligraphischer Natur, oft aus Kacheln; Gefasse aus glasiertem
Ton und eingelegtem Metall; Miniaturen und Prachtbiicher; kunstvolle
Stoffe aller Art, zur Kleidung, als Teppiche fiir den Boden; die Kalligraphie
ist ein wichtiger Kunstzweig; Schmuck ; Lederarbeiten geometrischer und
dekorativer Art; Prachtwaffen; Glas als Gefasse und Leuchter; geo-
metrisch und mit Schriftzeichen ausgeschmickte Holzarbeiten; Elfen-
beinschnitzereien und vieles mehr. Farbigkeit, mit Vorliebe leuchtende
Farben, die mit einem raffinierten Sinn fiir Harmonie und Kontrast zusam-
mengestellt werden, gehoren wesentlich zu den meisten dieser islamischen
Kunstwerke.

Das Abbilden im monumentalen Stil war verpont. Im Koran gibt es zwar
kein ausdruckliches Bilderverbot; jedoch ist Gott allein der Schopfer, und
von Christus wird im Koran berichtet, er habe Vogel aus Ton gebildet und
ihnen «auf Gottes Geheiss» Leben eingehaucht, so dass sie geflogen seien
(3,49 und 5,110). Die Uberlieferung (Hadith) kennt zwei Berichte, die sich
auf Bilder beziehen. Im einen heisst es, dass Engel in kein Haus eintraten, in
dem sich Bilder befanden; und im anderen wird uberliefert, der Prophet
habe einen bebilderten Vorhang nicht in seinem Haus anbringen wollen,
sondern darauf bestanden, dass er zertrennt und als Kisseniiberzug ver-
wendet werde. Spatere Gelehrte haben herabmildernd kommentiert, zur
Zeit des Propheten habe Grund zur Befiirchtung bestanden, dass jene Bil-
der angebetet werden konnten. Da diese Gefahr spater zuruckgewichen sel,
musse man heute Bilder nicht mehr gleich streng verwerfen. Doch der
wichtigste Hadith (Uberlieferung vom Propheten) und zugleich der tiefsin-
nigste ist jener, der besagt, am jiingsten Tage wiirden die Schopfer von Bil-
dern aufgefordert werden, ihren Gebilden Leben einzuhauchen, und
solange sie dies nicht vermochten, mussten sie Hollenqualen leiden.

Es ware wahrscheinlich zu einfach, aus solchen Vorschriften ableiten zu
wollen, die Kunst habe sich unter ithrem Einfluss in einer bestimmten,
nichtbildlichen Richtung entwickelt. Man durfte der Wahrheit naherkom-
men, wenn man sagt, die spezifischen Interessen der islamischen Kunst ent-
sprechen einem Lebensgefuhl, das weitgehend durch den Islam gepragt ist
— und Dinge wie schopferisch prometheische Auflehnung sind dem Islam
unbekannt. Die griechische Tragodie hat im Islam keine Fortsetzung gefun-
den; die griechische Philosophie, die Naturwissenschaften, die Mathematik
usw. sehr wohl. Da Gott allein der Schopfer ist und da er sogar nach



KUNST DES ISLAMS 585

Moschee-Ampel. Syrien (Aleppo), um 1300. Glas, 34 X 24,8 cm. Der die Form akzentuierende
Dekor besteht aus zwei Schriftfriesen und ornamentalen Zonen.



586 KUNST DES ISLAMS

Ansicht der gangigsten Theologenschule der klassischen und spatklassi-
schen Zeit die Welt jeden Augenblick neu schopft, kann der Muslim sich
nicht mit konkurrenzierender Schopfung (Kreation) befassen, wohl aber
kann er sich mit der Schopfung und ihren Geschopfen abgeben, beschafti-
gen. Dies ist sogar eine fromme Beschaftigung, weil man in der Schopfung
den Schopfer erblicken kann. Den Mystikern lag in besonderem Masse
daran; die Schopfung konnte einen der gesuchten Zugange zu Gott bieten.
Grosse muslimische Kunst ist fast immer mystisch. In der Literatur sind die
Zusammenhange mit der Mystik explizit und bewusst: Menschenliebe und
Gottesliebe werden verschrankt und verschmolzen. In der bildenden Kunst
sind die Zusammenhange versteckter, waren jedoch dem eingeweihten
Beschauer ebenfalls durchaus bekannt.

Am deutlichsten ist dies bei der Kalligraphie, die es erlaubt, einen Text,
oft aus dem Koran, als sichtbare Form in jener Harmonie der Schriftzuge,
die dem Kalligraphen eigen ist, nicht nur zu lesen, sondern zu schauen,
damit mitzuvollziehen; man schwingt in ihm mit. Ornamente besitzen eine
ahnliche Kraft, sie sind Symbole des Kosmos, Hinweise auf ihn, sowohl in
ihrer abstrakt geometrischen Variante, die geordnete Vielfalt und Unend-
lichkeit darstellen kann, wie auch in ihrer organischeren Form aus Ranken
und Blumenelementen, die sich ebenfalls unendlich, aber gesetzesmassig,
wiederholen und die Hinweise sind auf die organische Schopfung. Bei Gar-
tenteppichen geht der Bezug liber den Garten, der seinerseits als
«Paradeison» selbst ein Kosmosabbild darstellt. Miniaturen miussen, im
Gegensatz zu unseren grossfigurigen Bildern, ahnlich «gelesen» werden wie
Kalligraphie. Neben der Geschichte, die sie illustrieren, haben sie oft noch
einen zweiten, geheimeren Sinn. Der Beschreiber einer Miniatur zu Fer-
dausi, in der das weisshaarige Kind Sam hoch auf seinem Felsen erscheint
im Gesprich mit dem Wundervogel Simurgh, wihrend sein Vater Zal, der
den Knaben ausgesetzt hatte, auf den unersteigbaren Felsen hinaufschaut,
deutet zu Recht darauf hin, dass das Bild auch einen mystischen Sinn habe.
Der Begriff Simurgh erschliesst ihn, weil dieser Wundervogel den Mysti-
kern als ein Gottessymbol gilt. Die Aussetzung des Sohnes steht dann fir
die Trennung von Seele und Leib, wobei die Seele bei Gott Zuflucht findet,
aber dann doch in die Welt der Menschen zurlickkehren muss ... .!

Die vielen Bilder vom «Konig» und seinem Hof, vom «Konig» auf der
Jagd usw. haben stets einen Doppelsinn, weil der Konig den HERrN meinen
kann. Kuppeln sind Himmelsgewolbe — weshalb man sie geometrisch aus-
schmiickt —, nicht Abbild, sondern Sinnbild der Spharen und ihrer Har-
monie. Aber auch eine Schale, deren Rand umschriftet und deren Inneres
weiss gelassen ist, kann als ein Himmelsabbild gelten, wie manchmal die
Inschriften andeuten. Wer aus ihr trinkt, beugt sich uber den Himmel und
«trinkt» ihn leer.



KUNST DES ISLAMS 587

Jagdschale. Iran, 7. Jahrhundert. Silber, vergoldet, 4 X 19 cm.

Von hier zur grossen Architektur: Ein Moscheehof, der sich inmitten
eines belebten und iiberdachten Marktes auftut — wie es der Fall der mei-
sten Hauptmoscheen ist, um die der Basar herumzieht, so dass man sie von
aussen kaum sehen kann —, bildet eine reine Offnung von Stille und Licht.
Wenn, wie bei iranischen Moscheen, vier Liwa — hochgezogene offene
Nischen — den Innenhof abgrenzen, wird der Effekt verdichtet. Man tritt in
einen Raumkristall, allein gegeniiber der Offnung; dann kann man weiter-
schreiten entweder in einen ungerichteten Saulenwald, die Gebethalle ara-
bischen Stils, oder in einen iiberkuppelten Grossraum mit glatten Kachel-
winden, der das Paradox eines iiberbauten Offenraums darstellt, dies im
Falle der tiirkischen Kuppelmoschee. Beide Innenrdume sind Weltsym-



588 KUNST DES ISLAMS

bole, besser: Bilder des Kosmos, Labyrinth das eine, Kristall das andere.
Es herrscht nicht die Ausrichtung einer Kirche, nach vorne und oben. Man
begnugt sich mit der diskreten Richtweisung fiir das Gebet durch die
Nische, die freilich besonders geschmiickt werden kann. Doch wenn man
nicht betet, steht, wandelt und liegt man in diesem offenen, ungerichteten
Raum, wie man bestandig in seiner Gegenwart lebt, ja erst durch sie am
Leben bleibt. Naturlich leben die Glaubigen immer in dieser Gegenwart
und durch sie. Doch die Moschee ist der Raum, in dem all jene Dinge und
Sorgen, Zufalle und Zufalligkeiten, die normalerweise eine Tendenz auf-
weisen, sich einzuschieben, wegfallen: die moglichst reine, unmittelbare
Offnung.

Was vom Raum der Moschee gilt, ist auch wahr, wenn freilich in weniger
systematischer Form, von jedem Innenraum, in dem sich muslimisches
Leben abspielt. Im Gegensatz zu unseren Innenraumen «mobliert» man sie
nicht. Im traditionellen muslimischen Leben gibt es keine Tische, Stiihle,
Schranke, Betten, im Sinne unserer Mobel (die freilich inzwischen auch in
die muslimische Welt eingedrungen sind). Man mag Teppiche am Boden
haben, Kissen und tragbare Kleintische zum Essen, Wandnischen, viel-
leicht eine Truhe, um die wenigen Gegenstande darin unterzubringen, die
man zum Leben benotigt. Betten werden zum Schlafen aufgerollt, tagsuber
zusammengerollt und an die Wand gelegt. Gesamthaft gesehen, lebt man,
oder lebte man doch bis ins 19. Jahrhundert, in viel leereren Raumen als im
Westen, deren Wande, Boden und Decken, Fenster unuberdeckt sichtbar
bleiben und dem Blick direkt ausgesetzt sind. Weshalb man sie gerne ver-
ziert; nicht indem man noch andere Gegenstande daran hangt, wie unsere
Bilder, die eine Art simulierten Fensters nach aussen darstellen, sondern
indem man die Wand selbst als den zu schmiickenden Gegenstand nimmt,
Trager von symmetrischen, pflanzlichen und geometrischen Mustern oder
von Schrift- oder Dekorationsbandern, die, wie oben angedeutet, stets
etwas zu tun haben mit Kosmos-Spiegelung und damit auf dessen Schopfer
verweisen. In Palasten wird solche Dekoration der Wiande und Decken
reich ausgefiihrt. Bescheidenere Wohnungen mogen sich mit geweisselten
Wanden begnugen, vor die man Vorhange hangt, wenn sie Nischen aufwei-
sen, auch um die Unterbrechung der Tiireingange zu iiberdecken. Der Tep-
pich als tragbare Bodenverkleidung kommt in all diesen Raumen zu seinem
Recht. Dieses besteht darin, dass er nicht unter etwas zu liegen kommen
sollte, sondern vielmehr sein Recht behauptet als eine ununterbrochene
und nicht uberlagerte Oberflache. Seine Kunst liegt darin, wie diese Ober-
flache gefullt wird, mit Farben und Mustern, und diese Fiillung selbst,
deren Rhythmen und Spiegelungen dahinter liegende Zusammenhange,
ein Gesetz andeuten, dem das Ganze unterstellt ist, sind auch wieder Welt-
bilder und durch sie Erinnerungen an und Hinleitungen auf den Schopfer.



KUNST DES ISLAMS 589

Tier-Teppich mit Medaillon,; Ausschnitt. Persien, zweite Halfte 16. Jahrhundert. Wolle und
Baumwolle, 437 X225 cm.



590 KUNST DES ISLAMS

In der viel grosseren Leere eines traditionellen muslimischen Raumes
wirkt der einzelne Gegenstand ganz anders als in unseren uberfullten Stu-
ben. Man kann ihn auf den Boden stellen oder auf den Teppich und nimmt
ihn von dort in die Hand: Becken; Kerzenhalter; Schale; Buch — im Fall
des Korans mit seinem Stander oder seiner besonderen Truhe; Trinkfla-
sche oder Krug, und die Menschen selbst mit ihren bunten Kleidern aus
wertvollem Stoff kann man von optischer Seite her ebenfalls unter die Ein-
zelelemente einreihen, die solch einen Raum nicht fiillen, sondern ihm
innewohnen.

Unter diesen Umstanden lohnt es sich, einen Gebrauchsgegenstand zum
Kunstwerk zu machen, denn jene FEigenschaften, die uber seine
Gebrauchsfunktion hinausgehen, Form, Farbe, Verzierung, besonderes
Material, kommen wirklich zur Geltung. Es gehort so in den weitgehend
leeren Raum, dass man ihn wirklich ansieht, ihn «lesen muss», wie wir es
von Miniaturen gesagt haben.

Die Grenzen zwischen Gebrauchsgegenstand und Kunstwerk, das medi-
tiert werden kann, weil es etwas bedeutet, werden anders gezogen als bel
uns. Nicht die Zweckfunktion, die er auch besitzt, sondern die Qualitat
eines Gegenstandes macht seinen Wert als Kunstwerk aus. Vielleicht gibt es
gar keine «reinen» Kunstwerke in der islamischen Welt, die einzig als Tra-
ger des kunstlerischen Ausdrucks dienen und keine anderen Zweck haben,
als Kunstwerk zu sein (z.B. eine Statue, ein Bild auf Leinwand); denn sogar
eine Miniatur, die einem Bild in unserem Verstandnis am nachsten kommt,
hat sich von der Nutzfunktion nicht ganz getrennt, die daraus besteht, dass
sie einen Text illustriert. Gewiss oft zum Nutzen von Fursten, deren Fahig-
keit, ihn zu lesen, beschrankt war und die die Geschichte, die man ihnen
vortrug, auch im Bild sehen wollten, gewissermassen, um sie selbst «lesen»
zu konnen. Ein Teppich ist Bodenbelag und Kunstwerk; jedes Tongefass
oder ein jeder Teller, jedes Stiick Stoff, hat seinen praktischen Zweck,
wobei ihnen gleichzeitig mehr oder weniger Bezug und Bedeutung einge-
malt, eingewebt, eingestickt, eingekniipft, eingehammert und eingeschnitzt
werden konnen. Eine Inschrift ist Text und Kunstwerk zugleich; ein Buch-
umschlag kann beides sein, Hiille und Trager hoher raumfullender Kunst
(um das hier irrefiihrende Wort «Dekoration» zu vermeiden).

In der Architektur ist auch die westliche Kunsttradition bereit, keinen
Gegensatz zwischen Funktion und kiinstlerischem Wert zu erblicken; im
Gegenteil, die beiden sollen sich moglichst intim durchdringen. Man kann
sagen, muslimische Kunst sei immer Architektur, indem sie Zweck und aus-
sagekriftige Form verbindet auch und gerade bei einem «Gebrauchsgegen-
stand». Man baut ihn auf zu einem so wohlproportionierten Ding, dass er
ein Spiegelbild und ein Hinweis auf die Schopfung wird, den Kosmos und
seinen Schopfer und Erneuerer.



KUNST DES ISLAMS ' 591

Reliefplatte mit Steinbocken. Iran, 6. Jahrhundert. Stuck, 37X 35 cm.

Was die muslimische Kunst nicht kennt, ist Tragik, Dramatik, Charakter-
zeichnung, ausser in seltenen Randerscheinungen und Ausnahmefallen.
Sogar Portriits, die es im iranischen, indischen und turkischen Bereich gibt,
bleiben meist Idealbilder. Es ist letzten Endes das Interessse einer Kultur,
das sich anderswohin richtet. Gewiss, man soll und man will nicht ver-
suchen, Individuen zu schaffen, weil dies Gottes Privileg bleibt. Vor allem
aber, positiv gesehen, ist man so sehr von der Hauptaufgabe eingenommen,
die darin besteht, die Schopfung, nicht das Geschopf zu reflektieren, dass
diese Aufgabe primar wahrgenommen wird.

Muslimisches Lebensgefiihl, bis zur Wende, die unter europaischem



292 KUNST DES ISLAMS

Einfluss im 19.Jahrhundert beginnt, sucht mitzuschwingen im Rhythmus
der Welt, nicht sich ihm entgegenzustellen im Namen des «Individuums»
oder gar ihn beherrschen zu wollen mit Hilfe der «Wissenschaft» und zum
Zweck grosseren Komforts. Die wichtigsten Kulturleistungen der Muslime
haben stets etwas mit diesem Mitschwingen zu tun. Geographen durchwan-
derten die Lander des Kosmos, beschrieben sie und zeichneten ihn; Astro-
nomen suchten seine Gesetze zu erkennen; die Landwirtschaft blithte in
Garten, das heisst eingefassten Kleinwelten, und in bewasserten Feldern,
deren Wasserrinnen in die Umwelt eingefiigt werden, indem sie sich ihr
anschmiegen; das klassische Beduinengedicht, die Qassida, Mutter aller
spateren Versgebilde, durchlauft die Wiistenlandschaft, den Spuren des
wandernden Stammes folgend und Erinnerungen aufrufend: das kraftig
gebaute Reitkamel, das geliebte Madchen, erjagte Tiere, iiberlistete Feinde,
Landschaften mit ihren Strauchern und Blumen, alles durch ein festes Vers-
mass und einen immer gleichbleibenden Reim zusammengehalten. Die
Verwandtschaft mit dem Teppich und mit der Miniatur ist augenfallig. Die
Schrift, urspriinglich eckig, wurde zum fliessenden Duktus ausgepragt. Die
Musik fliesst, ohne Anfang und Ende, aber mit feineren Tonunterschieden
als die im Westen gebrauchlichen, mehr ein- und nachfiihlend, linear, nicht
blockmassig aufgebaut. Alle aufzahlenden, katalogisierenden und dar-
stellenden Wissenschaften haben in der frithen arabischen Kultur Anklang
und Forderung gefunden, weil sie sich mit den Wundern der Schopfung
befassen; die spateren Zeiten konzentrieren sich dann immer mehr darauf,
dem Schopfer, der hinter dieser Schopfung steht, nachzuspuren, indem sie
die Wege der Mystik beschreiten. «Weg» (Tariga) nennt man einen mysti-
schen Orden und seine spezifische Methode der Gottessuche, weil diese
Suche ebenfalls einen langen, verschlungenen Weg bedeutet, eine Ara-
beske, die der Suchende abschreiten muss. Die bildende Kunst gehort in
diesen Gesamtzusammenhang.

! Berlin, Museum fiir Islamische Kunst, Miniatur aus dem Schah — Name des Schah Tah-
masp. K. Birsch: Sam und Zal, Jahrbuch Preuss. Kulturbesitz, Bd. 14, Berlin 1979, S.179—
192).



	Kunst der islamischen Welt

