
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 69 (1989)

Heft: 7-8

Artikel: Kunst der islamischen Welt

Autor: Hottinger, Arnold

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-164679

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-164679
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Arnold Hottinger

Kunst der islamischen Welt

Was Kunst sei, entnehmen wir unserm «musée imaginaire», und dieses
Museum umfasst bei den Westeuropäern primär die grosse eigene Tradition

von den griechischen Statuen und der Vasenmalerei zu den Kathedralen

des Hochmittelalters, den Bildern, Statuen, Bauwerken der Renaissance,

zu den verschiedenen, weit auslaufenden «nationalen» Kunsttraditionen

der Flamen, der Spanier, der Franzosen, Deutschen, Italiener,
Engländer; dann zum Umbruch der modernen Malerei und Plastik (die Architektur

scheint kaum mehr dabei zu sein) bis in die heutige Zeit. Die islamische

Kunst kommt dabei manchmal als «Einfluss» zur Geltung auf die
Architektur des Hochmittelalters, als «Lotto» und «Holbein»-Teppich
unter den Füssen einer Madonna oder auf einem gemalten Altar; als

Importgegenstand wie fatimidische Kristallarbeiten, die als Reliquiare
dienen, oder mamelukische Prachtgefässe, als Taufbecken für französische
Königskinder. Als Anregung mit ihrem Licht und Land hat Nordafrika den
reisenden Malern seit dem 19. Jahrhundert und bis auf Klee gedient.

Als Gesamtstrom und Ablauf, der seinen eigenen Wegen folgt, der
seinen eigenen Gesetzen untersteht und dem eigene Inhalte innewohnen, ist
islamische Kunst in unseren Bereich eigentlich nur wenigen Fachleuten
vertraut. Diese pflegen solch spezialisierte Fachleute zu sein, die innerhalb
ihres «musée imaginaire» leben, dass sie es nur in seltenen Ausnahmefällen
für nötig erachten, sich an die Aussenstehenden zu wenden und ihnen zu
erklären, was es nun eigentlich mit dieser anderen Kunsttradition für
Bewandtnisse habe. Gerade weil ihre formale, oft «dekorativ» genannte
Schönheit sooft augenfällig ist, scheint sie ja auch keiner weiteren Erklärung

und Darlegung zu bedürfen. Der Fachmann wendet sich rasch den
Detailfragen zu, die den Kenner beschäftigen: welche Schule, welche
Künstlernamen, welche Einflüsse, welche handwerklichen und technischen
Verfahren und deren Traditionen; Bautechnik, Baugeschichte, Entziffern
der Inschriften, Ursprung und Entwicklung verschiedener Bautypen und
vieles mehr, das natürlich ganze Wissenschaften ausmachen kann.

Diese Einzelfragen überdecken dann oft die mehr grundsätzliche
Fragestellung nach der besonderen Eigenheit der islamischen künstlerischen
Tradition, die eben doch eine andere ist als die uns vertraute westeuropäische.

— Man muss vielleicht zuerst sagen, was die islamische Kunst, im
Gegensatz zur westlichen, nicht ist. Sie kennt vieles nicht, was uns als Inbe-



584 KUNST DES ISLAMS

griff der Kunst erscheint: keine Freiplastik; kein Wandbild, schon gar nicht
eins, das man aufhängen könnte; selten eine Fassade, denn man baut um
Innenhöfe herum. Nur der verzierte Eingang, der in den Hof oder unter die
Kuppel einführt, hat manchmal die Funktion einer «Saugfassade».

Diesem Mangel an dem, was wir «monumentale» Kunst nennen würden,
steht eine Blüte von «Kleinkunst» gegenüber: Wandschmuck geometrischer

und kalligraphischer Natur, oft aus Kacheln; Gefässe aus glasiertem
Ton und eingelegtem Metall; Miniaturen und Prachtbücher; kunstvolle
Stoffe aller Art, zur Kleidung, als Teppiche für den Boden; die Kalligraphie
ist ein wichtiger Kunstzweig ; Schmuck ; Lederarbeiten geometrischer und
dekorativer Art; Prachtwaffen; Glas als Gefässe und Leuchter;
geometrisch und mit Schriftzeichen ausgeschmückte Holzarbeiten;
Elfenbeinschnitzereien und vieles mehr. Farbigkeit, mit Vorliebe leuchtende
Farben, die mit einem raffinierten Sinn für Harmonie und Kontrast
zusammengestellt werden, gehören wesentlich zu den meisten dieser islamischen
Kunstwerke.

Das Abbilden im monumentalen Stil war verpönt. Im Koran gibt es zwar
kein ausdrückliches Bilderverbot; jedoch ist Gott allein der Schöpfer, und
von Christus wird im Koran berichtet, er habe Vögel aus Ton gebildet und
ihnen «auf Gottes Geheiss» Leben eingehaucht, so dass sie geflogen seien

(3,49 und 5,110). Die Überlieferung (Hadith) kennt zwei Berichte, die sich
auf Bilder beziehen. Im einen heisst es, dass Engel in kein Haus einträten, in
dem sich Bilder befänden; und im anderen wird überliefert, der Prophet
habe einen bebilderten Vorhang nicht in seinem Haus anbringen wollen,
sondern darauf bestanden, dass er zertrennt und als Kissenüberzug
verwendet werde. Spätere Gelehrte haben herabmildernd kommentiert, zur
Zeit des Propheten habe Grund zur Befürchtung bestanden, dass jene Bilder

angebetet werden könnten. Da diese Gefahr später zurückgewichen sei,
müsse man heute Bilder nicht mehr gleich streng verwerfen. Doch der
wichtigste Hadith (Überlieferung vom Propheten) und zugleich der tiefsinnigste

ist jener, der besagt, am jüngsten Tage würden die Schöpfer von
Bildern aufgefordert werden, ihren Gebilden Leben einzuhauchen, und
solange sie dies nicht vermöchten, müssten sie Höllenqualen leiden.

Es wäre wahrscheinlich zu einfach, aus solchen Vorschriften ableiten zu
wollen, die Kunst habe sich unter ihrem Einfluss in einer bestimmten,
nichtbildlichen Richtung entwickelt. Man dürfte der Wahrheit näherkommen,

wenn man sagt, die spezifischen Interessen der islamischen Kunst
entsprechen einem Lebensgefühl, das weitgehend durch den Islam geprägt ist
— und Dinge wie schöpferisch prometheische Auflehnung sind dem Islam
unbekannt. Die griechische Tragödie hat im Islam keine Fortsetzung gefunden

; die griechische Philosophie, die Naturwissenschaften, die Mathematik
usw. sehr wohl. Da Gott allein der Schöpfer ist und da er sogar nach



KUNST DES ISLAMS 585

10*

«*

f+L

V

ik %

3*gS
tWip*

J

»
IHBH

**

#

Moschee-Ampel. Syrien (Aleppo), um 1300. Glas, 34X24,8 cm. Der die Form akzentuierende

Dekor besteht aus zwei Schriftfriesen und ornamentalen Zonen.



586 KUNST DES ISLAMS

Ansicht der gängigsten Theologenschule der klassischen und spätklassischen

Zeit die Welt jeden Augenblick neu schöpft, kann der Muslim sich
nicht mit konkurrenzierender Schöpfung (Kreation) befassen, wohl aber
kann er sich mit der Schöpfung und ihren Geschöpfen abgeben, beschäftigen.

Dies ist sogar eine fromme Beschäftigung, weil man in der Schöpfung
den Schöpfer erblicken kann. Den Mystikern lag in besonderem Masse
daran; die Schöpfung konnte einen der gesuchten Zugänge zu Gott bieten.
Grosse muslimische Kunst ist fast immer mystisch. In der Literatur sind die
Zusammenhänge mit der Mystik explizit und bewusst: Menschenliebe und
Gottesliebe werden verschränkt und verschmolzen. In der bildenden Kunst
sind die Zusammenhänge versteckter, waren jedoch dem eingeweihten
Beschauer ebenfalls durchaus bekannt.

Am deutlichsten ist dies bei der Kalligraphie, die es erlaubt, einen Text,
oft aus dem Koran, als sichtbare Form in jener Harmonie der Schriftzüge,
die dem Kalligraphen eigen ist, nicht nur zu lesen, sondern zu schauen,
damit mitzuvollziehen; man schwingt in ihm mit. Ornamente besitzen eine
ähnliche Kraft, sie sind Symbole des Kosmos, Hinweise auf ihn, sowohl in
ihrer abstrakt geometrischen Variante, die geordnete Vielfalt und Unendlichkeit

darstellen kann, wie auch in ihrer organischeren Form aus Ranken
und Blumenelementen, die sich ebenfalls unendlich, aber gesetzesmässig,
wiederholen und die Hinweise sind auf die organische Schöpfung. Bei
Gartenteppichen geht der Bezug über den Garten, der seinerseits als
«Paradeison» selbst ein Kosmosabbild darstellt. Miniaturen müssen, im
Gegensatz zu unseren grossfigurigen Bildern, ähnlich «gelesen» werden wie
Kalligraphie. Neben der Geschichte, die sie illustrieren, haben sie oft noch
einen zweiten, geheimeren Sinn. Der Beschreiber einer Miniatur zu Fer-
dausi, in der das weisshaarige Kind Sâm hoch auf seinem Felsen erscheint
im Gespräch mit dem Wundervogel Simurgh, während sein Vater Zâl, der
den Knaben ausgesetzt hatte, auf den unersteigbaren Felsen hinaufschaut,
deutet zu Recht darauf hin, dass das Bild auch einen mystischen Sinn habe.
Der Begriff Simurgh erschliesst ihn, weil dieser Wundervogel den Mystikern

als ein Gottessymbol gilt. Die Aussetzung des Sohnes steht dann für
die Trennung von Seele und Leib, wobei die Seele bei Gott Zuflucht findet,
aber dann doch in die Welt der Menschen zurückkehren muss...'

Die vielen Bilder vom «König» und seinem Hof, vom «König» auf der
Jagd usw. haben stets einen Doppelsinn, weil der König den Herrn meinen
kann. Kuppeln sind Himmelsgewölbe — weshalb man sie geometrisch
ausschmückt —, nicht Abbild, sondern Sinnbild der Sphären und ihrer
Harmonie. Aber auch eine Schale, deren Rand umschriftet und deren Inneres
weiss gelassen ist, kann als ein Himmelsabbild gelten, wie manchmal die
Inschriften andeuten. Wer aus ihr trinkt, beugt sich über den Himmel und
«trinkt» ihn leer.



KUNST DES ISLAMS 587

SBJf-i

Kl

Ps

^¦

>\
W?

Jagdschale. Iran, 7. Jahrhundert. Silber, vergoldet, 4X19 cm.

Von hier zur grossen Architektur: Ein Moscheehof, der sich inmitten
eines belebten und überdachten Marktes auftut — wie es der Fall der meisten

Hauptmoscheen ist, um die der Basar herumzieht, so dass man sie von
aussen kaum sehen kann —, bildet eine reine Öffnung von Stille und Licht.
Wenn, wie bei iranischen Moscheen, vier Liwa — hochgezogene offene

Nischen — den Innenhof abgrenzen, wird der Effekt verdichtet. Man tritt in

einen Raumkristall, allein gegenüber der Öffnung; dann kann man
weiterschreiten entweder in einen ungerichteten Säulenwald, die Gebethalle
arabischen Stils, oder in einen überkuppelten Grossraum mit glatten
Kachelwänden, der das Paradox eines überbauten Offenraums darstellt, dies im
Falle der türkischen Kuppelmoschee. Beide Innenräume sind Weltsym-



588 KUNST DES ISLAMS

bole, besser: Bilder des Kosmos, Labyrinth das eine, Kristall das andere.
Es herrscht nicht die Ausrichtung einer Kirche, nach vorne und oben. Man
begnügt sich mit der diskreten Richtweisung für das Gebet durch die
Nische, die freilich besonders geschmückt werden kann. Doch wenn man
nicht betet, steht, wandelt und liegt man in diesem offenen, ungerichteten
Raum, wie man beständig in seiner Gegenwart lebt, ja erst durch sie am
Leben bleibt. Natürlich leben die Gläubigen immer in dieser Gegenwart
und durch sie. Doch die Moschee ist der Raum, in dem all jene Dinge und
Sorgen, Zufälle und Zufälligkeiten, die normalerweise eine Tendenz
aufweisen, sich einzuschieben, wegfallen: die möglichst reine, unmittelbare
Öffnung.

Was vom Raum der Moschee gilt, ist auch wahr, wenn freilich in weniger
systematischer Form, von jedem Innenraum, in dem sich muslimisches
Leben abspielt. Im Gegensatz zu unseren Innenräumen «möbliert» man sie
nicht. Im traditionellen muslimischen Leben gibt es keine Tische, Stühle,
Schränke, Betten, im Sinne unserer Möbel (die freilich inzwischen auch in
die muslimische Welt eingedrungen sind). Man mag Teppiche am Boden
haben, Kissen und tragbare Kleintische zum Essen, Wandnischen,
vielleicht eine Truhe, um die wenigen Gegenstände darin unterzubringen, die
man zum Leben benötigt. Betten werden zum Schlafen aufgerollt, tagsüber
zusammengerollt und an die Wand gelegt. Gesamthaft gesehen, lebt man,
oder lebte man doch bis ins 19. Jahrhundert, in viel leereren Räumen als im
Westen, deren Wände, Böden und Decken, Fenster unüberdeckt sichtbar
bleiben und dem Blick direkt ausgesetzt sind. Weshalb man sie gerne
verziert; nicht indem man noch andere Gegenstände daran hängt, wie unsere
Bilder, die eine Art simulierten Fensters nach aussen darstellen, sondern
indem man die Wand selbst als den zu schmückenden Gegenstand nimmt,
Träger von symmetrischen, pflanzlichen und geometrischen Mustern oder
von Schrift- oder Dekorationsbändern, die, wie oben angedeutet, stets
etwas zu tun haben mit Kosmos-Spiegelung und damit auf dessen Schöpfer
verweisen. In Palästen wird solche Dekoration der Wände und Decken
reich ausgeführt. Bescheidenere Wohnungen mögen sich mit geweisselten
Wänden begnügen, vor die man Vorhänge hängt, wenn sie Nischen aufweisen,

auch um die Unterbrechung der Türeingänge zu überdecken. Der Teppich

als tragbare Bodenverkleidung kommt in all diesen Räumen zu seinem
Recht. Dieses besteht darin, dass er nicht unter etwas zu liegen kommen
sollte, sondern vielmehr sein Recht behauptet als eine ununterbrochene
und nicht überlagerte Oberfläche. Seine Kunst liegt darin, wie diese Oberfläche

gefüllt wird, mit Farben und Mustern, und diese Füllung selbst,
deren Rhythmen und Spiegelungen dahinter liegende Zusammenhänge,
ein Gesetz andeuten, dem das Ganze unterstellt ist, sind auch wieder
Weltbilder und durch sie Erinnerungen an und Hinleitungen auf den Schöpfer.



KUNST DES ISLAMS 589

wri ¦M

ü-n "*
Là,

1

6o
<lJ4 s

b.#

t
«tf
^.-' ^-t >

¦«

¦•>.

K J-yr>

S- a
f>«;Hii

Tier-Teppich mit Medaillon; Ausschnitt. Persien, zweite Hälfte 16. Jahrhundert. Wolle und
Baumwolle, 437X225 cm.



590 KUNST DES ISLAMS

In der viel grösseren Leere eines traditionellen muslimischen Raumes
wirkt der einzelne Gegenstand ganz anders als in unseren überfüllten
Stuben. Man kann ihn auf den Boden stellen oder auf den Teppich und nimmt
ihn von dort in die Hand: Becken; Kerzenhalter; Schale; Buch — im Fall
des Korans mit seinem Ständer oder seiner besonderen Truhe; Trinkflasche

oder Krug, und die Menschen selbst mit ihren bunten Kleidern aus
wertvollem Stoff kann man von optischer Seite her ebenfalls unter die
Einzelelemente einreihen, die solch einen Raum nicht füllen, sondern ihm
innewohnen.

Unter diesen Umständen lohnt es sich, einen Gebrauchsgegenstand zum
Kunstwerk zu machen, denn jene Eigenschaften, die über seine
Gebrauchsfunktion hinausgehen, Form, Farbe, Verzierung, besonderes
Material, kommen wirklich zur Geltung. Es gehört so in den weitgehend
leeren Raum, dass man ihn wirklich ansieht, ihn «lesen muss», wie wir es

von Miniaturen gesagt haben.
Die Grenzen zwischen Gebrauchsgegenstand und Kunstwerk, das meditiert

werden kann, weil es etwas bedeutet, werden anders gezogen als bei
uns. Nicht die Zweckfunktion, die er auch besitzt, sondern die Qualität
eines Gegenstandes macht seinen Wert als Kunstwerk aus. Vielleicht gibt es

gar keine «reinen» Kunstwerke in der islamischen Welt, die einzig als Träger

des künstlerischen Ausdrucks dienen und keine anderen Zweck haben,
als Kunstwerk zu sein (z.B. eine Statue, ein Bild auf Leinwand); denn sogar
eine Miniatur, die einem Bild in unserem Verständnis am nächsten kommt,
hat sich von der Nutzfunktion nicht ganz getrennt, die daraus besteht, dass
sie einen Text illustriert. Gewiss oft zum Nutzen von Fürsten, deren Fähigkeit,

ihn zu lesen, beschränkt war und die die Geschichte, die man ihnen
vortrug, auch im Bild sehen wollten, gewissermassen, um sie selbst «lesen»

zu können. Ein Teppich ist Bodenbelag und Kunstwerk; jedes Tongefäss
oder ein jeder Teller, jedes Stück Stoff, hat seinen praktischen Zweck,
wobei ihnen gleichzeitig mehr oder weniger Bezug und Bedeutung eingemalt,

eingewebt, eingestickt, eingeknüpft, eingehämmert und eingeschnitzt
werden können. Eine Inschrift ist Text und Kunstwerk zugleich; ein
Buchumschlag kann beides sein, Hülle und Träger hoher raumfüllender Kunst
(um das hier irreführende Wort «Dekoration» zu vermeiden).

In der Architektur ist auch die westliche Kunsttradition bereit, keinen
Gegensatz zwischen Funktion und künstlerischem Wert zu erblicken; im
Gegenteil, die beiden sollen sich möglichst intim durchdringen. Man kann

sagen, muslimische Kunst sei immer Architektur, indem sie Zweck und
aussagekräftige Form verbindet auch und gerade bei einem «Gebrauchsgegenstand».

Man baut ihn auf zu einem so wohlproportionierten Ding, dass er
ein Spiegelbild und ein Hinweis auf die Schöpfung wird, den Kosmos und
seinen Schöpfer und Erneuerer.



KUNST DES ISLAMS 591

\ <,:-.)¦ P,;m<

U
%

:

W^
% 'S

c

:
¦*

Reliefplatte mit Steinböcken. Iran, 6. Jahrhunden. Stuck, 37X35 cm.

Was die muslimische Kunst nicht kennt, ist Tragik, Dramatik, Charakterzeichnung,

ausser in seltenen Randerscheinungen und Ausnahmefällen.

Sogar Porträts, die es im iranischen, indischen und türkischen Bereich gibt,
bleiben meist Idealbilder. Es ist letzten Endes das Interessse einer Kultur,
das sich anderswohin richtet. Gewiss, man soll und man will nicht
versuchen, Individuen zu schaffen, weil dies Gottes Privileg bleibt. Vor allem

aber, positiv gesehen, ist man so sehr von der Hauptaufgabe eingenommen,
die darin besteht, die Schöpfung, nicht das Geschöpf zu reflektieren, dass

diese Aufgabe primär wahrgenommen wird.
Muslimisches Lebensgefühl, bis zur Wende, die unter europäischem



592 KUNST DES ISLAMS

Einfluss im 19. Jahrhundert beginnt, sucht mitzuschwingen im Rhythmus
der Welt, nicht sich ihm entgegenzustellen im Namen des «Individuums»
oder gar ihn beherrschen zu wollen mit Hilfe der «Wissenschaft» und zum
Zweck grösseren Komforts. Die wichtigsten Kulturleistungen der Muslime
haben stets etwas mit diesem Mitschwingen zu tun. Geographen durchwanderten

die Länder des Kosmos, beschrieben sie und zeichneten ihn;
Astronomen suchten seine Gesetze zu erkennen; die Landwirtschaft blühte in
Gärten, das heisst eingefassten Kleinwelten, und in bewässerten Feldern,
deren Wasserrinnen in die Umwelt eingefügt werden, indem sie sich ihr
anschmiegen; das klassische Beduinengedicht, die Qassida, Mutter aller
späteren Versgebilde, durchläuft die Wüstenlandschaft, den Spuren des
wandernden Stammes folgend und Erinnerungen aufrufend: das kräftig
gebaute Reitkamel, das geliebte Mädchen, erjagte Tiere, überlistete Feinde,
Landschaften mit ihren Sträuchern und Blumen, alles durch ein festes Vers-
mass und einen immer gleichbleibenden Reim zusammengehalten. Die
Verwandtschaft mit dem Teppich und mit der Miniatur ist augenfällig. Die
Schrift, ursprünglich eckig, wurde zum fliessenden Duktus ausgeprägt. Die
Musik fliesst, ohne Anfang und Ende, aber mit feineren Tonunterschieden
als die im Westen gebräuchlichen, mehr ein- und nachfühlend, linear, nicht
blockmässig aufgebaut. Alle aufzählenden, katalogisierenden und
darstellenden Wissenschaften haben in der frühen arabischen Kultur Anklang
und Förderung gefunden, weil sie sich mit den Wundern der Schöpfung
befassen; die späteren Zeiten konzentrieren sich dann immer mehr darauf,
dem Schöpfer, der hinter dieser Schöpfung steht, nachzuspüren, indem sie
die Wege der Mystik beschreiten. «Weg» (Tariqa) nennt man einen mystischen

Orden und seine spezifische Methode der Gottessuche, weil diese
Suche ebenfalls einen langen, verschlungenen Weg bedeutet, eine
Arabeske, die der Suchende abschreiten muss. Die bildende Kunst gehört in
diesen Gesamtzusammenhang.

1 Berlin, Museum für Islamische Kunst, Miniatur aus dem Schah — Name des Schah Tah-

masp. K. Birsch: Sam und Zal, Jahrbuch Preuss. Kulturbesitz, Bd. 14, Berlin 1979, S. 179—

192).


	Kunst der islamischen Welt

