Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift fur Politik, Wirtschaft, Kultur
Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 69 (1989)

Heft: 7-8

Artikel: Mythen um Johannes XXIII. : zwischen Unterschatzung und
Uberh6hung

Autor: Conzemius, Victor

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-164678

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-164678
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Victor Conzemius

Mythen um Johannes XXIII. *

Zwischen Unterschatzung und Uberhohung

Nicht nur die Antike, sondern auch eine aufgeklarte Zeit wie die unsrige
kommt ohne Mythen nicht aus. Der Mythos ist allgegenwartig; sogar in
politischen Systemen besitzt er heute noch eine die Grundlagen des Staates
bestimmende Funktion'. Unechte Mythen, um deren Aufhellung Roland
Barthes sich sosehr miihte, haben Hochkonjunktur. Die Werbung produ-
ziert sie fur den Tagesgebrauch; auf hoherem Niveau bereiten die Ideolo-
gen sie fiir die Bediirfnisse der Massen zu, um diese fiir ihre Interessen
gefligig zu machen. In bestimmten Gesellschaftssystemen, so im kommuni-
stischen Herrschaftsbereich, konnte ein Machttrager wie Stalin die Kontu-
ren seines eigenen Mythos bestimmen und laufend neuen Bediirfnissen
anpassen®. Die Entmythologisierung findet deshalb dort, wie wir das heute
in der Sowjetunion beobachten konnen, besonders geeignete Objekte.

Religiose Systeme sind nicht weniger anfillig fiir Mythenbildung. Bei
solchen, die eine starke monarchisch-hierarchische Struktur besitzen und
dem Amtstrager charismatische Funktionen zuschreiben, kann die Person
des Amtstragers zum Gegenstand des Mythos werden. Die Mythenbildner
knupfen hier an Sekundarmerkmale an und konstruieren einen Pseudo-
mythos, um ihren kirchenpolitischen Zielen grosseren Nachdruck zu ver-
leihen. Eine Personlichkeit wie Johannes XXIIL ist in besonderer Weise
geeignet, die kirchliche Mythenproduktion anzukurbeln.

Blenden wir zurtick ins Jahr 1958, dem Jahr der Wahl Angelo Roncallis,
des Patriarchen von Venedig, zum Papst. Als der Gewahlte auf der Loggia
des Petersdomes erschien, entrang sich manchen Kehlen der enttauschte
Ruf, «un grasso», ein Dicker. Der Kontrast zur herrscherlichen Erschei-
nung seines Vorgangers, des aristokratischen Pius XII., war zu manifest, um
sich nicht in Gefiihlen der Enttauschung, ja Niedergeschlagenheit, zu aus-
sern. Bose Geschichten zirkulierten tiber den Neugewahlten. Als Nuntius
in Frankreich habe er fleissig nach Rom rapportiert und die Arbeiterprie-
ster zu Fall gebracht. De-Nunziator hatten die Franzosen ihn am liebsten
genannt. Leute, die sich selber gerne als kritische Journalisten und Theolo-
gen bezeichneten, hatten den 78jahrigen bald auf einen eingangigen Begriff
gebracht: Ubergangspapst. Schon sein Alter legte nahe, dass es sich um eine
Verlegenheitslosung handelte. Der natiirliche Gang menschlicher Dinge
wiirde in Bilde bewirken, dass eine strahlende Personlichkeit diesen lie-
benswurdigen Dickwanst abloste.



570 JOHANNES XXIII.

Doch es kam anders, als kluge Leute es damals wissen wollten. Als
Johannes XXIII. am 3. Juni 1963 nach knapp fiinfjahriger Amtszeit starb,
war die Trauer echt und allgemein. Die franzosischen Pastoren Charles
Westphal und Georges Casalis bezeugten, dass zum ersten Mal in der
Geschichte die Protestanten einen Papst betrauerten. Die belgische Zei-
tung «Le journal de Charleroi», ein Blatt, dem man alles andere als klerikale
Gesmnnung vorwerfen konnte, behauptete, seit dem Tode von Franklin
Delano Roosevelt sei die Welt nicht mehr so solidarisch in ihrer Trauer
gewesen.

Was war geschehen? Wie konnte dieser gutmiitige alte Mann aus dem
Bergamaskerland in so kurzer Zeit die Auffassung der Weltoffentlichkeit
uber seine Person revolutionieren? Der besondere Stil seiner Amtsfithrung
und die iiberwaltigende Ausstrahlung seiner Personlichkeit, welche Glau-
ben und Menschlichkeit in einer natiirlichen Synthese verband, die
gewitzte Leute im allgemeinen fiir unmoglich halten, gewannen ihm die
Herzen vieler. Doch vor allem war es seine Ankiindigung eines Konzils, die
ihm in der christlichen Okumene Sympathien einbrachte: eines Konzils,
das sich nicht mit Verurteilungen von Irrtiimern und Warnungen vor
Gefahren, auch nicht mit Appellen zur Riickkehr der getrennten Christen
nach Rom abgeben wiirde, sondern ein Aggiornamento der katholischen
Kirche anstrebte. Aggiornamento hiess nicht Anpassung an die Zeit und
Preisgabe der Tradition, auch nicht Modernisierung, sondern Heutigwer-
den der Kirche in einer veranderten Zeit. So formulierte es Johannes
XXIII. in seiner Eroffnungsrede zum Konzil.

«Von der neubelebten Gesamtlehre der Kirche ausgehend, erwartet die
ganze Welt einen Sprung nach vorwarts in der Wahrheitsergriindung und in
der Gewissensbildung. Dabei muss man sich genau an die authentische
Lehre halten, aber auch diese entsprechend den Forschungsmethoden des
modernen Denkens durcharbeiten und darlegen, denn etwas anderes ist
die Substanz der alten Lehre, etwas anderes die Formulierung ihrer Ein-
kleidung: darauf ist grosses Gewicht zu legen, auch wenn es Geduld
braucht. Man muss daran arbeiten und die Fragen, die sich stellen, klédren,
denn das Lehramt hat seinem Wesen nach der Seelsorge zu dienen.»

Ausserhalb des kirchlichen Raumes war es die unverstellte Herzlichkeit
seines Wesens, die ihm die Sympathien derer gewann, die die Botschaft des
Christentums wohl horen, aber ihre Verkiinder nicht an ihrem Anspruch,
sondern an ihrer menschlichen Lauterkeit messen. Von diesen zwei Seiten
her, der christlichen und der nichtchristlichen Okumene, wuchsen dem
alten Mann innerhalb weniger Monate zahlreiche Sympathien zu. Er selber
war uber ihr Ausmass erstaunt. Seine Selbstironie, sein spontaner Humor,
seine schlichten und nicht mediengezielten Gesten der Menschlichkeit
ruhrten die Menschen.



JOHANNES XXIIIL 571

Der Mythos bemachtigte sich seiner. Was bei seiner Wahl zunachst
gegen ihn gesprochen hatte, der Kontrast zu dem asketisch-atherischen
Pius XII., iiberbordete nun in einer Art kultischer Verehrung. Zahllose
Anekdoten, die wenigsten auf ihn selber zurlickgehend, machten die
Runde. Sie belebten eine bestimmte, bis heute sich selber reproduzierende
Literaturgattung, die meint, es sei erst der Beweis zu erbringen, dass der
Papst ein Mensch sei, der lachen und Spass machen konne wie andere. Was
wahr ist an diesen Geschichten, das mogen andere bestimmen. Loris Capo-
villa, der frihere Sekretar des Papstes, bestreitet zum Beispiel, dass der
zum gefliigelten Wort avancierte Ausspruch iiber das Konzil als Offnung
der Fenster, damit frische Luft hereinkomme, auf Johannes XXIII. zuruck-
gehe, so zutreffend auch das Bild den Gesamtvorgang der Konzilsinitiative
ausdriicken mag. Es erschienen die ersten Biographien, eine davon von
Johannes selber durchgesehen: Er fand sie zu lobhudelnd im Blick auf
seine Person. Nahezu jedes Land legte sich in regionaler Version eine
eigene Biographie des neuen Papstes zu.

Uber den geistigen Werdegang, iiber die innere Entwicklung Angelo
Roncallis wusste man sehr wenig. Wohl hatte er einiges veroffentlicht, Vor-
trage, eine Biographie des Bischofs Radini-Tedeschi von Bergamo, dem er
selber zu Beginn dieses Jahrhunderts als Sekretar gedient hatte, und meh-
rere umfangreiche Bande der Visitationsakten des Erzbischofs Karl Borro-
meo von Mailand. Das waren wohl einige Orientierungsmarken; den Blick
in das Innenleben des Bergamasker Bauernsohnes gaben sie nicht frei.

Die Aufzeichnungen

Diese Situation dnderte sich nach dem Tod des Papstes, als sein Nach-
lassverwalter und Sekretar, Loris Capovilla, in Schiiben Briefe, Aufzeich-
nungen und andere Dokumente veroffentlichte. Wichtig waren die Briefe
an seine Angehorigen bei Familienanlassen oder auch sonstigen Gelegen-
heiten, an Eltern, Geschwister, Neffen und Nichten seiner Grossfamilie in
Sotto il Monte gerichtete Schreiben. Es sind meist freundliche Ermahnun-
gen, an der Glaubenstradition der Familie festzuhalten und sich keine
Hoffnungen auf den in Rom zum papstlichen Diplomaten und Bischof auf-
gestiegenen Verwandten zu machen. Noch wichtiger, weil unmittelbarer,
waren die Tagebtuicher, Aufzeichnungen, die der 15jahrige begann und spo-
radisch bis in sein hohes Alter weiterfiihrte. Hier schlagt sich das Ringen
eines Menschen nieder um seine personliche Heiligkeit nach den Metho-
den, wie eine herkommliche Frommigkeit sie entwickelt hatte. Ihre Spra-
che, ihre Phobien und Angste, ihre peinlich rigorose Registrierung von
Sinden und Unvollkommenheiten, die Kultivierung eines Seelengartleins,



572 JOHANNES XXIIL

all das passte nicht so recht in das Bild eines forschen Wegbereiters einer
fortschrittlichen Kirche. Einige schamten sich zwar nicht des Mannes, wohl
aber seines Entwicklungsganges, der eben nicht auf jener Hohe war, auf
welcher der fortschrittliche Katholik des 2. Vatikanums sich wahnte.

Alles sehr erbaulich, aber das meiste fiir uns kaum mehr lesbar, so mitge-
pragt ist es vom klerikalen Milieu, heisst es in einem neueren Essay iiber
Johannes XXIII. Die Bemerkung iiber die Lesbarkeit und den Nachvollzug
mag stimmen. Aber es geht nicht an, dieses Zeugnis zu verdriangen; das
«Giornale dell’anima» ist eines der wichtigsten Selbstzeugnisse eines
Papstes, das wir besitzen. Man muss schon bis zu den «Moralia» Gregors
des Grossen im 7. Jahrhundert zuriickgehen, um tiberhaupt einen Papst zu
finden, der sich einen Platz in der Geschichte christlicher Spiritualitit gesi-
chert hat. Gewiss sind diese Aufzeichnungen Roncallis sehr zeitgebunden.
Sie sind aber nicht typisch katholisch, sondern konnten ebensosehr, sieht
man von den Inhalten ab, von einem Basler Pietisten stammen, der sich
fortlaufend selber Rechenschaft gibt iiber sein Glaubensleben, seine Glau-
bensdisziplin, seine inneren Fortschritte und Riickschritte. Der reformierte
Berner Kirchenhistoriker Andreas Lindt (198 5) urteilt deshalb viel unbe-
fangener als manche Katholiken tiber das Giornale dell’anima.

«Die Nachwelt lernte den Papst hier kennen im innersten Lebenszen-
trum seiner Personlichkeit. Schlicht und eindriicklich dussert sich hier eine
Frommigkeit, die in mancher Beziehung dhnliche Ziige tragt wie ein stren-
gen Normen der <Heiligung> und Selbstbeobachtung verpflichteter Pietis-
mus im protestantischen Bereich, zugleich aber ganz katholisch-italienisch
gefullt und gepragt ist. Alle religiosen Gefiihle sind ausgerichtet auf den im
Sakrament gegenwirtigen Christus, auf Maria und die Heiligen, in selbst-
verstandlicher Bindung an die Kirche und ihre hierarchische Ordnung. Die
ignatianischen Exerzitien nehmen Denken und Empfinden immer wieder
in ihre Zucht.»?

Wolfgang Hildesheimer, ein distanzierter, aber guter Beobachter,
ermahnt den Leser freundlich, die abgegriffenen Gemeinplatze des «Gior-
nale dell’anima» so aufzunehmen, als habe er sie als Vokabeln einer frem-
den Sprache gelernt.

«Mut, Kraft>, «Geduld>, «Gehorsam>, «Glaube>, Frommigkeit>, ja,
<Frohsinm, vor allem <Tugend> und — horribile dictu — <Inbrunst> — auf
italienisch «fervore> oder <ardore>, das mag es retten, dennoch werde ich das
Wort zu vermeiden suchen — alle diese Worter bezeichnen nicht nur objek-
tiv Eigenschaften des Angelo Roncalli, sondern sind Worter, die er auch
selbst im Munde flihrte, und zwar selbstverstandlich und vollig ernsthaft.
So hatte er sie gelernt, und so hafteten sie ihm sein Leben lang an. Er
bediente sich ihrer als Vorsitze, Ausrufe, Ermahnungen und Selbstermah-
nungen, er glaubte an ihre Inhalte, an ihre Wirksamkeit durch die Macht



JOHANNES XXIIL 7

seiner Mitteilung an andere und als Ermutigung an sich selbst, und er hat
sein Leben lang danach gehandelt, sein Leben lang versucht, die Wahrheit
ubernommenen Spruchgutes zu beweisen. Sein Wortschatz hatte sich seit
den frithen Jahren seines Priestertums nur wenig erweitert, er blieb so
begrenzt wie blumig, aber so ehrlich wie subjektiv glaubhaft. Aus seinem
Mund klang jeder Gemeinplatz so, als hatte er in soeben gepragt, das Abge-
griffene gewann zwar nicht an Glanz, dafiir an entwaffnender Wahrhaftig-
keit.»*

Verschweigen und Umdeutung

Die geschamige Verdrangung der ungeschonten Aufzeichnungen eines
Mannes, dessen eigene Biographie katholischerseits strapaziert wurde, um
konziliare Weltzuwendung vorwegzunehmen, bildet einen Aspekt jener
Bestrebungen, ein ganz bestimmtes johanneisches Bild aufzubauen. Zur
Technik des Verschweigens, des Retuschierens und des Umdeutens trat
nun die eigentliche Mythenfabrikation hinzu. Wir wollen ihr auf drei
Gebieten nachgehen: bei der Stellung Angelo Roncallis zum Modernis-
mus, bei den Umstanden, die zu seiner Bestellung zum apostolischen Dele-
gat auf dem Balkan filihrten, und zuletzt beim Einfluss, den er bei der Ver-
hinderung der beabsichtigten Absetzung von dreissig franzosischen
Bischofen ausiibte, denen Zusammenarbeit mit der Regierung von Mar-
schall Pétain vorgeworfen wurde.

Zunachst beleuchten wir seine Verbindung mit dem Modernismus.
Unter Modernismus verstehen wir die Bestrebung katholischer Theologen
zu Beginn dieses Jahrhunderts, einen Ausgleich zwischen der kirchlichen
Lehre und den modernen Wissenschaften herbeizufuhren. Diese Bemu-
hungen, die in den einzelnen Landern mit unterschiedlichem Gewicht auf-
traten, wurden vom Papst Pius X. unterschiedslos als Modernismus
bezeichnet und 1907 verurteilt. Ebenso pauschal war die Modernisten-
hetze, die jetzt einsetzte. Die Beschuldigung des Modernismus, mit der
vom Papst geduldete Denunzianten und selbsternannte Glaubenswachter
freigiebig umgingen, schuf ein innerkirchliches Klima der Verdachtigung
und Unfreiheit.

Nun war es eine Besonderheit des italienischen Modernismus, dass er
weniger auf theologische, sondern eher auf soziale und politische Fragen
und Probleme der Kirchenreform ausgerichtet war. Er stand in der grossen,
uneingelosten und teilweise verdrangten Tradition des italienischen «refor-
mismo». Die Auseinandersetzungen mit dem Modernismus fielen in Ron-
callis Ausbildungs- und erste Priesterjahre. Sein Bischof Radini-Tedeschi,
dem er als Privatsekretar diente, stand auf dem sozial aufgeschlossenen



574 JOHANNES XXIIL

Flugel des italienischen Episkopats: einen Modernisten wird man ihn frei-
lich deshalb nicht nennen, auch wenn Eiferer ihn gerne in diese Richtung
abzudrangen versuchten. Ein Mitstudent, Ernesto Buonaiuti, der bei der
ersten Messe von Roncalli am Altar assistiert hatte, geriet in den zwanziger
Jahren in Konflikt mit der romischen Glaubenskongregation und beschloss
als exkommunizierter, d.h. als ein aus der Fille der kirchlichen Gemein-
schaft ausgeschlossener Priester, sein Leben. Roncalli war weniger den
Ideen Buonaiutis als dem Menschen und dessen Schicksal zugewandt. Er
hat als 80jahriger uiber das tragische Ende des vor ihm gestorbenen Stu-
dienkollegen nachgedacht und seine Reflexionen schriftlich aufgezeichnet.

Kein Modernist, kein Verfolgter

Eine fortschrittliche Dialektik fordert, dass der Inspirator des 2. Vatika-
nischen Konzils moglichst in die Niahe dieses Modernisten gertickt werde;
die emotionale Verbundenheit mit Buonaiuti, die Anteilnahme an seinem
Schicksal — ein personlicher Kontakt oder eine briefliche Beziehung zu
dem Exkommunizierten bestand nicht —, all das musste nun zu einer Art
Generalsympathie fiir den diffusen Sammelbegriff Modernismus herhal-
ten. Doch wer die Tagebiicher aufmerksam liest, stellt fest, dass die wahren
Modernisten fiir den jungen Roncalli weit weg waren. Immer wieder dankt
er dafur, dass sein eigener Glaube sich fest an die Ordnungen und Weisun-
gen der Kirche hielt. So heisst es in einer Eintragung vom Jahre 1910:

«Manche sonst gute Leute sind, vielleicht ohne es zu spiiren, den zwei-
deutigen Anspriichen zum Opfer gefallen und mussten dann feststellen, in
den Bereich des Irrtums geraten zu sein. Das Schlimmste ist, dass man von
den Ideen zu einem Geist der Unabhangigkeit und des freien Urteils tuiber
alles und alle iibergeht. — Auf den Knien danke ich dem Herrn, dass er
mich inmitten eines solchen Kochens und Brodelns der Kopfe und Herzen
heil bewahrt hat.»

Das ist typisch fur Roncalli und liegt in der klassischen, von Augustinus
vorgezeichneten Linie: Sympathie fiir den Irrenden und Absage an den Irr-
tum. Bis zur Einsicht, dass auch der Irrtum ein Wahrheitskorn enthalt, das
freigelegt und fruchtbar gemacht werden darf, wird bei ihm noch viel Zeit
vergehen.

Eine weitere Blume im Mythos Roncalli bringt Peter Hebblethwaite, ein
englischer Biograph, zum Bliihen. Es besteht Unklarheit dartiber, warum
Roncalli, der Priester aus Bergamo, der seit 1921 in Rom als Leiter des
Papstlichen Missionswerkes wirkte, 1925 als Apostolischer Visitator nach
Bulgarien gesandt wurde. Diese Unklarheit lasst sich elegant beseitigen und
zu Hoherem umstilisieren, wenn man der Ernennung politischen Charak-



JOHANNES XXIII. 575

ter unterstellt. Der fabulierende Biograph hat sich folgendes ausgedacht:
1922 haben die Faschisten die Macht in Italien an sich gerissen. Zwei Jahre
spater halt Roncalli im Dom von Bergamo anlasslich des zehnten Todes-
tages seines geliebten Bischofs Radini-Tedeschi eine Ansprache, in der er
an dessen sozialpolitischen Einsatz erinnert und die neuen Machthaber
auffordert, ihren Verpflichtungen gegeniiber der Kirche nachzukommen.
Der Biograph konstruiert nun: Diese Rede muss die Faschisten beleidigt
haben. Um den gefahrdeten Monsignore vor ihrem Zugriff zu retten,
schiebt die Kurie ihn auf den Balkan ab. Dort ist er nun ausserhalb jeder
Gefahr.

Diese Deutung entbehrt leider jeder Grundlage. Roncalli war weder ein
eingeschworener Politiker wie Don Luigi Sturzo in der Linie des damaligen
Partito Popolare, des Vorlaufers der heutigen Democrazia Cristiana, noch
haben die Faschisten ihn fiir besonders gefahrlich gehalten. Sie hatten ihn
nicht einmal in Verdacht, ein Mitglied des Partito Popolare zu sein. Seiner
Predigt in Bergamo schenkten sie, wie eine Durchsicht der in Frage kom-
menden Quellen bestatigt, nicht die geringste Beachtung. Der Glorien-
schein eines vom Faschismus verfolgten Roncalli 10st sich in nichts auf.

Den dritten und eigentlichen Clou in der Mythologisierung Roncallis
bietet sein Ubergang von balkanischen Nebenplitzen auf die traditionsrei-
che Pariser Nuntiatur, sozusagen den ersten Posten der Vatikandiplomatie.
Um das Faktum allein ranken sich uippige Legenden wie etwa die, Pius XII.
habe den hochmiitigen General de Gaulle blossstellen wollen, weil dieser
kategorisch die Absetzung des in Vichy bei Marschall Pétain akkreditierten
Valerio Valeri verlangte. Deshalb habe er ihm den diimmsten seiner Gesel-
len nach Paris geschickt. Oder: der neue Nuntius sei Hals iiber Kopf
ernannt worden, um zu verhindern, dass der sowjetische Botschafter die
Neujahrwiinsche des Diplomatischen Corps prasentiere, eine Aufgabe,
welche traditionsgemass dem papstlichen Nuntius als Doyen zukomme. All
diese Spekulationen liegen aber noch weit zurilick hinter der magischen
Kraft, die dem neuen Nuntius zugeschrieben wurde. Er habe dank seiner
Bauernschlaue und Hinhaltetaktik die Absetzung von iiber dreissig Bischo-
fen verhindert, die nach Auffassung der Befreier sich zu weit rmt dem
Regime von Vichy eingelassen hatten.

Legenden um den Nuntius

Angelo Roncalli aus dem Bergamaskerland als ein anderer Triumphator,
der nach Gallien kommt und die Kopfe von einem Drittel des franzosi-
schen Episkopats vor der Staatsguillotine rettet!

Die Wirklichkeit sieht jedoch anders aus. Wahr ist, dass Georges Bidault,
der Prasident des Nationalen Widerstandsrates, Listen zirkulieren liess, in



576 JOHANNES XXIIL

denen er den Rucktritt von etwa 30 Bischofen forderte, die nach seiner
Auffassung mit Marschall Pétain kollaboriert hatten. Sowohl die Anklage
wie auch die Zahl der Beschuldigten war masslos uibertrieben. Kollabora-
teure mit den deutschen Besetzern im eigentlichen Sinn gab es keine im
franzosischen Episkopat. Die Anschuldigungen gingen nicht von den Kom-
munisten aus, sondern von den katholischen Kraften der Résistance. Sie
waren dartiber verargert, dass die Bischofe immer wieder die Pflicht des
Gehorsams gegentiber Pétain als dem legitimen Staatschef des Landes ein-
gehammert und die Résistance zumindest in ihren Anfangen desavouiert
hatten. Sie gedachten nun, sich auf diese Weise zu rachen.

General de Gaulle, der neue Staatschef, aber dachte staatsmannisch.
Uberhaupt mass er der Angelegenheit keine so grosse Bedeutung bei wie
seine Paladine. Die Forderung von Bidault hielt er flir absurd. Die Abset-
zung von vier oder fiinf Bischofen wiirde gentigen. Thn beschaftigten andere
Probleme, wie die Lage der Finanzen und der Wirtschaft sowie die Zusam-
menarbeit mit den Kommunisten. Im Juni 1945 war es dann so weit. Zwei
Bischofe, die angesichts des Unmuts der Bevolkerung ihre Diozesen
bereits verlassen hatten, wurden mit zwei weiteren abgesetzt; drei Mis-
sionsbischofe in Uberseeldndern wurden ausgewechselt. Der Faktor Zeit
und die Abkiihlung des ersten Eifers der Leute von der Résistance hatten
dazu beigetragen, die richtigen Proportionen dieser Angelegenheit wieder-
zufinden. Sicher hatte Roncalli sich in diesen ersten sechs Monaten auf dem
Pariser Posten taktisch klug verhalten. Thn jedoch als Manager der Krise in
casarischem Format zu verklaren, ist ein Mythos, den man immer wieder
bis in neueste Publikationen hinein lesen kann. Hatte es sich bei der Abset-
zung tatsachlich um ein serioses und begriindetes Vorhaben gehandelt, so
hitte auch die Bauernschlaue Roncallis solche Absichten wohl kaum
durchkreuzen konnen.

Es liessen sich in den herkommlichen Biographien Angelo Roncallis
noch manche mythologischen Verzerrungen herausarbeiten, die auf den
Eifer der Biographen zurtickgehen, ihren Helden in der Toga der Fort-
schrittlichkeit zu drapieren besonders dort, wo diese Gesinnung nicht
prima vista ersichtlich ist. Uberhaupt kranken die allermeisten Biographen
daran, dass sie ein lineares Schema befolgen, das stracks auf das Papsttum
Roncallis hinauslauft. In den meisten Biographien nimmt die Darstellung
des kaum flinfjahrigen Pontifikates die Halfte, ja bisweilen sogar zwei Drit-
tel des Raumes ein. Fiir einen Biographen sollte jedoch nicht nur die
Offentlichkeitswirkung seines Helden relevant sein, sondern — gerade bei
Angelo Roncalli — die Entwicklungslinie seiner Personlichkeit, das reli-
giose Urgestein.

Vor zwanzig Jahren hat der inzwischen verstorbene Kardinal Giacomo
Lercaro von Bologna bereits gesagt, alle Biographien Johannes’ XXIIL



JOHANNES XXIIL 577

seien an einem toten Punkt angelangt, die kleinkariert verklarenden und
die historisch-pritentios auftrumpfenden. In der Tat ist es nicht so leicht,
der hintergriindigen Personlichkeit Johannes XXIII. gerecht zu werden.
Wolfgang Hildesheimer hat seinen Versuch, ein Buch tiber diesen Papst zu
schreiben, aufgegeben, aus Griinden der allzu fernliegenden Materie.
Geblieben ist ein nachdenklich stimmender Essay, der Pflichtlektiire fiir
allzu eilfertige Biographen sein miisste.

Zwei Bilder

Aber auch die Zeitgenossen hatten es nicht leicht, hinter der barocken
Erscheinung des papstlichen Diplomaten und seiner siidlandischen Agili-
tat eine Personlichkeit auszumachen, die kirchliches Neuland betreten
wurde. Etienne Fouilloux, der die Akten des Quay d’Orsay und andere
franzosische Quellen zur franzosischen Nuntiatur Roncallis untersucht
hat,> kommt zum Ergebnis, dass es zwei verschiedene Bilder des Nuntius
gibt, die sich nicht leicht in Einklang bringen lassen: Auf der einen Seite der
Vertreter des Heiligen Stuhles, der iiber Parteigrenzen hinweg Kontakt
zwar nicht zu Kommunisten, aber immerhin zu franzosischen Sozialisten
suchte, auf der anderen ein Nuntius, der sich im innerkatholischen Bereich
mit Vorliebe im traditionell katholischen Milieu bewegt, keine Gelegenheit
verpasst, die Hochburgen franzosischer Frommigkeit wie Lourdes,
Lisieux, La Salette aufzusuchen und dem aufwendigen Stil romischer
Selbstreprasentation den Vorzug gibt. Zum MRP, jener Partei, die die
katholischen Elemente der Résistance und eines fortschrittlichen Katholi-
zismus miteinander verband, waren die Beziehungen getriibt. Dabei mag
man es fur belanglos, ja geschmacklos halten, wenn M™ Bidault recht gou-
vernantenhaft den Nuntius wegen seiner schlechten Tischmanieren tadelt
und deswegen ein abschatziges Urteil iiber seine Personlichkeit fallt.
Robert Schuman, auf den Roncalli grosse Stiicke hielt, stiess sich zwar nicht
an solchen Ausserlichkeiten, aber vermerkte stirnrunzelnd die Geschaftig-
keit des Nuntius; auch dort trete er auf, wo er keinen direkten Auftrag
besitze und den Eindruck deplazierter Aufdringlichkeit erwecke. Als er
spater Johannes XXIII. in Rom besuchte, bemerkte er nach der Audienz
malizios, wie sehr der ehemalige Nuntius sich gewandelt hatte: es gebe
doch wahre Standesgnaden auch fiir einen Papst.

Die wichtigsten Quellen jedoch fiir die Nuntiatur Roncallis in Paris,
seine eigenen Berichte an den Vatikan, sind noch unter Verschluss. So lasst
sich nur vermuten, was er uber diese fiir den Aufbruch des franzosischen
Katholizismus und dariiber hinaus weltkirchlich bedeutsamen Jahre nach
Rom schrieb. Es ist anzunehmen, dass er dem Experiment der Arbeiter-



578 JOHANNES XXIIIL

priester, der spektakuldrsten Initiative jener Jahre, mit Reserve gegeniiber-
stand.

Kardinal Frings von Koln urteilte 1954 franzosischen Diplomaten
gegenuber uber Roncalli: «Ein Pralat alten Stils, konservativ auf dem Felde
des Dogmas, wenig aufgeschlossen fiir tiefergreifende soziale Reformen,
aber darauf aus, die etablierte politische Macht zu stiitzen, iiberall dort, wo
sie in einem nationalistischen Sinne ausgeiibt wird.» Das war eine sehr dus-
serliche Sicht, die dem spontanen und unberechenbaren Element in Ron-
callis Personlichkeit keinen Raum gab. Die Widerspriuichlichkeit der beiden
Bilder des Pariser Nuntius hat Robert Rouquette, der Chronist der «Etu-
des», auf den Nenner gebracht: «Jener Papst, den wir als Nuntius verkannt
haben und von dessen Pontifikat wir tiberhaupt nichts erwarteten, hat dem
kirchlichen Leben unerwartete Antriebe gegeben.»

In diesen Zusammenhang passt, dass die franzosischen Integnsten aus
dem Kreise um Erzbischof Lefebvre keinen Anstoss an der Wahl Roncallis
und seinen ersten Enzykliken, ja nicht einmal an seiner Konzils-
ankundigung nahmen. Fir sie war er ein «sicherer» Mann, dessen gute
Intentionen von einer unzuverlassigen kurialen Umgebung ins Gegenteil
verkehrt wurden. Erst 1980, viele Jahre nach dem Tode des Roncalli-
Papstes, entdeckten die Integristen, dass er bereits als Nuntius die Schlange
am Busen trug. Beweisstuck war ein Beileidsbrief an die Witwe von Marc
Sangnier, dessen Zeitschrift «Sillon» 1910 von Pius X. verurteilt worden
war. In Wirklichkeit deutet der Brief darauf hin, dass Roncalli nicht so sehr
mit dem kirchlichen Rebellen Sangnier sympathisierte, als vielmehr mit
dessen kirchlicher Gesinnung, die in der gehorsamen Annahme der Verur-
teilung seiner Ideen durch Pius X. zum Ausdruck kam.

Der Nachfolger unter Beschuss

Trotz dieser spaten Entdeckung angeblicher Doppelziingigkeit bei
Johannes XXIII. richtete sich die Vehemenz der Angriffe der Traditionali-
sten nicht auf Johannes XXIII., sondern auf Paul VI. Dieser wurde als Ver-
wuster und Zerstorer der katholischen Kirche verlastert. Den geistlichen
Ernst Johannes’ XXIII. zweifelten sie nicht an, auch wenn sie die Konzils-
idee als den faux-pax eines tollpatschigen Greises belachelten. Auf Paul VI.
entlud sich der ganze Ingrimm ihrer Enttauschung, als dieser auf dem Kon-
zil und in der Nachkonzilszeit den Aggiornamento-Gedanken seines Vor-
gangers in einer Zeit nicht erwarteter innerkirchlicher Spannungen weiter-
fuhrte.

Auf dem progressistischen Fliigel setzte eine spiegelbildlich exakte
Mythenbildung um Johannes XXIII. ein. Es hiess, der Konzilspapst Johan-



JOHANNES XXIIL 579

nes hatte dieses oder jenes gewagt, was Paul VL. sich nicht zutraute, er hatte
viel dezidiertere Aussagen gemacht als der zurlickhaltende Intellektuelle
Gian Battista Montini. An den Riandern wurde so aus dem «papa buono»
eine lahme, alles gewahrende Grossvaterfigur, der man die eigenen Ideen
und Plane als authentisches Konzilsprogramm unterstellte. Die Mythen-
bildner hatten leichtes Spiel, da Pius XII. bei der innerkirchlichen Infrage-
stellung der sechziger Jahre — die Auseinandersetzung um den «Stellvertre-
ter» 1963 stellt nur einen Teilaspekt dar — unter Beschuss geriet. Johannes
XXIII. wurde nun mit seinem Vorgéanger und seinem Nachfolger kontra-
stiert. Das Urteil fiel unweigerlich zu seinen Gunsten aus. Er wurde zum
Massstab, an dem Vorganger und Nachfolger gemessen wurden, gelegent-
lich auch zum Priigel, mit dem man auf jene einschlug. Der Publizist Kurt
Hiller hat diese Form von Historiographie auf den Nenner gebracht:

«Innerhalb weniger Jahre hat Paul VL. sich von der antiautoritaren Linie
Johannes’ XXIII. abgewandt und ein streng absolutistisches Regiment nach
dem Vorbild Pius’ errichtet.» Johannes XXIII. ware aus allen Wolken gefal-
len, hatte man ihm unterstellt, ein antiautoritares Kirchenregiment errichtet
zu haben, er, der respektvoll zu seinem Vorganger aufschaute und fur den
Giovanni Battista Montini der Kandidat seines Herzens fiir die Nachfolge
war.

Interkatholischer Parteigeist, gerade und weil er sich so engagiert gibt —
als ob blosses Engagement bereits kritische Vernunft verbiirge —, ist ein
schlechter Massstab fiir sachliche Urteile. Deshalb kann ein Kirchenhisto-
riker, der nicht von diesem Parteigeist geblendet ist, hier zu grosserer Klar-
heit verhelfen. Andreas Lindt, auf den wir bereits verwiesen, hat das Pro-
blem erkannt, wenn er auf die Manipulation mit Pseudomythen um die Per-
sonlichkeit Johannes” XXIII. hinweist und an die immer noch verbindlichen
Massstabe historischer Gerechtigkeit erinnert. ”

«Riickblickend ist Johannes XXIIL. oft stilisiert worden zur Verkorpe-
rung aller Hoffnungen auf eine ganz neue Kirche und ein ganz neues Chri-
stentum. Er wurde eine Idealfigur, die sich dann im hellen Glanz abhebt
von seinen Vorgangern und Nachfolgern auf dem Stuhl Petri, hoch uber
allen Schatten und Gebrechen, die sonst Papsttum und Kirche pragen und
belasten. Aber gerade solche Uberhohung wird dem Wesen und der
Bedeutung dieses Papstes nicht gerecht. Nur wer ithn als Mensch von
Fleisch und Blut, auch mit den historischen Bedingtheiten und mit den
menschlichen Eigenheiten und Schranken seiner Personlichkeit zu sehen
und zu verstehen versucht, kann seine wahre geschichtliche Bedeutung
recht erkennen.

Johannes XIII. hat tatsachlich in seinem kurzen Pontifikat fiir die katho-
lische Kirche eine neue Epoche eroffnet. Er war zugleich aber zutiefst ver-
wurzelt in den festen alten Traditionen katholischer Frommigkeit und



580 JOHANNES XXIIL

Kirchlichkeit. Seine Initiativen haben ... fir die ndhere und weitere
Zukunft «Grenzpfahle ganz neu gesetzt>, haben unabsehbare Perspektiven
eroffnet. Und doch war dieser Papst in seinem ganzen geistlichen und den-
kerischen Habitus durchaus kein <Progressiver, sondern in seiner From-
migkeit, in seinem Kirchenverstandnis und seinem Weltbild zunachst aus-
gesprochen konservativ.»®

Eine solche Feststellung 1ost nicht alle Widerspruche, die das Leben
Johannes” XXIII. aufgibt. Das ist auch nicht notwendig. Das Leben grosser
Personlichkeiten kann Widerspriiche enthalten, die sich von keiner Logik
ausbugeln lassen. Es zeugt von grosserer Reife des Urteils, sie zuzugeben,
anstatt sie mit Pseudomythen zuzudecken und sie damit kritischer Wertung

Bifidus-Kese: besonders

zu entziehen.

* Dieser Aufsatz ist eine freie Zusam-
menfassung einer Studie, die unter dem Ti-
tel «Mythes et contre-mythes autour de Jean
XXIII», in der Zeitschrift Cristianesimo
nella storia, Heft 3, 1989 (Bologna) er-
scheint. Dort sind auch die naheren Belege
und Literaturangaben zu finden. Um ein
quellennaheres Bild Johannes XXIII. be-
miihte sich ein Kolloquium in Bergamo, das
unter Leitung von Giuseppe Alberigo vom
3. bis 7. Juni 1986 stattfand. Vgl. Giuseppe
Alberigo (Hg.): Papa Giovanni, Bari 1987.
— ! Vgl. André Reszler: Mythes politiques
modernes. Paris 1981; ders.: Mythes et

identité de la Suisse. Genf 1986; Kurt Hiib-
ner: Die Wahrheit des Mythos. Miinchen
1985. — 2 Pierre du Bois: Mythe et biogra-
phie. Le cas de Staline. In: Cadmos 5
(1982), S. 80—98. — * Andreas Lindt: Jo-
hannes XXIII. In: Gestalten der Kirchenge-
schichte (Hg. M. Greschat), Bd. 12, 2. Teil,
S. 297—311 bes. 298. — * Wolfgang Hildes-
heimer: Exerzitien mit Papst Johannes. Ver-
gebliche Aufzeichnungen. Frankfurt 1979,
S. 129. — ° Etienne Fouilloux: Straordina-
rio ambasciatore? Parigi 1944—1953. In:
Papa Giovanni (vgl. Anm.*). — ¢ Andreas
Lindt, a.a.0. (Anm. 3), 298—299.

eicht verdaulich.



	Mythen um Johannes XXIII. : zwischen Unterschätzung und Überhöhung

