
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 69 (1989)

Heft: 7-8

Artikel: Mythen um Johannes XXIII. : zwischen Unterschätzung und
Überhöhung

Autor: Conzemius, Victor

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-164678

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-164678
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Victor Conzemius

Mythen um Johannes XXIII. *

Zwischen Unterschätzung und Überhöhung

Nicht nur die Antike, sondern auch eine aufgeklärte Zeit wie die unsrige
kommt ohne Mythen nicht aus. Der Mythos ist allgegenwärtig; sogar in
politischen Systemen besitzt er heute noch eine die Grundlagen des Staates
bestimmende Funktion1. Unechte Mythen, um deren Aufhellung Roland
Barthes sich sosehr mühte, haben Hochkonjunktur. Die Werbung produziert

sie für den Tagesgebrauch; auf höherem Niveau bereiten die Ideologen

sie für die Bedürfnisse der Massen zu, um diese für ihre Interessen
gefügig zu machen. In bestimmten Gesellschaftssystemen, so im kommunistischen

Herrschaftsbereich, konnte ein Machtträger wie Stalin die Konturen

seines eigenen Mythos bestimmen und laufend neuen Bedürfnissen
anpassen2. Die Entmythologisierung findet deshalb dort, wie wir das heute
in der Sowjetunion beobachten können, besonders geeignete Objekte.

Religiöse Systeme sind nicht weniger anfällig für Mythenbildung. Bei
solchen, die eine starke monarchisch-hierarchische Struktur besitzen und
dem Amtsträger charismatische Funktionen zuschreiben, kann die Person
des Amtsträgers zum Gegenstand des Mythos werden. Die Mythenbildner
knüpfen hier an Sekundärmerkmale an und konstruieren einen Pseudo-
mythos, um ihren kirchenpolitischen Zielen grösseren Nachdruck zu
verleihen. Eine Persönlichkeit wie Johannes XXIII. ist in besonderer Weise
geeignet, die kirchliche Mythenproduktion anzukurbeln.

Blenden wir zurück ins Jahr 1958, dem Jahr der Wahl Angelo Roncallis,
des Patriarchen von Venedig, zum Papst. Als der Gewählte auf der Loggia
des Petersdomes erschien, entrang sich manchen Kehlen der enttäuschte
Ruf, «un grasso», ein Dicker. Der Kontrast zur herrscherlichen Erscheinung

seines Vorgängers, des aristokratischen Pius XII., war zu manifest, um
sich nicht in Gefühlen der Enttäuschung, ja Niedergeschlagenheit, zu
äussern. Böse Geschichten zirkulierten über den Neugewählten. Als Nuntius
in Frankreich habe er fleissig nach Rom rapportiert und die Arbeiterpriester

zu Fall gebracht. De-Nunziator hätten die Franzosen ihn am liebsten
genannt. Leute, die sich selber gerne als kritische Journalisten und Theologen

bezeichneten, hatten den 78jährigen bald auf einen eingängigen Begriff
gebracht: Übergangspapst. Schon sein Alter legte nahe, dass es sich um eine

Verlegenheitslösung handelte. Der natürliche Gang menschlicher Dinge
würde in Bälde bewirken, dass eine strahlende Persönlichkeit diesen
liebenswürdigen Dickwanst ablöste.



570 JOHANNES XXIII.

Doch es kam anders, als kluge Leute es damals wissen wollten. Als
Johannes XXIII. am 3. Juni 1963 nach knapp fünfjähriger Amtszeit starb,
war die Trauer echt und allgemein. Die französischen Pastoren Charles
Westphal und Georges Casalis bezeugten, dass zum ersten Mal in der
Geschichte die Protestanten einen Papst betrauerten. Die belgische
Zeitung «LeJournal de Charleroi», ein Blatt, dem man alles andere als klerikale
Gesinnung vorwerfen konnte, behauptete, seit dem Tode von Franklin
Delano Roosevelt sei die Welt nicht mehr so solidarisch in ihrer Trauer
gewesen.

Was war geschehen? Wie konnte dieser gutmütige alte Mann aus dem
Bergamaskerland in so kurzer Zeit die Auffassung der Weltöffentlichkeit
über seine Person revolutionieren? Der besondere Stil seiner Amtsführung
und die überwältigende Ausstrahlung seiner Persönlichkeit, welche Glauben

und Menschlichkeit in einer natürlichen Synthese verband, die
gewitzte Leute im allgemeinen für unmöglich halten, gewannen ihm die
Herzen vieler. Doch vor allem war es seine Ankündigung eines Konzils, die
ihm in der christlichen Ökumene Sympathien einbrachte: eines Konzils,
das sich nicht mit Verurteilungen von Irrtümern und Warnungen vor
Gefahren, auch nicht mit Appellen zur Rückkehr der getrennten Christen
nach Rom abgeben würde, sondern ein Aggiornamento der katholischen
Kirche anstrebte. Aggiornamento hiess nicht Anpassung an die Zeit und
Preisgabe der Tradition, auch nicht Modernisierung, sondern Heutigwerden

der Kirche in einer veränderten Zeit. So formulierte es Johannes
XXIII. in seiner Eröffnungsrede zum Konzil.

«Von der neubelebten Gesamtlehre der Kirche ausgehend, erwartet die
ganze Welt einen Sprung nach vorwärts in der Wahrheitsergründung und in
der Gewissensbildung. Dabei muss man sich genau an die authentische
Lehre halten, aber auch diese entsprechend den Forschungsmethoden des
modernen Denkens durcharbeiten und darlegen, denn etwas anderes ist
die Substanz der alten Lehre, etwas anderes die Formulierung ihrer
Einkleidung: darauf ist grosses Gewicht zu legen, auch wenn es Geduld
braucht. Man muss daran arbeiten und die Fragen, die sich stellen, klären,
denn das Lehramt hat seinem Wesen nach der Seelsorge zu dienen.»

Ausserhalb des kirchlichen Raumes war es die unverstellte Herzlichkeit
seines Wesens, die ihm die Sympathien derer gewann, die die Botschaft des
Christentums wohl hören, aber ihre Verkünder nicht an ihrem Anspruch,
sondern an ihrer menschlichen Lauterkeit messen. Von diesen zwei Seiten
her, der christlichen und der nichtchristlichen Ökumene, wuchsen dem
alten Mann innerhalb weniger Monate zahlreiche Sympathien zu. Er selber
war über ihr Ausmass erstaunt. Seine Selbstironie, sein spontaner Humor,
seine schlichten und nicht mediengezielten Gesten der Menschlichkeit
rührten die Menschen.



JOHANNES XXIII. 571

Der Mythos bemächtigte sich seiner. Was bei seiner Wahl zunächst

gegen ihn gesprochen hatte, der Kontrast zu dem asketisch-ätherischen
Pius XII., überbordete nun in einer Art kultischer Verehrung. Zahllose
Anekdoten, die wenigsten auf ihn selber zurückgehend, machten die
Runde. Sie belebten eine bestimmte, bis heute sich selber reproduzierende
Literaturgattung, die meint, es sei erst der Beweis zu erbringen, dass der
Papst ein Mensch sei, der lachen und Spass machen könne wie andere. Was
wahr ist an diesen Geschichten, das mögen andere bestimmen. Loris Capo-
villa, der frühere Sekretär des Papstes, bestreitet zum Beispiel, dass der
zum geflügelten Wort avancierte Ausspruch über das Konzil als Öffnung
der Fenster, damit frische Luft hereinkomme, auf Johannes XXIII. zurückgehe,

so zutreffend auch das Bild den Gesamtvorgang der Konzilsinitiative
ausdrücken mag. Es erschienen die ersten Biographien, eine davon von
Johannes selber durchgesehen: Er fand sie zu lobhudelnd im Blick auf
seine Person. Nahezu jedes Land legte sich in regionaler Version eine
eigene Biographie des neuen Papstes zu.

Über den geistigen Werdegang, über die innere Entwicklung Angelo
Roncallis wusste man sehr wenig. Wohl hatte er einiges veröffentlicht,
Vorträge, eine Biographie des Bischofs Radini-Tedeschi von Bergamo, dem er
selber zu Beginn dieses Jahrhunderts als Sekretär gedient hatte, und mehrere

umfangreiche Bände der Visitationsakten des Erzbischofs Karl Borromeo

von Mailand. Das waren wohl einige Orientierungsmarken; den Blick
in das Innenleben des Bergamasker Bauernsohnes gaben sie nicht frei.

Die Aufzeichnungen

Diese Situation änderte sich nach dem Tod des Papstes, als sein
Nachlassverwalter und Sekretär, Loris Capovilla, in Schüben Briefe, Aufzeichnungen

und andere Dokumente veröffentlichte. Wichtig waren die Briefe
an seine Angehörigen bei Familienanlässen oder auch sonstigen Gelegenheiten,

an Eltern, Geschwister, Neffen und Nichten seiner Grossfamilie in
Sotto il Monte gerichtete Schreiben. Es sind meist freundliche Ermahnungen,

an der Glaubenstradition der Familie festzuhalten und sich keine
Hoffnungen auf den in Rom zum päpstlichen Diplomaten und Bischof
aufgestiegenen Verwandten zu machen. Noch wichtiger, weil unmittelbarer,
waren die Tagebücher, Aufzeichnungen, die der 15jährige begann und
sporadisch bis in sein hohes Alter weiterführte. Hier schlägt sich das Ringen
eines Menschen nieder um seine persönliche Heiligkeit nach den Methoden,

wie eine herkömmliche Frömmigkeit sie entwickelt hatte. Ihre Sprache,

ihre Phobien und Ängste, ihre peinlich rigorose Registrierung von
Sünden und Unvollkommenheiten, die Kultivierung eines Seelengärtleins,



572 JOHANNES XXIII.

all das passte nicht so recht in das Bild eines forschen Wegbereiters einer
fortschrittlichen Kirche. Einige schämten sich zwar nicht des Mannes, wohl
aber seines Entwicklungsganges, der eben nicht auf jener Höhe war, auf
welcher der fortschrittliche Katholik des 2. Vatikanums sich wähnte.

Alles sehr erbaulich, aber das meiste für uns kaum mehr lesbar, so mitgeprägt

ist es vom klerikalen Milieu, heisst es in einem neueren Essay über
Johannes XXIII. Die Bemerkung über die Lesbarkeit und den Nachvollzug
mag stimmen. Aber es geht nicht an, dieses Zeugnis zu verdrängen; das
«Giornale dell'anima» ist eines der wichtigsten Selbstzeugnisse eines
Papstes, das wir besitzen. Man muss schon bis zu den «Moralia» Gregors
des Grossen im 7. Jahrhundert zurückgehen, um überhaupt einen Papst zu
finden, der sich einen Platz in der Geschichte christlicher Spiritualität
gesichert hat. Gewiss sind diese Aufzeichnungen Roncallis sehr zeitgebunden.
Sie sind aber nicht typisch katholisch, sondern könnten ebensosehr, sieht
man von den Inhalten ab, von einem Basler Pietisten stammen, der sich
fortlaufend selber Rechenschaft gibt über sein Glaubensleben, seine
Glaubensdisziplin, seine inneren Fortschritte und Rückschritte. Der reformierte
Berner Kirchenhistoriker Andreas Lindt (f 1985) urteilt deshalb viel
unbefangener als manche Katholiken über das Giornale dell'anima.

«Die Nachwelt lernte den Papst hier kennen im innersten Lebenszentrum

seiner Persönlichkeit. Schlicht und eindrücklich äussert sich hier eine
Frömmigkeit, die in mancher Beziehung ähnliche Züge trägt wie ein strengen

Normen der <Heiligung> und Selbstbeobachtung verpflichteter Pietismus

im protestantischen Bereich, zugleich aber ganz katholisch-italienisch
gefüllt und geprägt ist. Alle religiösen Gefühle sind ausgerichtet auf den im
Sakrament gegenwärtigen Christus, auf Maria und die Heiligen, in
selbstverständlicher Bindung an die Kirche und ihre hierarchische Ordnung. Die
ignatianischen Exerzitien nehmen Denken und Empfinden immer wieder
in ihre Zucht.»3

Wolfgang Hildesheimer, ein distanzierter, aber guter Beobachter,
ermahnt den Leser freundlich, die abgegriffenen Gemeinplätze des «Giornale

dell'anima» so aufzunehmen, als habe er sie als Vokabeln einer fremden

Sprache gelernt.
<«Mut>, <Kraft>, <Geduld>, <Gehorsam>, <Glaube>, <Frömmigkeit>, ja,

<Frohsinn>, vor allem <Tugend> und — horribile dictu — <Inbrunst> — auf
italienisch <fervore> oder <ardore>, das mag es retten, dennoch werde ich das
Wort zu vermeiden suchen — alle diese Wörter bezeichnen nicht nur objektiv

Eigenschaften des Angelo Roncalli, sondern sind Wörter, die er auch
selbst im Munde führte, und zwar selbstverständlich und völlig ernsthaft.
So hatte er sie gelernt, und so hafteten sie ihm sein Leben lang an. Er
bediente sich ihrer als Vorsätze, Ausrufe, Ermahnungen und Selbstermahnungen,

er glaubte an ihre Inhalte, an ihre Wirksamkeit durch die Macht



JOHANNES XXIII. 573

seiner Mitteilung an andere und als Ermutigung an sich selbst, und er hat
sein Leben lang danach gehandelt, sein Leben lang versucht, die Wahrheit
übernommenen Spruchgutes zu beweisen. Sein Wortschatz hatte sich seit
den frühen Jahren seines Priestertums nur wenig erweitert, er blieb so

begrenzt wie blumig, aber so ehrlich wie subjektiv glaubhaft. Aus seinem
Mund klang jeder Gemeinplatz so, als hätte er in soeben geprägt, das
Abgegriffene gewann zwar nicht an Glanz, dafür an entwaffnender Wahrhaftigkeit.»4

Verschweigen und Umdeutung

Die geschämige Verdrängung der ungeschönten Aufzeichnungen eines

Mannes, dessen eigene Biographie katholischerseits strapaziert wurde, um
konziliare Weltzuwendung vorwegzunehmen, bildet einen Aspekt jener
Bestrebungen, ein ganz bestimmtes johanneisches Bild aufzubauen. Zur
Technik des Verschweigens, des Retuschierens und des Umdeutens trat
nun die eigentliche Mythenfabrikation hinzu. Wir wollen ihr auf drei
Gebieten nachgehen: bei der Stellung Angelo Roncallis zum Modernismus,

bei den Umständen, die zu seiner Bestellung zum apostolischen Delegat

auf dem Balkan führten, und zuletzt beim Einfluss, den er bei der
Verhinderung der beabsichtigten Absetzung von dreissig französischen
Bischöfen ausübte, denen Zusammenarbeit mit der Regierung von
Marschall Pétain vorgeworfen wurde.

Zunächst beleuchten wir seine Verbindung mit dem Modernismus.
Unter Modernismus verstehen wir die Bestrebung katholischer Theologen
zu Beginn dieses Jahrhunderts, einen Ausgleich zwischen der kirchlichen
Lehre und den modernen Wissenschaften herbeizuführen. Diese
Bemühungen, die in den einzelnen Ländern mit unterschiedlichem Gewicht
auftraten, wurden vom Papst Pius X. unterschiedslos als Modernismus
bezeichnet und 1907 verurteilt. Ebenso pauschal war die Modernisten-
hetze, die jetzt einsetzte. Die Beschuldigung des Modernismus, mit der
vom Papst geduldete Denunzianten und selbsternannte Glaubenswächter
freigiebig umgingen, schuf ein innerkirchliches Klima der Verdächtigung
und Unfreiheit.

Nun war es eine Besonderheit des italienischen Modernismus, dass er
weniger auf theologische, sondern eher auf soziale und politische Fragen
und Probleme der Kirchenreform ausgerichtet war. Er stand in der grossen,
uneingelösten und teilweise verdrängten Tradition des italienischen «refor-
mismo». Die Auseinandersetzungen mit dem Modernismus fielen in Roncallis

Ausbildungs- und erste Priesteriahre. Sein Bischof Radini-Tedeschi,
dem er als Privatsekretär diente, stand auf dem sozial aufgeschlossenen



574 JOHANNES XXIII.

Flügel des italienischen Episkopats: einen Modernisten wird man ihn freilich

deshalb nicht nennen, auch wenn Eiferer ihn gerne in diese Richtung
abzudrängen versuchten. Ein Mitstudent, Ernesto Buonaiuti, der bei der
ersten Messe von Roncalli am Altar assistiert hatte, geriet in den zwanziger
Jahren in Konflikt mit der römischen Glaubenskongregation und beschloss
als exkommunizierter, d. h. als ein aus der Fülle der kirchlichen Gemeinschaft

ausgeschlossener Priester, sein Leben. Roncalli war weniger den
Ideen Buonaiutis als dem Menschen und dessen Schicksal zugewandt. Er
hat als 8 Ojähriger über das tragische Ende des vor ihm gestorbenen
Studienkollegen nachgedacht und seine Reflexionen schriftlich aufgezeichnet.

Kein Modernist, kein Verfolgter

Eine fortschrittliche Dialektik fordert, dass der Inspirator des 2.
Vatikanischen Konzils möglichst in die Nähe dieses Modernisten gerückt werde;
die emotionale Verbundenheit mit Buonaiuti, die Anteilnahme an seinem
Schicksal — ein persönlicher Kontakt oder eine briefliche Beziehung zu
dem Exkommunizierten bestand nicht —, all das musste nun zu einer Art
Generalsympathie für den diffusen Sammelbegriff Modernismus herhalten.

Doch wer die Tagebücher aufmerksam liest, stellt fest, dass die wahren
Modernisten für den jungen Roncalli weit weg waren. Immer wieder dankt
er dafür, dass sein eigener Glaube sich fest an die Ordnungen und Weisungen

der Kirche hielt. So heisst es in einer Eintragung vom Jahre 1910:
«Manche sonst gute Leute sind, vielleicht ohne es zu spüren, den

zweideutigen Ansprüchen zum Opfer gefallen und mussten dann feststellen, in
den Bereich des Irrtums geraten zu sein. Das Schlimmste ist, dass man von
den Ideen zu einem Geist der Unabhängigkeit und des freien Urteils über
alles und alle übergeht. — Auf den Knien danke ich dem Herrn, dass er
mich inmitten eines solchen Kochens und Brodeins der Köpfe und Herzen
heil bewahrt hat.»

Das ist typisch für Roncalli und liegt in der klassischen, von Augustinus
vorgezeichneten Linie: Sympathie für den Irrenden und Absage an den
Irrtum. Bis zur Einsicht, dass auch der Irrtum ein Wahrheitskorn enthält, das

freigelegt und fruchtbar gemacht werden darf, wird bei ihm noch viel Zeit
vergehen.

Eine weitere Blume im Mythos Roncalli bringt Peter Hebblethwaite, ein
englischer Biograph, zum Blühen. Es besteht Unklarheit darüber, warum
Roncalli, der Priester aus Bergamo, der seit 1921 in Rom als Leiter des

Päpstlichen Missionswerkes wirkte, 1925 als Apostolischer Visitator nach
Bulgarien gesandt wurde. Diese Unklarheit lässt sich elegant beseitigen und
zu Höherem umstilisieren, wenn man der Ernennung politischen Charak-



JOHANNES XXIII. 575

ter unterstellt. Der fabulierende Biograph hat sich folgendes ausgedacht:
1922 haben die Faschisten die Macht in Italien an sich gerissen. Zwei Jahre
später hält Roncalli im Dom von Bergamo anlässlich des zehnten Todestages

seines geliebten Bischofs Radini-Tedeschi eine Ansprache, in der er
an dessen sozialpolitischen Einsatz erinnert und die neuen Machthaber
auffordert, ihren Verpflichtungen gegenüber der Kirche nachzukommen.
Der Biograph konstruiert nun: Diese Rede muss die Faschisten beleidigt
haben. Um den gefährdeten Monsignore vor ihrem Zugriff zu retten,
schiebt die Kurie ihn auf den Balkan ab. Dort ist er nun ausserhalb jeder
Gefahr.

Diese Deutung entbehrt leider jeder Grundlage. Roncalli war weder ein
eingeschworener Politiker wie Don Luigi Sturzo in der Linie des damaligen
Partito Popolare, des Vorläufers der heutigen Democrazia Cristiana, noch
haben die Faschisten ihn für besonders gefährlich gehalten. Sie hatten ihn
nicht einmal in Verdacht, ein Mitglied des Partito Popolare zu sein. Seiner
Predigt in Bergamo schenkten sie, wie eine Durchsicht der in Frage
kommenden Quellen bestätigt, nicht die geringste Beachtung. Der Glorienschein

eines vom Faschismus verfolgten Roncalli löst sich in nichts auf.
Den dritten und eigentlichen Clou in der Mythologisierung Roncallis

bietet sein Übergang von balkanischen Nebenplätzen auf die traditionsreiche
Pariser Nuntiatur, sozusagen den ersten Posten der Vatikandiplomatie.

Um das Faktum allein ranken sich üppige Legenden wie etwa die, Pius XU.
habe den hochmütigen General de Gaulle biosssteilen wollen, weil dieser
kategorisch die Absetzung des in Vichy bei Marschall Pétain akkreditierten
Valerio Valeri verlangte. Deshalb habe er ihm den dümmsten seiner Gesellen

nach Paris geschickt. Oder: der neue Nuntius sei Hals über Kopf
ernannt worden, um zu verhindern, dass der sowjetische Botschafter die
Neujahrwünsche des Diplomatischen Corps präsentiere, eine Aufgabe,
welche traditionsgemäss dem päpstlichen Nuntius als Doyen zukomme. All
diese Spekulationen liegen aber noch weit zurück hinter der magischen
Kraft, die dem neuen Nuntius zugeschrieben wurde. Er habe dank seiner
Bauernschläue und Hinhaltetaktik die Absetzung von über dreissig Bischöfen

verhindert, die nach Auffassung der Befreier sich zu weit mit dem
Regime von Vichy eingelassen hatten.

Legenden um den Nuntius

Angelo Roncalli aus dem Bergamaskerland als ein anderer Triumphator,
der nach Gallien kommt und die Köpfe von einem Drittel des französischen

Episkopats vor der Staatsguillotine rettet!
Die Wirklichkeit sieht jedoch anders aus. Wahr ist, dass Georges Bidault,

der Präsident des Nationalen Widerstandsrates, Listen zirkulieren liess, in



576 JOHANNES XXIII.

denen er den Rücktritt von etwa 30 Bischöfen forderte, die nach seiner
Auffassung mit Marschall Pétain kollaboriert hätten. Sowohl die Anklage
wie auch die Zahl der Beschuldigten war masslos übertrieben. Kollaborateure

mit den deutschen Besetzern im eigentlichen Sinn gab es keine im
französischen Episkopat. Die Anschuldigungen gingen nicht von den
Kommunisten aus, sondern von den katholischen Kräften der Résistance. Sie

waren darüber verärgert, dass die Bischöfe immer wieder die Pflicht des
Gehorsams gegenüber Pétain als dem legitimen Staatschef des Landes
eingehämmert und die Résistance zumindest in ihren Anfängen desavouiert
hatten. Sie gedachten nun, sich auf diese Weise zu rächen.

General de Gaulle, der neue Staatschef, aber dachte staatsmännisch.
Überhaupt mass er der Angelegenheit keine so grosse Bedeutung bei wie
seine Paladine. Die Forderung von Bidault hielt er für absurd. Die Absetzung

von vier oder fünf Bischöfen würde genügen. Ihn beschäftigten andere
Probleme, wie die Lage der Finanzen und der Wirtschaft sowie die
Zusammenarbeit mit den Kommunisten. Im Juni 1945 war es dann so weit. Zwei
Bischöfe, die angesichts des Unmuts der Bevölkerung ihre Diözesen
bereits verlassen hatten, wurden mit zwei weiteren abgesetzt; drei
Missionsbischöfe in Überseeländern wurden ausgewechselt. Der Faktor Zeit
und die Abkühlung des ersten Eifers der Leute von der Résistance hatten
dazu beigetragen, die richtigen Proportionen dieser Angelegenheit
wiederzufinden. Sicher hatte Roncalli sich in diesen ersten sechs Monaten auf dem
Pariser Posten taktisch klug verhalten. Ihn jedoch als Manager der Krise in
cäsarischem Format zu verklären, ist ein Mythos, den man immer wieder
bis in neueste Publikationen hinein lesen kann. Hätte es sich bei der Absetzung

tatsächlich um ein seriöses und begründetes Vorhaben gehandelt, so
hätte auch die Bauernschläue Roncallis solche Absichten wohl kaum
durchkreuzen können.

Es liessen sich in den herkömmlichen Biographien Angelo Roncallis
noch manche mythologischen Verzerrungen herausarbeiten, die auf den
Eifer der Biographen zurückgehen, ihren Helden in der Toga der
Fortschrittlichkeit zu drapieren besonders dort, wo diese Gesinnung nicht
prima vista ersichtlich ist. Überhaupt kranken die allermeisten Biographen
daran, dass sie ein lineares Schema befolgen, das stracks auf das Papsttum
Roncallis hinausläuft. In den meisten Biographien nimmt die Darstellung
des kaum fünfjährigen Pontifikates die Hälfte, ja bisweilen sogar zwei Drittel

des Raumes ein. Für einen Biographen sollte jedoch nicht nur die
Öffentlichkeitswirkung seines Helden relevant sein, sondern — gerade bei
Angelo Roncalli — die Entwicklungslinie seiner Persönlichkeit, das
religiöse Urgestein.

Vor zwanzig Jahren hat der inzwischen verstorbene Kardinal Giacomo
Lercaro von Bologna bereits gesagt, alle Biographien Johannes'XXIII.



JOHANNES XXIII. 577

seien an einem toten Punkt angelangt, die kleinkariert verklärenden und
die historisch-prätentiös auftrumpfenden. In der Tat ist es nicht so leicht,
der hintergründigen Persönlichkeit Johannes XXIII. gerecht zu werden.
Wolfgang Hildesheimer hat seinen Versuch, ein Buch über diesen Papst zu
schreiben, aufgegeben, aus Gründen der allzu fernliegenden Materie.
Geblieben ist ein nachdenklich stimmender Essay, der Pflichtlektüre für
allzu eüfertige Biographen sein müsste.

Zwei Bilder

Aber auch die Zeitgenossen hatten es nicht leicht, hinter der barocken
Erscheinung des päpstlichen Diplomaten und seiner südländischen Agilität

eine Persönlichkeit auszumachen, die kirchliches Neuland betreten
würde. Etienne Fouilloux, der die Akten des Quay d'Orsay und andere
französische Quellen zur französischen Nuntiatur Roncallis untersucht
hat,5 kommt zum Ergebnis, dass es zwei verschiedene Bilder des Nuntius
gibt, die sich nicht leicht in Einklang bringen lassen : Auf der einen Seite der
Vertreter des Heiligen Stuhles, der über Parteigrenzen hinweg Kontakt
zwar nicht zu Kommunisten, aber immerhin zu französischen Sozialisten
suchte, auf der anderen ein Nuntius, der sich im innerkatholischen Bereich
mit Vorliebe im traditionell katholischen Milieu bewegt, keine Gelegenheit
verpasst, die Hochburgen französischer Frömmigkeit wie Lourdes,
Lisieux, La Salette aufzusuchen und dem aufwendigen Stil römischer
Selbstrepräsentation den Vorzug gibt. Zum MRP, jener Partei, die die
katholischen Elemente der Résistance und eines fortschrittlichen Katholizismus

miteinander verband, waren die Beziehungen getrübt. Dabei mag
man es für belanglos, ja geschmacklos halten, wenn Mme Bidault recht
gouvernantenhaft den Nuntius wegen seiner schlechten Tischmanieren tadelt
und deswegen ein abschätziges Urteil über seine Persönlichkeit fällt.
Robert Schuman, auf den Roncalli grosse Stücke hielt, stiess sich zwar nicht
an solchen Äusserlichkeiten, aber vermerkte stirnrunzelnd die Geschäftigkeit

des Nuntius; auch dort trete er auf, wo er keinen direkten Auftrag
besitze und den Eindruck deplazierter Aufdringlichkeit erwecke. Als er
später Johannes XXIII. in Rom besuchte, bemerkte er nach der Audienz
maliziös, wie sehr der ehemalige Nuntius sich gewandelt hätte: es gebe
doch wahre Standesgnaden auch für einen Papst.

Die wichtigsten Quellen jedoch für die Nuntiatur Roncallis in Paris,
seine eigenen Berichte an den Vatikan, sind noch unter Verschluss. So lässt
sich nur vermuten, was er über diese für den Aufbruch des französischen
Katholizismus und darüber hinaus weltkirchlich bedeutsamen Jahre nach
Rom schrieb. Es ist anzunehmen, dass er dem Experiment der Arbeiter-



578 JOHANNES XXIII.

priester, der spektakulärsten Initiative jener Jahre, mit Reserve gegenüberstand.

Kardinal Frings von Köln urteilte 1954 französischen Diplomaten
gegenüber über Roncalli: «Ein Prälat alten Stils, konservativ auf dem Felde
des Dogmas, wenig aufgeschlossen für tiefergreifende soziale Reformen,
aber darauf aus, die etablierte politische Macht zu stützen, überall dort, wo
sie in einem nationalistischen Sinne ausgeübt wird.» Das war eine sehr äus-
serliche Sicht, die dem spontanen und unberechenbaren Element in Roncallis

Persönlichkeit keinen Raum gab. Die Widersprüchlichkeit der beiden
Bilder des Pariser Nuntius hat Robert Rouquette, der Chronist der «Etudes»,

auf den Nenner gebracht: «Jener Papst, den wir als Nuntius verkannt
haben und von dessen Pontifikat wir überhaupt nichts erwarteten, hat dem
kirchlichen Leben unerwartete Antriebe gegeben.»

In diesen Zusammenhang passt, dass die französischen Integristen aus
dem Kreise um Erzbischof Lefèbvre keinen Anstoss an der Wahl Roncallis
und seinen ersten Enzykliken, ja nicht einmal an seiner
Konzilsankündigung nahmen. Für sie war er ein «sicherer» Mann, dessen gute
Intentionen von einer unzuverlässigen kurialen Umgebung ins Gegenteil
verkehrt wurden. Erst 1980, viele Jahre nach dem Tode des Roncalli-
Papstes, entdeckten die Integristen, dass er bereits als Nuntius die Schlange
am Busen trug. Beweisstück war ein Beileidsbrief an die Witwe von Marc
Sangnier, dessen Zeitschrift «Sillon» 1910 von Pius X. verurteilt worden
war. In Wirklichkeit deutet der Brief darauf hin, dass Roncalli nicht so sehr
mit dem kirchlichen Rebellen Sangnier sympathisierte, als vielmehr mit
dessen kirchlicher Gesinnung, die in der gehorsamen Annahme der
Verurteilung seiner Ideen durch Pius X. zum Ausdruck kam.

Der Nachfolger unter Beschuss

Trotz dieser späten Entdeckung angeblicher Doppelzüngigkeit bei
Johannes XXIII. richtete sich die Vehemenz der Angriffe der Traditionalisten

nicht auf Johannes XXIII., sondern auf Paul VI. Dieser wurde als
Verwüster und Zerstörer der katholischen Kirche verlästert. Den geistlichen
Ernst Johannes' XXIII. zweifelten sie nicht an, auch wenn sie die Konzilsidee

als den faux-pax eines tollpatschigen Greises belächelten. AufPaul VI.
entlud sich der ganze Ingrimm ihrer Enttäuschung, als dieser auf dem Konzil

und in der Nachkonzilszeit den Aggiornamento-Gedanken seines
Vorgängers in einer Zeit nicht erwarteter innerkirchlicher Spannungen weiterführte.

Auf dem progressistischen Flügel setzte eine spiegelbildlich exakte
Mythenbildung um Johannes XXIII. ein. Es hiess, der Konzilspapst Johan-



JOHANNES XXIII. 579

nes hätte dieses oder jenes gewagt, was Paul VI. sich nicht zutraute, er hätte
viel dezidiertere Aussagen gemacht als der zurückhaltende Intellektuelle
Gian Battista Montini. An den Rändern wurde so aus dem «papa buono»
eine lahme, alles gewährende Grossvaterfigur, der man die eigenen Ideen
und Pläne als authentisches Konzilsprogramm unterstellte. Die Mythenbildner

hatten leichtes Spiel, da Pius XII. bei der innerkirchlichen Infragestellung

der sechziger Jahre — die Auseinandersetzung um den «Stellvertreter»

1963 stellt nur einen Teilaspekt dar — unter Beschuss geriet. Johannes
XXIII. wurde nun mit seinem Vorgänger und seinem Nachfolger kontrastiert.

Das Urteil fiel unweigerlich zu seinen Gunsten aus. Er wurde zum
Massstab, an dem Vorgänger und Nachfolger gemessen wurden, gelegentlich

auch zum Prügel, mit dem man auf jene einschlug. Der Publizist Kurt
Hiller hat diese Form von Historiographie auf den Nenner gebracht:

«Innerhalb weniger Jahre hat Paul VI. sich von der antiautoritären Linie
Johannes' XXIII. abgewandt und ein streng absolutistisches Regiment nach
dem Vorbild Pius' errichtet.» Johannes XXIII. wäre aus allen Wolken gefallen,

hätte man ihm unterstellt, ein antiautoritäres Kirchenregiment errichtet
zu haben, er, der respektvoll zu seinem Vorgänger aufschaute und für den
Giovanni Battista Montini der Kandidat seines Herzens für die Nachfolge
war.

Interkatholischer Parteigeist, gerade und weil er sich so engagiert gibt —
als ob blosses Engagement bereits kritische Vernunft verbürge —, ist ein
schlechter Massstab für sachliche Urteile. Deshalb kann ein Kirchenhistoriker,

der nicht von diesem Parteigeist geblendet ist, hier zu grösserer Klarheit

verhelfen. Andreas Lindt, auf den wir bereits verwiesen, hat das
Problem erkannt, wenn er auf die Manipulation mit Pseudomythen um die
Persönlichkeit Johannes' XXIII. hinweist und an die immer noch verbindlichen
Massstäbe historischer Gerechtigkeit erinnert.

«Rückblickend ist Johannes XXIII. oft stilisiert worden zur Verkörperung

aller Hoffnungen auf eine ganz neue Kirche und ein ganz neues
Christentum. Er wurde eine Idealfigur, die sich dann im hellen Glanz abhebt
von seinen Vorgängern und Nachfolgern auf dem Stuhl Petri, hoch über
allen Schatten und Gebrechen, die sonst Papsttum und Kirche prägen und
belasten. Aber gerade solche Überhöhung wird dem Wesen und der
Bedeutung dieses Papstes nicht gerecht. Nur wer ihn als Mensch von
Fleisch und Blut, auch mit den historischen Bedingtheiten und mit den
menschlichen Eigenheiten und Schranken seiner Persönlichkeit zu sehen
und zu verstehen versucht, kann seine wahre geschichtliche Bedeutung
recht erkennen.

Johannes XIII. hat tatsächlich in seinem kurzen Pontifikat für die katholische

Kirche eine neue Epoche eröffnet. Er war zugleich aber zutiefst
verwurzelt in den festen alten Traditionen katholischer Frömmigkeit und



580 JOHANNES XXIII.

Kirchlichkeit. Seine Initiativen haben für die nähere und weitere
Zukunft Grenzpfähle ganz neu gesetzt), haben unabsehbare Perspektiven
eröffnet. Und doch war dieser Papst in seinem ganzen geistlichen und
denkerischen Habitus durchaus kein Progressiven, sondern in seiner
Frömmigkeit, in seinem Kirchenverständnis und seinem Weltbild zunächst
ausgesprochen konservativ.»6

Eine solche Feststellung löst nicht alle Widersprüche, die das Leben
Johannes' XXIII. aufgibt. Das ist auch nicht notwendig. Das Leben grosser
Persönlichkeiten kann Widersprüche enthalten, die sich von keiner Logik
ausbügeln lassen. Es zeugt von grösserer Reife des Urteils, sie zuzugeben,
anstatt sie mit Pseudomythen zuzudecken und sie damit kritischer Wertung
zu entziehen.

* Dieser Aufsatz ist eine freie
Zusammenfassung einer Studie, die unter dem Titel

«Mythes et contre-mythes autour de Jean

XXIII», in der Zeitschrift Cristianesimo
nella storia, Heft 3, 1989 (Bologna)
erscheint. Dort sind auch die näheren Belege
und Literaturangaben zu finden. Um ein
quellennäheres Bild Johannes XXIII.
bemühte sich ein Kolloquium in Bergamo, das
unter Leitung von Giuseppe Alberigo vom
3. bis 7. Juni 1986 stattfand. Vgl. Giuseppe
Alberigo (Hg.): Papa Giovanni, Bari 1987.
— ' Vgl. André Reszler: Mythes politiques
modernes. Paris 1981; ders.: Mythes et

identité de la Suisse. Genf 1986; Kurt Hübner:

Die Wahrheit des Mythos. München
1985. — 2 Pierre du Bois: Mythe et biographie.

Le cas de Staline. In: Cadmos 5

(1982), S. 80—98. — 3 Andreas Lindt:
Johannes XXin. In: Gestalten der Kirchengeschichte

(Hg. M. Greschat), Bd. 12, 2. TeU,
S. 297-311 bes. 298. -4 Wolfgang
Hildesheimer: Exerzitien mit Papst Johannes.
Vergebliche Aufzeichnungen. Frankfurt 1979,
S. 129. — 5 Etienne Fouilloux: Straordinario

ambasciatore? Parigi 1944—1953. In:
Papa Giovanni (vgl. Anm.*). — 6 Andreas
Lindt, a.a.O. (Anm. 3), 298-299.

ÖKäf.
Jt^^ti)&&

eicht verdaulich.Bifidus-Käse: besonders


	Mythen um Johannes XXIII. : zwischen Unterschätzung und Überhöhung

