
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 69 (1989)

Heft: 6

Buchbesprechung: Das Buch

Autor: [s.n.]

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 22.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Das Buch

Rettung aus dem Geist der Musik

Nachtrag zu Thomas Bernhard aus Anlass seines letzten Prosabuches
«In der Höhe» '

Als die Nachricht vom Tod des
Schriftstellers Thomas Bernhard über
die Sender ging, war sein Begräbnis
schon vorbei. Die Nachrufe stürzten
sich auf die letztwillige Verfügung,
wonach in Österreich nichts aus seinem
Nachlass veröffentlicht werden dürfe
und er mit diesem Staat absolut nichts
zu tun haben wolle. Vorausgegangen
war die Uraufführung des Stücks
«Heldenplatz» am Burgtheater, lange vor
der Premiere Anlass zu Polemiken und
heftigem Streit. Als man den Text endlich

gedruckt in die Hand bekam,
erwies sich die Auftragsarbeit als ein
Werk der Routine, unverkennbar im
Bernhard'schen Stil geschrieben und
für Schauspieler, die fähig sind, die
musikalischen Strukturen eines Textes
hervorzuheben, eine wirkungsvolle
Partitur; aber für Zuschauer und Leser,
die nur den Inhalt hören oder lesen,
eine Ansammlung von Invektiven und
Banalitäten. Das Testament und
«Heldenplatz» verdrängten die Besinnung
auf das, was dieser grosse Sprachmei-
ster und Störenfried eigentlich geschaffen

hat, für sich selbst zuerst und bald
für eine wachsende Leserschaft, deren
Faszination nicht so selbstverständlich
ist. Nun ist, ungefähr zur gleichen Zeit,
da Thomas Bernhard gestorben ist,
sein Prosabuch «In der Höhe» erschienen,

versehen mit dem zweiteiligen
Untertitel «Rettungsversuch, Unsinn».
Nicht nur diese «Gattungsbezeich¬

nung», als die man den Untertitel
verstehen kann, auch die Zeit, in welcher
die Notizen und Aufzeichnungen
angesiedelt sind, aus denen das schmale
Buch besteht, lassen den Schluss zu, es

handle sich um die Fortsetzung der
bereits fünf Bände umfassenden
Autobiographie. Auch dort findet man
Untertitel wie Gattungsbezeichnungen:
«Eine Andeutung» («Die Ursache»),
«Eine Entziehung» («Der Keller»),
«Eine Entscheidung» («Der Atem»)
und «Eine Isolation» («DieKälte»). Nur
der Band «Das Kind» trägt keinerlei
derartigen Zusatz im Titel.
Autobiographisch schliesst «In der
Höhe» ungefähr dort an, wo «Die
Kälte» aufhört: nach der Weigerung,
erneut ins Sanatorium Grafenhof
einzurücken, als Thomas Bernhard weit
über neunzehn war.

Von 1952 bis 1954 studierte er
Musik und Darstellende Kunst am
Mozarteum in Salzburg und Wien. Es

gibt in seinem Werk unzählige Stellen,
die seine Liebe zur Musik und seine
Kenntnisse in musikalischen Dingen
belegen. Obgleich ihn die Ärzte auf die
Gefahr aufmerksam machten, die nicht
nur für seine Lunge, sondern für sein
Leben darin bestand, hat er Bach-Kantaten

gesungen, auch in der Kirche im
Dorf. Und im Buch «Der Atem» erzählt
er, dem man im Sterbezimmer des

Krankenhauses schon die Letzte Ölung
gereicht hatte, wie er allein aus sich



506 ZU THOMAS BERNHARD

heraus seine Lebensmöglichkeiten mit
letzter Kraft neu entwickelte, wie er
Musik hören, Gedichte rekapitulieren
und Grossvatersätze interpretieren
konnte. Er ist davon überzeugt, dass
ihn dieser Wille gerettet hat. Der
Grossvater, der den schwerkranken
Enkel besucht, verspricht ihm, die
Klavierauszüge der «Zauberflöte» und der
«Za'ide» sowie der «Neunten Symphonie»

von Bruckner zu besorgen. Musik
hat ihn gerettet, auch die Hoffnung,
Musik wieder zu hören und selbst
auszuüben. Doch dazu kam es nicht. Eine
Karriere als Sänger war wegen der
geschädigten Lunge vollkommen
unmöglich. Bernhard begann zu schreiben,

war journalistisch tätig und
schrieb Gerichtsberichte für das
«Demokratische Volksblatt», dessen
Chefredaktor ihm schliesslich eine Stelle als
Lokalredaktor anbot.

Und aus dieser Zeit, entstanden
noch vor dem ersten Roman, «Frost»,
aber nach den Kurzprosastücken
«Ereignisse», die jedoch erst 1969
veröffentlicht wurden, stammt «In der
Höhe». Möglich oder sogar
wahrscheinlich ist, dass der Autor den
Untertitel «Rettungsversuch, Unsinn»
erst auf die erste Seite gesetzt hat, als er
das frühe Manuskript für die
Veröffentlichung im Residenz-Verlag
bereitmachte. Und wie denn soll man die
Begriffe deuten? Will er sagen, sein
frühes Buch sei einerseits ein Rettungsversuch,

andererseits aber Unsinn?
Oder meint er vielmehr, jeder
Rettungsversuch sei Unsinn? In der Zeit
und in der Situation jedenfalls, in der
sich der junge Mann damals befand, als

er die Aufzeichnungen «In der Höhe»
schrieb, war nicht vorauszusehen, was
aus dem Geiste der Musik als sein
schriftstellerisches Werk entstehen
sollte.

«In der Höhe» enthält Aufzeichnungen

des angehenden Schriftstellers.
Man spürt Widerstand, Trotz, auch
Wut gegen das, was ihm von Menschen
angetan und was ihm an Demütigung
und Krankheit widerfahren ist. Desillu-
sioniert verhöhnt er pathetische
Begriffe wie «Vaterland» und «Volksgenosse»,

und er spricht als einer, dem
das Treiben der Menschen, ihre
«Gesichtsverrenkungen», als Komik und
Selbstbetrug vorkommen. Er hat
bereits im Sanatorium Grafenhof
Gedichte geschrieben, er hat kleine
Prosastücke verfasst. Aber noch hat er
seinen Weg nicht gefunden und notiert
sich, dass das, «was wir aussprechen,
niederschreiben, zehnmal dümmer ist,
als das, was wir denken.» Einzelne
Wörter oder Wendungen im Text sind
unterstrichen, im Druck kursiv gesetzt.
Es ist eine Technik, die Thomas Bernhard

später, zum Beispiel im Roman
«Frost», weiterführt, um charakteristische

oder authentische Formulierungen

seiner Figuren hervorzuheben.
Was da zusammenhangslos und in

verschiedener Tonlage, auch in
unterschiedlicher Weise entweder ausformuliert

oder nur in Stichworten notiert ist,

ergibt zusammen ein Mosaik, das im
ganzen die Befindlichkeit, die
Stimmung des Schreibers in dieser Lebensphase

einfängt und in einzelnen Ausfällen

schon ankündigt, was wir aus den
späteren Werken kennen: Bezichtigungen

und Invektiven. Zum Beispiel steht
da: «Kein grösseres Gesindel als Schriftsteller

und Künstler.» Oder: «Der
Charakter der Schriftsteller rangiert noch
unter dem Charakter der Kaufleute,
weit unter dem Charakter der Politiker.»
Da klingt schon an, was in den Reden
des Malers Rauch in «Frost» breit
ausgeführt ist, die Polemik gegen das

«Kunstgegeifer» und den «Künstlerge-



ZU THOMAS BERNHARD 507

schlechtsverkehr.» Oder es weist voraus
auf Betrachtungen in «Verstörung»,
Betrachtungen über eine Kunst, die man
nicht ausstellt und damit nicht dem
Gerede und dem Betrieb aussetzt.
Künstlerische Betätigung ist dem
Verfasser dieser frühen Aufzeichnungen
«reine Einbildung am Rand», und der
Kunstbetrieb ist ihm «Schaubudenstupidität».

Zwischendrin finden sich
Notizen, die auf die Tätigkeit als
Gerichtsberichterstatter verweisen.
Erinnerungsfetzen führen zurück zu
einem Wochenende im Gasthaus, wo
der Journalist und angehende Autor
ein Fräulein trifft. Der Wirt, ein Gärtner,

vor allem ein Studienrat sind seine
Gesprächspartner oder eher die Figuren,

an die er seine knappen Aussagen
richtet. In der Nähe gibt es ein Irrenhaus,

dessen Insassen ebenfalls in den
Notizen auftauchen.

Man könnte das Buch mit dem Bild
vergleichen, das eine Glasplatte voller
Eisenfeile in dem Augenblick bietet, da
man einen Magnet darunter hält: noch
ungeordnet, aber im Begriff, Strukturen

anzunehmen. Man kann sogar den
Magnet erkennen. In längeren
Abschnitten ist von einer Sängerin die
Rede, die seit neun Jahren nicht mehr
singt. Vorausgegangen sind der Stelle,
die hier gemeint ist, Reminiszenzen, die
Bernhards Einsamkeit nach dem Tod
des geliebten Grossvaters und wenig
später nach dem Tod der Mutter
andeuten: wie er das Bedürfnis hat, zu
den Gräbern zu gehen und «auf den
Gräbern zu frieren wie ein Hund», und
dann die Feststellung: «dass man
alleingelassen worden ist in seiner
Krankheit, in seiner Selbsterhaltungskrankheit.»

Unmittelbar darauf folgt,
was er von der Sängerin und «ihrem
Wahnsinn» notiert. Sie sagt, sie denke
an eine Arie und an den Ton, den sie

nie habe erreichen können. Sie habe
sich in dieser Musik entblösst, aber den
Ton nicht erreicht, weil sie das alles

vollzogen habe, «ohne die Aufmerksamkeit

der Welt tatsächlich aufmich zu
ziehen, und man muss die Aufmerksamkeit

der Welt tatsächlich aufsich
ziehen!, damit man unsterblich werden

kann!, damit man wenigstens etwas
erreichen kann!, sonst erreicht man
nichts, sagt sie.» Sie kommt darauf
zurück und sagt, dieser Koloratur
wegen hätte sie sterben können. Jetzt
sei es zu spät.

Es ist, denke ich, eine Schlüsselstelle,
nur schon wegen der drei aufeinander
folgenden Ausrufszeichen im Text,

wegen der absoluten Forderung, durch
die Koloratur die Aufmerksamkeit der
Welt «tatsächlich» auf sich zu ziehen. In
Tod und Vernichtung, die unser
Schicksal ist, so darf man diese Forderung

deuten, bietet allein die vollkommene

Kunst, der reine, nur in der
äussersten Konzentration erreichbare Ton
die Rettung, die Unsterblichkeit. Da ist,
in nuce, vorgebildet, was in Bernhards
späterem Werk immer aufs neue und in
zahlreichen Varianten ein zentrales
Motiv wird. Die Studie über das Gehör
im «Kalkwerk», der «Kegel», den
Roithamer in «Korrektur» für seine Schwester

gebaut hat, die unerreichbare
Vollendung, mit der Glenn Gould die
Goldberg-Variationen spielt und damit
den «Untergeher» wegen seines eigenen
Versagens in den Selbstmord treibt,
aber auch etwa der Wunsch des alten
«Minetti», einmal im Leben noch den
«Lear» spielen zu können: das alles
sind — hier unvollständig aufgezählt —

Beispiele für meist fehlgeschlagene
Rettungsversuche, und zumeist sind es

Rettungsversuche aus dem Geiste der
Musik.

Bernhards Faszination durch die



508 ZU THOMAS BERNHARD

Musik muss hier nicht umständlich
belegt werden. Es genügt, etwa an die
Gespräche in «Wittgensteins Neffe» zu
erinnern, an «Beton» oder an den
«Untergeher», aber im Grunde ist diese
Faszination in allen seinen Werken spürbar,

wo nicht im Thema, in den Inhalten

und Motiven, so doch immer in der
Form und im Stil. Andrea Reiter danken

wir eine Studie über Bernhards
«musikalisches Kompositionsprinzip»,
die zum besten zählt, was über den
Schriftsteller geschrieben worden ist2.
Man hat in ihm immer nur das Ärgernis

gesehen, den Störenfried, einen
Mann, der seine wachsende Berühmtheit

dazu missbrauchte, Österreich und
die Österreicher zu schmähen und
unflätig zu beleidigen. Dass das ein
grundsätzlich zutreffendes, dennoch
recht undifferenziertes Urteil ist,
müsste nur schon das grossartige kleine
Buch über Paul Wittgenstein bewusst
machen. Und man sollte auch nicht
übersehen, mit welcher Bewunderung
und Verehrung Thomas Bernhard
seinen Erzähler Murau in «Auslöschung»
von der Dichterin Maria sprechen lässt,
in der man unschwer Ingeborg Bachmann

erkennt. Es gibt durchaus das
«Positive», es gibt Anerkennung und
Dankbarkeit bei Bernhard. Am grössten

aber sind sie der Musik gegenüber.
Sie bestimmt sein Leben und sein
Schaffen. Andrea Reiter macht den
Versuch, die Strukturen seiner Sätze,

die dem «unmusikalischen» Leser wie
Wiederholungslitaneien vorkommen
mögen, durch die Gegenüberstellung
von Musikbeispielen und Textstellen
sichtbar zu machen und verschiedene
Typen zu unterscheiden. Sie kommt
zum Ergebnis, dass Thomas Bernhard
klassische musikalische Kompositionstechniken

übernimmt, wenn er
schreibt. Und seine Übertreibungen,
seine Zertrümmerungen auf der inhaltlichen

Ebene, alles eben, was er an Wut
und Lebensüberdruss aus seiner
belasteten, durch eine Ballung von Demütigungen

und schwerster Krankheit
gefährdeten Jugend aus sich herausschreit,

ist gewissermassen in der
«Koloratur» seiner Prosa aufgehoben,
sublimiert. Die Erfahrung des Lesers,
der sich zugleich abgestossen und

angezogen fühlt, die Faszination, die
von allen Werken Bernhards ausgeht,
ist darin begründet. «In der Höhe», die
frühen Notizen, die erst nach Bernhards

Tod veröffentlicht wurden, lassen
uns ermessen, welche Kunstleistung
das «musikalische» Gesamtwerk dieses
Dichters darstellt.

Anton Krättli
1 Thomas Bernhard: In der Höhe.

Rettungsversuch, Unsinn. Residenz Verlag,
Salzburg und Wien 1989. — 2 Andrea Reiter:

Thomas Bernhards «musikalisches
Kompositionsprinzip.» In: Rowohlt
Literaturmagazin 23, Reinbek bei Hamburg,
April 1989.



ZU CHRISTA WOLF 509

Frei nach Tschechow. Und jeder spielt sich selbst

«Sommerstück», Christa Wolfs Erinnerungen an einen kurzen Sommer
der Anarchie '

I.
Dass «Sommerstück» ein grosses

Buch wurde, hängt möglicherweise
damit zusammen, dass hinter seiner
Entstehung eine Leidensgeschichte zu
vermuten ist. «In seinen frühen Fassungen»,

schreibt Christa Wolf in einer
kurzen Nachbemerkung, sei «der Text
1982/83 niedergeschrieben» worden,
«Teile davon parallel zu «Kein Ort.
Nirgends». Er wurde 1987 für den Druck
überarbeitet.» <Kein Ort. Nirgends),
Christa Wolfs glanzvolle Günderrode-
Kleist-Evokation, in deren
Entstehungszeit «Sommerstück» demnach
zurückreicht, erschien 1979. «Seine

frühen Fassungen» dürften nach
Abschluss der «Kas.sa«dra»-Erzählung
(erschienen 1983) entstanden sein.

Warum es nochmals Jahre dauerte,
bis eine dieser Fassungen zur
publikationsreifen Endfassung wurde und
warum die Publikation gerade jetzt
erfolgt, sind Fragen, die deshalb nicht
müssig erscheinen können, weil sie ins
Zentrum von Christa Wolfs Buch und
wahrscheinlich ihres Schreibens heute
zielen: dahin nämlich, wo beides, dieses
Buch und das Schreiben, Beschwörung
und Verschwörung ist, noch und
gerade in der mit aller Schärfe erfahrenen

Gefährdung, Anfechtung, Skepsis.
Und es ist zwar eine Spekulation,

aber eine rechtmässige, dass «Sommerstück»

erst im Verlauf der verschiedenen

Ansätze und Fassungen das wurde,
was es ist: Prosa von einer Dichte und
Verschwiegenheit, wie Christa Wolf sie
seit «Kein Ort. Nirgends» doch wohl
nicht mehr geschrieben hat. Und erst,
so ist weiterzuspekulieren, die zeitliche

Distanz zu den erinnerten Ereignissen
ermöglichte die erzählerische Nähe, die
das Buch so bewegend, so virulent
macht. Dass darin nicht (wie in «Störfall»)

ein zeitgeschichtlicher Anlass das

Erzählen auslöst, sondern (weil der
Anlass eben so weit zurückliegt) es sich

von selbst versteht, dass ihm (anders als
in «Kassandra») nie ein weltanschauliches

Programm mitaufgetragen wird,
sondern immer nur das poetische, die
Sehnsucht nicht erlöschen zu lassen:
das beschert dem Buch eine erzählerische

Schwerelosigkeit, die — wie eine

widerspenstige, subversive Behauptung
— auch da nicht zurückgenommen
wird, wo Krankheit, Tod, Trennung,
Beziehungsschwierigkeiten, aber auch
unheilvolle gesellschaftliche Verhältnisse

und Entwicklungen oder die um
sich greifende Zerstörung von Lebensraum

der Schwerelosigkeit längst den
Atem abschneiden könnten.

Es fällt denn auch leicht darzustellen,

dass «Sommerstück» kein heiteres
Buch ist. Sondern eines, das der
Ratlosigkeit, den Selbstzweifeln, der Angst
und dem Entsetzen weiten Raum lässt.
Viel schwieriger ist es nachzuzeichnen,
in welcher Weise dieser erzählerische
Raum des Dunklen und der
Schwerblütigkeit durchlässig bleibt, offen für
das schriftstellerische Vertrauen und
Selbstvertrauen, von deren Verlust das
Buch doch auch erzählt und den es am
Ende durch sich selber dementiert hat.

«Reden wir noch miteinander? Erreichen

unsere Stimmen uns noch Brauchen

wir es noch, dass sie uns
erreichen?» Es sind nicht rhetorische Fragen,

die zu Beginn eines der letzten



510 ZU CHRISTA WOLF

Kapitel von «Sommerstück» gestellt
werden. Der Zweifel und die Angst
fragen mit und lassen sich nicht abschütteln.

Aber ihrer Beharrlichkeit, aus ihr
geradezu gespiesen, wird eine andere
gegenübergestellt: die Beharrlichkeit
des Erzählens nämlich, des Erinnerns,
Bewahrens. «Zwar ist viel Zeit vergangen,

aber ihr werdet euch erinnern»:
Wie das Fragen kehrt auch dieses

Futur, das gleichermassen Potentialis
wie appellativ ist, leitmotivisch wieder
und lässt schmerzhaft nach-fühlen,
wieviel es dem Verlust zu entreissen
gilt, wieviel an Lebensgefühl und
-bewusstsein, an Schönheit und
Zerbrechlichkeit und Sensibilität, wieviel
an Zuneigung und Solidarität, wieviel
von dem schliesslich, was einmal «das

schöne Unbedeutende, das man leicht
vergisst», genannt wird.

II.
«Das schöne Unbedeutende»: das ist

eine unspektakuläre nördliche
Landschaft, eingebettet in die Tages- und
Nachtzeiten, unter gleissender Sonne
und einem unwirklich blauen Himmel
oder der «Unverwandtheit und
ironischen Distanz des Mondes». «Das
schöne Unbedeutende»: das ist das
kleine Dorf und seine Umgebung, mit
seinen Bewohnern und ihren
Lebensgeschichten; das sind auch die paar von
ihren früheren Bewohnern aufgegebenen

Bauernhäuser, in die — um zu
arbeiten? um der Arbeit zu entfliehen?
— einige zivilisations- und gesell-
schaftsgeschädigte Intellektuelle eingezogen

sind. Drei Schriftstellerinnen
sind darunter (Ellen, Bella und Steffi),
alle drei, soviel ist angedeutet, dort, wo
sie herkommen, prominent, hier, auf
dem Land, aber ausser Dienst: Ellen
«kam es unwahrscheinlich vor, dass sie

je wieder ein Wort schreiben würde»;

und die Lyrikerin Bella wül «dem süssen

Hang zum Wort, das alles mildert»,
gerade «nicht nachgeben». Statt zu
schreiben verrichten sie und ihre Männer,

Kinder, Enkelkinder, Freunde,
Gäste Haus- und Gartenarbeiten,
machen gemeinsam Spaziergänge und
Ausflüge, führen in wechselnden
Kombinationen lange Gespräche, erzählen
einander und erleben miteinander
Geschichten oder laden sich gegenseitig

ein zum Essen und zu improvisierten
oder geplanten Festen.

«Sommerstück» erzählt von Candide,
der sich — bei Christa Wolf einen Sommer

lang eben — nicht mehr davon
abbringen lässt, den Garten zu bestellen.

Oder es erzählt von jener noblen
Gesellschaft im «Decamerone», die
sich, während in der Stadt die Pest

wütet, aufs Land zurückgezogen hat
und sich dort Geschichten erzählt. In
«Sommerstück» ist es nicht die Pest,
sondern «der gesellschaftliche Krebs»,
den es hintersichzulassen galt. Überdies

sind die Wohnverhältnisse bei weitem

primitiver als bei Boccaccio und
die Geschichten nie so frivol wie dort.
Aber auch bei Christa Wolf sind es

ausgesprochen Privilegierte, die, nach
einem «wüsten Winter» und diesen
einen «sich gleich bleibenden Sommer»
lang, zusammenfinden und ein Fest
nach dem andern feiern. «Wirfeiern die
Feste, wie wir fallen», heisst es in einem
der «Maulwürfe» von Günter Eich. Und
etwas vom Lebensgefühl einer
grimmigen Entschlossenheit wie im
Eichschen Kalauer steckt auch in der
«Festessucht» der Protagonisten von
Christa Wolfs «Sommerstück».

Keiner der in allen Schichten und
Aspekten der Situation angelegten
Konflikte wird ausgespart oder
beiseitegeschoben. Der Sommer ist von
Anfang an, und nicht erst im Rück-



ZU CHRISTA WOLF 511

blick, durchschaut als eine monumentale

Inszenierung. Aber es ist eine von
so glühender Ernsthaftigkeit, dass
keine Wirklichkeit sie je endgültig zu
diffamieren vermag. Obwohl Wirklichkeit

an allen Ecken und Enden
eindringt, einbricht, in privaten ebenso
wie in gesellschaftlichen Belangen.

Das geradezu zelebrierte Miteinanderleben

beispielsweise deckt dann
eben auch auf, wie weit die Paare, die
Freunde, die Generationen sich schon
auseinandergelebt haben oder noch
auseinanderleben könnten. Und das
Aufgehobensein in der Landschaft und
in der Dorfgemeinschaft erweist sich
als Illusion: «Wir hatten einsehen müssen,

dass wir das Dorf nicht verstanden.
Wenn es darauf ankam, verschluss es
sich vor uns und lebte sein eigenes
Leben». Dass an diesem Dorf- und
Landleben mehr intakt sei als an
irgendeinem andern, ist eine Projektion,

die Schritt für Schritt abgetragen
werden muss: dann etwa, wenn die
Städter auf einem seit Monaten von
den Besitzern verlassenen, völlig
verwahrlosten Hof eine im Käfig
eingeschlossene verhungerte Katze finden;
und wenn während eines Brandes das
Vieh sich nicht aus den Ställen treiben
lässt oder in die Flammen zurückrennt.

Und erst wenn einmal der
Inszenierungscharakter der Utopie «Landleben,

Landmenschen» so gründlich
nachgewiesen ist, kann die erzählerische

Gegenbewegung einsetzen und
Bericht erstattet werden von jenem
Tag, an dem die Wiese vor Ellens Haus
schlagartig zu brennen anfing und nur
ein Wunder («der Wind schlug plötzlich
um»), im Verein mit den solidarischen
Anstrengungen der Familie, der
Freunde und der Dorfbewohner, es
verhinderte, dass der Brand auf das

Haus übergriff und es («jetzt schon?»)
zerstörte.

III.
Dass «das spinnwebleichte Netz des

Sommers» am Ende die Struktur und
den Tonfall der erzählerischen
Vergegenwärtigung eben dieses Sommers
bestimmt, rührt zweifellos nicht zuletzt
daher, dass Christa Wolf ihr Erzählen
nicht durch Namen und Datierungen
belastet. «Sommerstück» ist zwar leicht
zu entschlüsseln auf Personen und
Ereignisse der Zeitgeschichte hin. Aber
es gilt, sich einzulassen auf Christa
Wolfs Hinweis, «alle Figuren in diesem
Buch» seien ihre, der Erzählerin,
«Erfindungen», «keine» sei «identisch mit
einer lebenden oder toten Person», und
«ebensowenig» würden «beschriebene

Episoden mit tatsächlichen Vorgängen
sich decken».

Nur wer diesen Hinweis ernst
nimmt, verpasst nicht die diesem Buch
eigene und wesentliche Dimension des
Antihistorischen. «Sommerstück»
erzählt schliesslich genau davon, wie ein

paar engagierte Zeitgenossen aus der
Zeitgeschichte ausgestiegen sind und
sich abgesetzt haben in einen Sommer
und eine Landschaft, die ihr nicht
angehören müssen. Die bedenklichen
Aspekte dieser Emigration sind nicht
verschwiegen, sondern ausführlich
reflektiert und diskutiert. Manchmal im
Ton der Selbstironie: «Die Freischaffenden

auf ihrem Floss»; manchmal aggressiv,

polemisch: «Es sei auch ganz klar
dass diese alten Bauernhäuser

überall im Land besetzt würden von den
Ausweichlern der vorigen Generation,
die vor sich selber flöhen Was

bedeute es denn aber, wenn diejenigen,
die sich einst der Veränderung verschrieben

hätten, nun schlicht aufs Land gingen

?». Die Begriffe Resignation, Rückzug,

Flucht, Kapitulation werden nicht



512 ZU CHRISTA WOLF

dem Hohn preisgegeben. Ebenso
wenig wie die Verlockungen, aus der
Not des Rückzugs eine Tugend zu
machen: «Leute unserer Art
verweist die Geschichte in diesem Land auf
Inseln. Und da müssen wir noch froh
sein, wenn die uns bleiben.»

Natürlich werden kalte Krieger
hüben und drüben unter «diesem
Land» nur eines und jeweils das des
andern verstehen wollen. Obwohl
Christa Wolfs Buch genau das
einleuchtend verbietet. Nicht bloss
dadurch, dass es nicht benennt, datiert,
definiert. Sondern weit mehr dadurch,
dass es über die politischen und
zeitgeschichtlichen Anlässe hinaus erzählt: in
Bereiche, wo sie nicht mehr ausschlaggebend

smd, weil dort Zeiten und
Räume, in die ein Mensch gestellt ist,
umfassender als bloss politisch oder
geschichtlich erlebt werden. Und in
diesen Bereichen gehen Entwicklungen
und Veränderungen vor sich, die
einschneidender sind als die gesellschaftlichen.

Da zum Beispiel, wo Ellen einem
Mann, der wegen eines falsch parkierten

Autos eine Szene macht, mit
ungerührter Schärfe seinen ganzen zeternden

Schneid abkauft; «es war ihr
irgendwann, vor kurzem erst,
klargeworden, dass sie sich nicht eine einzige
Gängelung oder Beschimpfung mehr
gefallen lassen konnte, die rechthaberischen

kleinen Männer nahmen historische

Dimensionen an, sie musste ihnen
entgegentreten und ihnen den Mund
verbieten. Schluss mit der Eeisetreterei.»

Derlei Triumphe werden zwar
sogleich in Frage gestellt («Ersatzbefriedigung?»).

Aber sie, nur sie, machen
Geschichte in diesem Buch. Und sie

illustrieren, was Ellen «verschwieg .):
dass sie sich noch einmal zu verändern
begann. Dass sie sich nicht mehr wie ein
von falschen Wörtern und Vorstellungen

besetztes Land vorkam. Scham spricht
nicht. Sonst müsste sie sagen: Ein mit
eigener Zustimmung, aus eigenem freien
Willen besetztes Land.»

Der Sommer in «Sommerstück» ist
da, wo die Erzählung am nachhaltigsten

von ihm ergriffen scheint, in
hohem Masse ein kurzer Sommer der
Anarchie. Und das Buch erzählt, wie
Menschen — zeitweise, behelfsmässig;
den prägenden Eindrücken von Schönheit

und Liebe ebenso ausgesetzt wie
denjenigen von Vergänglichkeit und
Trennung! — sich und ihre Sprache und
ihr Miteinanderreden freizuhalten
versuchen von Besatzungsmächten und
-Statuten; von allen Systemen, nicht
diesem oder jenem.

IV.
Das heisst dann auch: Sie lassen sich

nicht mehr weder Theater für
Wirklichkeit verkaufen noch das Theater
verächtlich machen, weil es der
Wirklichkeit nicht gerecht werde. Davon
erzählen die Kapitel über den Tag des

«Malvenfests», an dem die Sommergesellschaft

ein Stück aufzuführen
versucht. «Frei nach Tschechow. Und
jeder spielt sich selbst.» Das Stück —
sein Titel, auf den man sich nach langen
Diskussionen einigt, ist «Sommerstück»
— ist eingerahmt und durchzogen von
Enttäuschungen, Tränen, Aggressionen

und Ängsten. Und dramaturgisch
ist es alles andere als gelungen. Auch
die Besetzung ist keineswegs ideal. «Ob
die Darsteller wirklich in ihre Rollen
hineinschlüpften, ob sie sich nicht, im
Gegenteil, ganz und gar darin verloren»,
ist nicht auszumachen. Am besten
scheinen noch die exotischen Verkleidungen

zu gelingen. Aber ohnehin wird
es im Verlauf des Tages immer schwerer

«zu sagen, wann die Vorstellung
weiterging, ob sie überhaupt unterbrochen



ZU CHRISTA WOLF 513

war.» Aber gerade so, so hingebungsvoll
in der Schwebe gehalten zwischen

Wirklichkeit und Theater, Sein und
Schein oder Ernst und Spiel, ist das
Stück und ist das Erzählen darüber
nicht mehr sehr «frei nach Tschechow»,
sondern ganz in der Nähe von dessen

genauer Melancholie angesiedelt.
Und in den Kapiteln, die diesem

einen Tag und seinen vielfältigen
«Linien, Verzweigungen, Impulsen» nach¬

gehen, erreicht Christa Wolfs Erzählen
eine in besonderer Weise anrührende
Gleichzeitigkeit von Sommernachtstraum

und Wintermärchen. Dass die
Ungleichzeitigkeit des Geschehens
dafür Voraussetzung ist, mag eine

Behauptung bleiben.
Heinz F. Schafroth

1 Christa Wolf, Sommerstück. Luchterhand

Literaturverlag, Frankfurt a.M. 1989.

Paul Nizons Poetenmantel

Zum neuen Prosaband «Im Bauch des Wals»

Was hat Paul Nizon in seinem Mantel

zu verbergen? — Mäntel sind schon
lange nicht nur ein Leitmotiv, sondern
ein Markenzeichen von Nizons Werk.
«Er trug gerne Mäntel», heisst es
lakonisch am Anfang des Romans «Stolz»

(1975) vom Titelhelden1. Stolz trägt
den Mantel des Melancholikers; eingehüllt

in dieses Kleid über den Kleidern,
das ihn zunehmend von der Aussenwelt

isoliert, verliert er sich am Ende
im Schnee. Von der eigenen Wärme
allein, die er im Mantel zu speichern
versucht, kann Stolz nicht leben. Dass
Nizon sich hier an Robert Walser inspiriert

hat, wird in seinen Frankfurter
Vorlesungen «Am Schreiben gehen»2 in
der Metaphorik des Mantels expliziert:
«Wie einen Mantel», als Hülle des Ichs,
hat sich Nizon Robert Walser zu eigen
gemacht, sem eigenes Überleben als
Schriftsteller vorweggenommen in dieser

fremden Rolle. Ein Mantel der
Rede, der das Verschwiegene, die
Gefahr des Verstummens, wärmend
einhüllt.

Seit «Stolz» hat sich der Mantel ver¬

wandelt. Aus dem archaischen Schutz

gegen die Witterung, dem Ersatz-Haus,
wird im urbanen Kontext ein Schutz

gegen die Über-Zivilisation. In der
Grossstadt hält der Mantel die Massen
vom Leib. Er signalisiert Unberührbar-
keit, er markiert den distanzierten
Beobachter, der sich in seinem Mantel
verschanzt. In solchen Mänteln, fast
bodenlang und hochgeschlossen, stellt
sich Nizon selbst auf den Fotografien
des Bandes «Am Schreiben gehen» in
die Pariser Stadtlandschaft, und nur die
äussere Kühle lässt auf die innere
Wärme schliessen. Dies ist der Preis

jener Urbanität, die Nizon in der
Schweizer Enge vermisst und in Paris
gefunden hat: In der Weite der Stadt
lässt sich nicht überleben ohne Schutzmantel

gegen die andringende
Reizüberflutung. Darum erscheint Paul
Nizons Poetenmantel von aussen als ein
Mantel des Schweigens, zugeknöpft.

In seinen Pariser Texten hat Nizon
diesen Mantel aber immer wieder
aufgeschlagen. In «Das Jahr der Liebe»3

trägt der Ich-Erzähler ganz wörtlich



514 ZU PAUL NIZON

seine abgetragene Jacke zu einer
Schneiderin, die ihm vorschlägt, die
Jacke nicht auszubessern, sondern zu
wenden — «die Innenseite ist noch ganz
heil». Die Reaktion des Erzählers:
«Auch darüber könnte ich schreiben.»
Aus dem Stoff dieser Innenseite, die
freilich nicht immer so heil ist, sind
Nizons Erzählungen geschnitten. Er ist
das wärmende Futter privater, körpernaher

Erfahrung, die Rückseite jener
imprägnierten Aussenseite, von der der
Regen abperlt. Dieser doppelseitige
Mantel ist der Mantel des Flaneurs, wie
ihn Walter Bejamin in seinen Pariser
«Passagen» skizziert hat: Der Flaneur
wickelt sich in das graue Tuch der
Langeweile, «das innen mit dem glühendsten,

farbigsten Seidenfutter ausgeschlagen
ist»4. Dies ist der wild gemusterte

Stoff der Träume und der Erinnerungen,

auf der Körperseite des grauen
Alltags. Hier sind sie eingenäht, die
persönlichsten Wünsche, als Notgroschen

für den Augenblick, wo man sich
zu verheren droht.

Diese Innenseite seines Poetenmantels

schlägt Nizon in all seinen der
Grossstadt abgetrotzten Texten auf.
Aber noch nie war dieses Mantelfutter
so leicht, so farbig und luftig wie in
seinem neuen Prosaband «Im Bauch des
Wals»5. «Caprichos» nennt Nizon im
Untertitel die fünf Teile dieses Bandes,
damit auf die spielerische Leichtigkeit
hinweisend, mit der hier Melodie,
Schrittmass und Takt überraschend
wechseln. Die Leichtigkeit der Textur
erlaubt das rasche Umschlagen. So

springt der Text von den Beobachtungen

des Flaneurs in den Pariser Strassen

immer wieder in die Innenwelt seiner

privatesten Träume und Erinnerungen,

wendet diese nach aussen als

farbige Signale einer trotz allem
bewahrten inneren Wärme. Traum¬

und Alptraumgestalten, etwa ein letzter,

vergessener Soldat in der mongolischen

Wüste, stehen gegen das Leben
in den Pariser Bistros, dieses gegen die
verlorenen Gärten der Kindheit. Im
harten Kontrast zur lebendigen, sinnlichen

Präsenz der Frauen steht die
Erinnerung an die Mutter, die in
«statuarischer Starre» im Altersheim
verdämmert. Hier ist der Stoff rauh, hart
anzufassen.

Ebenso unvermittelt wie das
Geschehene wechselt die Perspektive:
Einmal ist es ein «Tasten Staunen
Benennen», mit dem der Erzähler mit
kindlicher Frische das Alphabet der
Wirklichkeit buchstabieren lernt. Dann
wieder spricht der Text mit dem Brustton

der Erfahrung, als hätte er schon
alle Liebesnächte mit dem Leben hinter

sich. Doch jede Formulierung des

Glücks, die vorgibt, beim Glück schon
angekommen zu sein, wird vom Text
sofort wieder dementiert. Lakonisch
unterbricht ein Freund den Ich-Erzähler,

als dieser sich in eine Eloge der
Weiblichkeit hineinsteigert: «Schön

wär's, sagte mein Freund und rief: Kellner

zahlen.» Mit der gleichen Wirkung
wird immer wieder der Schreibvorgang
thematisiert: Wo dem Erzähler allzu
gültige Wendungen glücken, fügt er
sofort ein «notierte ich» hinzu, das dem
Text den Status des Provisorischen, des
bloss Abgelegten zurückgibt. Das
Papier, auf dem Nizon das «Capricho»
des Lebens einfängt, muss leicht und
luftig bleiben, Notizpapier, fliegende
Blätter. Allein die kapriziöse Leichtigkeit

der Darstellung hält das Dargestellte

am Leben — dieses poetische
Grundrezept Robert Walsers, des
«heiligen Robert, Schutzpatron der
Mansardenpoeten», wie er hier heisst, hat
Nizon sich in diesem Prosaband auf
den eigenen Leib geschnitten.



ZU PAUL NIZON 515

Vielleicht wirkt Nizons
Darstellungsweise deshalb so bestechend
schwerelos, weil sie das ganze Gewicht
der Verhältnisse auf die Schultern einer
im Text dargestellten Figur überwälzt
hat: die rätselhafte Zentralfigur des

Textes, den «Marschierer». Zunächst
scheint er ein blosser Clochard unter
vielen: «Da ist ein merkwürdiger
Clochard in meinem Viertel, er trägt einen
Tornister und marschiert. Zwei dicke
graue Mäntel trägt er übereinander,
beide recht ordentlich, der untere etwas
länger als der darübergezogene, sie sind
seine Wohnung.» Doch anders als die
anderen Clochards hängt er nicht in
den Pariser Strassen herum. Er
marschiert. Er hat, wie der Ich-Erzähler
vermutet, «Angst vor dem Ankommen».
Immer stärker wird die faszinierte
Identifikation des Erzählers mit dieser
Figur: der Marschierer im Doppelmantel

ist ein Doppelgänger des Erzählers.
Er kann sich ihn nur vom Leib halten,
indem er ihm eine Biographie zu erfinden

beginnt. Unschwer ist zu erkennen,
dass der Erzähler dieser Figur die traurige,

melancholische Variante seiner
eigenen Geschichte andichtet: ein
Ausbruch aus der Normalität der Provinz,
der in der Metropole versandet. Diese
Geschichte, die seine eigene sein
könnte, hängt der Erzähler seiner Figur
an. Buchstäblich: er stopft sie ihm in
den Tornister, um den «Rucksack» seiner

eigenen Vergangenheit «ein für
allemal abwerfen, aus der Welt schaffen
zu können». Und er hängt dem
Marschierer seine eigene Melancholie als
zweiten grauen Mantel um.

Im Doppelmantel des Marschierers
steckt so nicht nur ein Doppelgänger
des Erzählers, sondern auch eine
Grundfigur von Nizons Erzählkunst:
Die entlastende, befreiende Wirkung
des Schreibens. Aus dem Ballast der

eigenen Biographie wird in raffinierter
Umverteilung der Gewichte ein befreiter

Text. Nur konsequent, dass sich der
Marschierer, diese Figur von Nizons
Kunst, immer stärker als Kunstfigur
zeigt. Der Erzähler möchte diese Figur,
nachdem er sich durch sie befreit hat,
aus seiner Erzählung loswerden. Den
Marschierer als Denkmalfigur stillzulegen,

gelingt aber nicht. Der Erzähler
muss seine Figur laufen lassen, auf und
davon. Auch er selbst erhebt sich in
den letzten Sätzen vom Kneipentisch,
zahlt und «geht». Das letzte Wort ist
Bewegung. Doch nach diesem Ende
des Textes tauchen beide, der Erzähler
und seine Figur, vereint nochmals auf:
Im Bild einer Plastik von Alberto
Giacometti auf der letzten Seite des Textes.
Eine Kunstfigur, ausgedünnt bis auf
ihre grossen Füsse, in denen sich ihr
Gewicht sammelt. Ein Bild jener
Dialektik aus Stillstand und Bewegung, aus
Schwerkraft und Befreiung, die Nizons
Text in Gang setzt und in Gang hält,
über sein Ende hinaus.

Um sich trägt Giacomettis Figur
einen Mantel aus Nichts. Der Traum
eines Poetenmantels. Paul Nizon ist
ihm, wie um das Gewicht seines
sechzigsten Geburtstages vergessen zu
lassen, mit seinem Buch näher gekommen.

Es ist Kunst: jene leichte Sache,
die so schwer zu machen ist.

Peter Utz

1 Paul Nizon: Stolz. Roman. Suhrkamp-
Verlag, Frankfurt a. M. 1975. — 2 Am
Schreiben gehen. Frankfurter Vorlesungen.
Suhrkamp-Verlag, Frankfurt a. M. 1985. —
3 Das Jahr der Liebe. Roman. Suhrkamp-
Verlag, Frankfurt a. M. 1981. - 4 Walter
Benjamin: Das Passagen-Werk. Hrsg. v.

R. Tiedemann. Suhrkamp-Verlag, Frankfurt
a. M. 1982, Bd. 2, S. 1054. - 5 Paul Nizon:
Im Bauch des Wals. Caprichos. Suhrkamp-
Verlag, Frankfurt a. M. 1989.



516 DISSIDENTE KULTURTHEORIE

Der Mann — das andere Geschlecht!

Entwurfeiner dissidenten Kulturtheorie

«Seit den frühesten Anfängen der Kultur hat die Menschen nichts
so sehr beschäftigt wie die Frage nach Geburt und Tod.»

An feministischen Büchern herrscht
gegenwärtig gewiss nicht Mangel; das
Thema Frau hat nun schon seit Jahren
Konjunktur wie kaum ein anderes. Das
gut auch für den zumeist kritischen,
manchmal auch leicht nostalgischen
Rückblick in die Vergangenheit; das
Matriarchat (oder was man sich darunter

vorstellt) ist geradezu ein Modethema

geworden. Da kann sich
Übersättigung einstellen; dies um so mehr,
als der publizistische Eifer oft wie ein
unruhiges und wirkungsloses Feuerwerk

anmutet, veranstaltet über der
trägen Masse Realität, die sich nur an
den Rändern langsam verändert.

Und dann kommt ein Buch, kommt
trotz seinen 500 Seiten auf leisen Sohlen

und eher unauffällig, unter einem
ganz und gar nicht reisserischen Titel,
geschrieben in einem ganz und gar
nicht plakativen Stil — und wischt
Bedenken, Ermüdung, drohende
Resignation einfach beiseite. Durch
nichts anderes als durch Qualität,
Differenziertheit und jenen Rest
Zukunftshoffnung, ohne den man nicht
leben mag. Die Überraschung ist um so
grösser, als die Autorin bislang publizistisch

eine Unbekannte war. In
Deutschland geboren, aufgewachsen
und ausgebildet (mit Studium der
Philosophie und Psychologie im
Nachkriegsmünchen), seit dreissig Jahren in
der Schweiz verheiratet und tätig vor

allem als Psychotherapeutin, tritt sie

erst jetzt an die Öffentlichkeit mit
einem ersten und zugleich einem
souveränen Werk, der Summe reicher
Kenntnisse, breiter Lektüre — und
ohne Zweifel auch eines aufmerksamen
und nachdenklichen Lebens.

Und das also ist das Buch: Carola
Meier-Seethaler, «Ursprünge und
Befreiungen. Eine dissidente Kulturtheorie».

' Der Titel ist offen und genau
zugleich. Gefragt wird nach den
Ursprüngen des Menschen, der
Spannungen zwischen Mann und Frau, die
man im Schlagwort «Geschlechterkampf»

zusammenfasst; gefragt wird
nach der Möglichkeit von Befreiungen
aus einem mörderischen und
selbstmörderischen Prozess. Nicht thematisch,

wohl aber in der Grundhaltung
und Denkrichtung fühlt man sich an
Erich Fromms Standardwerk «Anatomie

der menschlichen Destruktivität»
erinnert. Das heisst: «Ursprünge und
Befreiungen», geschrieben aus
feministischen Ansätzen, ist nicht einfach ein
Frauenbuch; das Thema ist — so gut
wie, beispielsweise, bei Fromm — der
Mensch in seiner Ganzheit; nur dass
der weibhche Part dieser Ganzheit —

von weiblichem Standort — heller
beleuchtet wird. Mit Grund also
verspricht der Untertitel eine «dissidente»
und nicht eine feministische
Kulturtheorie; das zweite ist im ersten
eingeschlossen, aber damit nicht identisch.



DISSIDENTE KULTURTHEORIE 517

Die Besprechung eines so umfassenden

Werkes ist kein leichtes Unternehmen;

macht man sich daran, fallen
Zweifel wie Felsbrocken in den Weg.
Wer soll und kann ein solches Buch
beurteilen, in der ganzen Fülle der
Aspekte aus der Archäologie, Ethnologie,

Psychologie, Soziologie? Die
Forderungen unserer heutigen, streng
spezialisierten Wissenschaft haben wir
längst internaüsiert; sie sitzen in den
Knochen, strömen Unsicherheit und
Lähmung aus. Selbstvertrauen dagegen
gewinnt man aus dem Buch selber. Im
letzten Abschnitt wünscht sich die
Autorin geradezu einen «Streik der
Laien» gegen die Experten, vor allem
gegen den «Imperialismus der
Naturwissenschaften und ihr Bündnis mit den
Vertretern der Wirtschaft und der Politik»!

Sie selber wagt es, mit ihrem Buch
die Barrieren des Spezialistentums zu
überspringen, nicht als Laie, eher als

Privatgelehrte, in einer Zeit, da es
Privatgelehrte nicht mehr gibt. Nicht dass
sie dabei die Schulung und Erfahrung
ihres eigenen Fachgebietes aufgäbe:
der Blick der geschulten und erfahrenen

Psychologin bestimmt das Buch
stärker als man anfangs merkt; eine
intuitive (was nicht heisst: unreflektierte)

Wahrnehmung dringt unauffällig
unter die Oberfläche, macht Verborgenes

und Verdrängtes sichtbar und wird
gerade dort unerwartet fruchtbar, wo
es um geschichtliche und vor allem
vorgeschichtliche Zustände geht.

2.

In vier voneinander unabhängigen
und doch aufeinander bezogenen Teilen

(Die matrizentrische Frühzeit/Die
matrizentrischen Hochkulturen /Die
Konstituierung des Patriarchats/Befreiung

zur Partnerschaft) führt das Buch

aus der vorgeschichtlichen Frühzeit in
die Gegenwart. Dass zwei dieser vier
Teüe matrizentrischen Gesellschaftsformen

gewidmet sind, zeigt die
Bedeutung, welche die Autorin ihnen
auch zum Verständnis der Gegenwart
beimisst. Sie sind gleichsam der dunkle,
sorgfältig verschwiegene Grund, auf
dem wir auch heute leben und der, will
man den Menschen als Ganzes verstehen,

bewusst und erfahrbar gemacht
werden muss.

«Seit den frühesten Anfängen der
Kultur hat die Menschen nichts so

beschäftigt wie die Frage nach Geburt
und Tod»: der Satz — er steht auf den
ersten Seiten des Buches — gibt dem
Ganzen einen Rahmen, umreisst die
conditio humana, auf die der «primitive»

Mensch antwortet mit seinen

Symbolen und seinem Verhalten — so

gut wie der heutige, auch wenn der letztere

sich dessen gar nicht bewusst ist.
Von dieser Prämisse her muss es

unmittelbar einleuchten, dass in der
Frühzeit der Frau als der Gebärerin
und damit Lebensspenderin besondere
Bedeutung zugemessen, eine unmittelbare

Nähe zum Numinosen zugestanden

wurde. Die Vorstellung einer
«Grossen Göttin», dokumentiert in
unzähligen weiblichen Götterbüdern,
die fast durchgängig matrilineare
Sippenstruktur, das weibliche Priesteramt,
das Fehlen von Kriegswerkzeugen und
folglich kriegerischen Auseinandersetzungen

—, das alles sind Merkmale
einer Ordnung, welche die Autorin mit
Erich Fromm «matrizentrisch» nennt.
Dies letzte unter Verzicht auf den
gängigeren Begriff «Matriarchat», um deuthch

zu machen, dass es in der Frühzeit
andere Formen der Autorität gab als
die heutige, männlich geprägte Macht:
ein Hinweis, der hilfreich sein kann,
wenn der — fast durchwegs schwierige,



518 DISSIDENTE KULTURTHEORIE

heikle — Umgang der Frauen mit der
Macht diskutiert wird.

Die Autorin kann sich dabei auf die
umfangreichen Ergebnisse der
Matriarchatsforschung seit Bachofen
stützen, insistiert allerdings darauf,
dass die matrizentrischen
Gesellschaftsformen keineswegs Produkt
eines unbewussten Zustandes des
Menschen waren, der mit der
Bewusstwerdung abgelöst werden
musste, sondern dass es sich um ein
Bewusstsein eigener Art handelt, das
sich in Symbolen ebenso überzeugend
formulierte wie das heutige in Begriffen.

«Die Trauer des Menschen, die
sakrale Bestattung und Beweinung der
Toten stellen ebenso markante
Bewusstseinsakte dar wie die spätere
begriffliche Unterscheidung zwischen
toter und lebender Natur. Es entspricht
nur unserem rationalistischen Vorurteil,
zu meinen, nur diejenigen erwachten zu
selbstbewussten Subjekten, die sich, in
Begriffen denkend, über das Objekt
erheben.» Solche Sätze sind bezeichnend

für den Geist, in dem das Buch
geschrieben ist; nicht zufällig stützt sich
die Autorin in ihrer Argumentation zu
Beginn stark auf Bildwerke, die im
Sinne von Beispielen im Anhang beigefügt

sind; es geht ihr offensichtlich nicht
nur um Begriffe und Definitionen,
sondern um Anschauung und Differenzierung,

um die konkrete Erfahrung einer
vergangenen, aber deswegen nicht
unwichtigen Kulturstufe.

Dass die Männer sich in einer
matrizentrischen Kultur als «Bürger zweiter
Klasse» vorkommen konnten (auch
wenn sich keine Zeichen ihrer
Unterdrückung fanden), das kann man nicht
schlüssig beweisen und nicht mit Händen

greifen; aber man kann es vermu¬

ten und die Vermutung als wahrscheinlich

belegen. Diese begründete
Annahme ist die Voraussetzung der
These, die dem Buch zugrundeliegt:
Der Mann habe auf seine Frustration
reagiert, indem er sich selbst zum Subjekt

der Geschichte machte, sich in
Gegensatz zur Frau und zugleich zu
der ihr verbundenen, ihr verwandten
Natur setzte; ein historischer
Geschlechterkampf sei die Ursache für
jenen immensen Paradigmawechsel,
wie ihn der Übergang vom Matriarchat
zum Patriarchat darstellt. Dass dieser
Wechsel unter langwierigen und schweren

Auseinandersetzungen verhef, das

bezeugen unter anderem die grossen
Dramen des Sophokles; der Sieg des
Mannes war umfassend, seine
Vormachtstellung blieb bis in die letzten
Jahre unangetastet.

«Immer der erste zu sein und
vorzustreben den andern» — der Vers von
Homer ist eine Art Leitmotiv eines

(damals) neuen Denkens, einer neuen
Gesellschaftsform; die darin beschriebene,

geforderte Haltung ist die
Grundlage für Effizienz, Erfolg, für
Höchstleistungen auf dem Gebiet der
Wissenschaften und Künste, schliesslich

der Technik — und zugleich
Ursache einer historischen Fehlentwicklung,

welche die Autorin aus ihrer
therapeutischen Erfahrung heraus mit
Recht «neurotisch» nennt: wobei
Höchstleistung und Fehlentwicklung
auf eine verhängnisvolle Weise
zusammengehen.

In bewusster Zuspitzung könnte
man sagen, der Mann werde hier als
das «zweite» oder «andere» Geschlecht
dargestellt — eine provozierende,
vielleicht nicht bewusste Umkehrung der
Grundthese von Simone de Beauvoirs
berühmtem Buch, in dem die Frau dies
«andere Geschlecht» ist: definiert vom



DISSIDENTE KULTURTHEORIE 519

Mann und gemessen an ihm. Der Hinweis

und der Vergleich mit dem Klassiker

der Frauenbewegung kann durchaus

sinnvoll werden, wenn man
Grundvorstellungen und Zukunftsentwürfe
der beiden Autorinnen vergleicht. Stärker

denn je fällt im Rückblick auf, wie
rückhaltlos Simone de Beauvoir
traditionell männliche Werte vertritt. Das
autonome Subjekt ist für sie ein un-
bezweifelter Wert, die damit verbundene

Entfremdung, das Herausfallen
aus dem Lebenszusammenhang, keine
Gefahr; das Mütterliche, das am ehesten

in den Lebenszusammenhang
zurückführen könnte, wird als
Behinderung erfahren und dargestellt. Was
damals ausgeschlossen wurde, das
holen heutige Feministinnen, unter
ihnen Carola Meier-Seethaler, ins
Menschenbild und in den Zukunftsentwurf

zurück: Errungenschaften der
Frau, Eigenschaften, die ihr
zugeschrieben werden, sollen, aus der
Gefangenschaft des privaten Kreises
gelöst, im Ganzen der Gesellschaft
fruchtbar werden. Dieser Gegensatz
hat seinen Grund nicht nur in individuellen

Unterschieden, sondern vor allem
in der Veränderung der Zeit, in der die
Fehlentwicklung des Patriarchats zur
Selbstzerstörung pervertiert. Wenn
namhafte Juristen heute ein «Recht

künftiger Generationen» und ein «Recht
der Natur» für nötig halten (Carola
Meier-Seethaler weist darauf hin), zeigt
das eindrücklich, dass das autonome
Subjekt aus dem Lebenszusammenhang

gefallen ist.

4.
Der Zukunftsentwurf, der das Buch

in seinem letzten Teil abschliesst, ist
ohne die eingehende und detaillierte
Darstellung matrizentrischer Kulturen
nicht denkbar. Es wird auch immer

wieder darauf Bezug genommen, aber
nicht etwa in Hinblick auf eine Rückkehr;

ein solcher Vorschlag wäre ja
Spielerei oder Illusion. Auch das
Wiederbeleben alter Mythen, heute
modisch, wird nicht als Ausweg
vorgeschlagen; es geht um anderes,
Wichtigeres: um den Wiedergewinn des

Lebenszusammenhangs, aber aus
heutigen Prämissen.

«Reziproke Partnerschaft» heisst das

Stichwort, unter das eine wünschbare
künftige Entwicklung gestellt wird. Ein
einfacher, und ein vielseitig anwendbarer

Begriff, der nicht nur für die individuelle

Beziehung zwischen Mann und
Frau Geltung hat. Gemeint ist eine
Verwandlung der Gesellschaft von innen
her und in allen Bereichen, ansetzend
bei einer Selbstkorrektur beider
Geschlechter, durch die erstarrtes
Rollenverhalten, verfestigte Fehlentwicklungen

aufgebrochen werden.
Dass damit alle Bereiche tangiert

werden, die äussere wie die innere
Wirklichkeit, lässt sich wohl am schönsten

am Arbeitsbegriff zeigen, dem mit
Grund in der geschichtlichen Entwicklung

eine zentrale Bedeutung
beigemessen wird. Dass er sich im Patriarchat

grundlegend änderte, spiegelt die

Entwicklung an einer zentralen
menschlichen Erfahrung. Die «schiere

Arbeit» (Hannah Arendt), mit der der
Mensch der Frühzeit sein Überleben
sicherte, erhielt das Odium des
Verächtlichen; sie wurde Frauen, Sklaven,
Fremdarbeitern, generell den niederen
Schichten zugeschoben, schliesslich so
weit wie möglich der Maschine; die
«Mühsal des täglichen Lebens» verlor
ihre Würde. Was jetzt zählte, war die
prestigeträchtige Leistung, die Arbeit
mit einem «seelischen Mehrwert», mit
einem abenteuerlichen «thrill». Dass
breite Schichten stets von diesem aben-



520 DISSIDENTE KULTURTHEORIE

teuerlichen Thrill und vom Erfolgserlebnis

ausgeschlossen blieben und
bleiben, versteht sich dabei von selbst.
Dass aber heute nur die Lohnarbeit
wirtschaftlich zählt, Haus- und
Beziehungsarbeit zwar gelobt, aber nicht
einberechnet und nicht ernst genommen
wird, das darf man wohl als Ergebnis
der langen Dominanz prestigeträchtiger

Arbeit ansehen und als Folge der
entsprechenden Entfremdung von der
Subsistenzarbeit der Frühzeit. Beides,
die Arbeit im öffentlichen und privaten
Bereich, wieder in einem neuen und
erweiterten Arbeitsbegriff zusammenzuführen,

das würde auch einen Schritt
zu einem neuen Kulturbegriff beinhalten,

in dem die alte Bedeutung des
Wortes colere das Land bebauen —
und im Bebauen auch pflegen) wieder
lebendig werden könnte. Eine
«reziproke Partnerschaft» — aber jetzt mit
der Natur, wie sie auch ein «Recht der
Natur» sichern kann, — wäre darin
eigentlich schon vorgegeben, und
damit, vom heutigen Zustand aus gesehen,

eine rettende Revolution.

Beibt zu ergänzen: «Ursprünge und
Befreiungen» ist ein dissidentes Buch
nicht nur nach seinen Inhalten und in
seiner Denkart, sondern auch in Form
und Methode. Nach äusserem Umfang

und vor allem in der Tragweite
des Unternehmens ein höchst
anspruchsvolles Werk, respektheischend,

was Breite und Differenziertheit
des Wissens angeht — bleibt es

doch unprätentiös im Tonfall, ohne
«Fachjargon und die oft unnötig
komplizierte Terminologie», die, so die
Autorin selber, in der heutigen Wissenschaft

«die soziale Schranke des
mittelalterlichen Lateins» ersetzen. Das
heisst: sie zieht aus ihrer eigenen Kritik

am Wissenschaftsbetrieb die nötigen
Konsequenzen, aber ohne dass man bei
jedem Schritt bereits das Programm
merkt. Ihre Kulturtheorie entwickelt sie

nicht, wie üblich, aus der kritischen
Auseinandersetzung mit anderen
Theorien (Begriffsklärungen und
Definitionen sind äusserst sparsam gesetzt),
sondern in einer beeindruckend
differenzierten, kritischen Sichtung des
konkreten Materials. Nicht ein neuer
Matriarchatsbegriff ist das Ergebnis
des Buches, sondern ein breites,
reichgefächertes anschauliches Bild dieser
Kulturen.

Auch dies entspricht dem neuen
Kulturbegriff, den die Autorin weniger
definiert, als aus dem ganzen
Gedankengang herauswachsen lässt. Bestimmend

dabei ist (neben der Erinnerung
an die ursprüngliche Bedeutung des

Wortes) die Forderung nach einer
Erneuerung der Wissenschaft und des

geistigen Lebens überhaupt: im
Durchbrechen der Schranken der Spezialisierung

— und vor allem durch die
«Rückgewinnung der emotionalen Dimension
für unser geistiges Bewusstsein». Man
möchte diesen Satz vielfach hervorheben;

er ist wohl insgeheim das Zentrum
des Buches, sicher für die Autorin ein
Impuls zu einer so immensen Arbeit.
Unnötig zu betonen, dass damit gerade
nicht ein Salto mortale in unreflektierte
Emotionalität intendiert ist. Gestützt
auf die «Theorie der Gefühle» von
Agnes Heller, vertritt Carola Meier-
Seethaler die Auffassung (die so
selbstverständlich scheint und es doch nicht
ist!), dass Gefühl und Verstand nicht
Gegensätze seien, sondern sich in unserer

ganzen Entwicklung gegenseitig
bedingen. In den Worten von Agnes
Heller: «Nicht die Kognition steht der
Emotion gegenüber, sondern die
höheren Formen der Emotion und



DISSIDENTE KULTURTHEORIE 521

Kognition bedingen einander.» Solche
Gedanken sind nicht identisch mit
feministischen Postulaten, davon freilich

nicht zu trennen. Sie machen zu
einem nicht geringen Teil die
ungewöhnliche Qualität des Buches aus, das
ich abschliessend nicht nur den ohnehin

interessierten Leserinnen, sondern

gerade auch Lesern, die feministischen
Thesen skeptisch gegenüberstehen,
vorbehaltlos empfehlen möchte.

Elsbeth Pulver

1 Carola Meier-Seethaler, Ursprünge
und Befreiungen. Eine dissidente
Kulturtheorie. Arche, Zürich 1988.

Reden und Schweigen
Neue Erzählungen

«Liebe wandert mit zwei Worten
gläubig über Meer und Land.» Zwei
Wörter nur, «London» und «Gilbert»,
leiten des Emirs Töchterlein zum
Geliebten. C. F. Meyer führt die
Sarazenin ans Ziel ihrer Reise; hier endet
das Gedicht. Ob und auf welcher
Ebene die Orientalin und der englische
Pilger zueinanderfinden, wissen wir
nicht. Wolfgang Mildenberger könnte
die Ballade weiterschreiben; er würde
sie vermutlich tragisch enden lassen. In
seinen vier Erzählungen im Band
«Flucht zum reinen Wasser» ist die
Liebe von Anfang an zum Scheitern
bestimmt — Trennung oder Tod1. Die
Titelgeschichte hält zwar fest, dass «der
älteste, schlichteste, hoffnungsvollste
Satz der Menschheit» bloss aus drei
Wörtern bestehe, nämlich: «ich liebe
dich», «I love you» und kreolisch «Mwé
èmé ' u». Das Sätzchen verspricht, aber
bietet keine Gewähr für eine dauerhafte

Bindung. In zwei, drei Wörtern
drücken sich Hoffnung und Leidenschaft

aus. Was verhindert die Erfüllung?

Die Unfreiheit des Menschen.
Diese Antwort steckt in Mildenbergers

büderreichen, raffiniert komponierten
Erzählungen.

Jede seiner Figuren ist mit Stricken
gebunden, deren sie sich entweder gar
nicht bewusst ist oder die sie nicht zu
lösen imstande ist. Jede ist gleichsam
dazu verdammt, nur eine Sprache zu
sprechen. Die Sprache ist die Chiffre
für Kommunikation. «Ohne Worte»,
wie es der Titel ankündigt, allein mit
der Sprache des Herzens, vermögen
sich das schöne Hindumädchen und
der Jüngling aus Frankreich ihre zarten
Gefühle mitzuteilen. Die Schranke der
unterschiedlichen Herkunft werden sie
nie überwinden. Die Liebe erscheint
wie ein stilles Leuchten zwischen den
beiden jungen Menschen. Im Hintergrund

stehen, gleich dunklen Wänden,
zwei einander fremde Kulturen.
Einerseits Würde und Armut eines
asiatischen Volkes und anderseits protziges

Europäertum. Unvereinbare
Gegensätze würgen die feinen
Kontakte, kaum sind sie entstanden, ab; die
vergleichsweise groben, die geschäftlichen,

die pohtischen sind immer möglich.



522 NEUE ERZÄHLUNGEN

Die Kluft zwischen Abendländischem

und Exotischem bildet den Rahmen

von drei der vier Geschichten. Der
Westler sucht sein Vergnügen oder
seine Heilung in der Ferne. Seine
Ankunft im fremden Land richtet
direkt oder indirekt Verstörung an. In
«Flucht zum reinen Wasser» wird, in
einem Touristenzentrum, der Kreolenjüngling

durch tragische Verstrickung
zum Mörder. Dem verhängnisvollen
Schuldigwerden folgt der freiwillige
Tod. Nicht eigentlich das Sühneverlangen

treibt ihn in den Tod, sondern die
reine erste Liebe, die ihn und sein
Mädchen bindet. Durch einen Sprung
in den «Devil's Shute» bewahren sie ihre
Liebe vor Zerstörung in der gewöhnlichen

Lebenswirklichkeit. Die beiden
reden denn auch nicht von des Teufels
Rutschbahn, sondern von «Angel's
Shute», denn dort sei das Wasser rein
wie im Paradies.

Unter dem Titel «Im Tal der Seele»

wird auf subtilste Art das homoerotische

Erlebnis eines Europäers auf Sri
Lanka geschildert. Auf dieser «Insel der
Schönheit — dem strahlenden Land»
lüftet sich der «rattenpelzfarbene
Schleier der Depression». Fitz-Gibbons,
Professor für Komparatistik, hat im
Lande seiner Herkunft, im «sturmumtobten

Eiland im Nordmeer» mit
«Krampf und Selbstqual» die Frauenliebe

gesucht und hat geheiratet — zum
Verhängnis beider Partner. Rajagopal,
der schöne Knabe, «Eros mit den
schwarzen Pupillen und dem blitzenden
Augenweiss», lehrt ihn, dass Sinnenlust
wertfrei ist wie Hunger und Durst. Das
Glück ist nur augenblickshaft. Es fehlt
die Brücke von der Insel im Südmeer
zur Insel im Nordmeer, das Anderssein
hebt sich nicht auf. Doch der einzige
glückliche Augenblick gibt die Gewissheit,

dass die Liebe nicht eingestaltig

ist, «sondern in mannigfachen Abarten
einherwandelt und dass jede dieser
Abarten gut ist.»

Eine Abart jedoch ist nicht gut.
Davon handelt die erste Geschichte:
«Der eisgraue Loipenwolf». Nicht
Kontinente und Meere, nicht schuldlose
Verstrickung oder soziale Barriere
verunmöglichen eine dauernde Bindung.
Zwei Menschen derselben
Sprachgemeinschaft und Herkunft können nicht
miteinander reden. Verzweifelt sucht
der Gatte die Gattin zu erreichen; er
ruft sie «Amore». Eiskalt bleibt die
Frau. Der alte Mann, «der eisgraue
Loipenwolf», vertraut dem stabreimenden
Slogan «Langläufer leben länger» und
rennt sich, um den Ehrgeiz seiner
Ehetrauten zu befriedigen und sich damit
ihre Liebe zu ergattern, das Herz aus
dem Leibe. Sein Tod ist ein Hohn auf
die zitierten Shakespeare-Verse: «Der
Liebe leichte Schwingen tragen mich.
Kein steinern Bollwerk kann der Liebe
wehren, und Liebe wagt, was irgend
Liebe kann.»

Mildenberger wählt internationale
Schauplätze; seine Menschen sind wie
ihre Sprache vergleichlich und
unvergleichlich. Epochenüberblickend flicht
er Zitate ein von Plato, von
Shakespeare; auch die Zeiten sind vergleichlich

und unvergleichlich. Seine
Geschichten liegen in einem
weitgespannten Beziehungsnetz ohne verlässliche,

sichernde Knoten.
Sicheren Grund entbehrt auch die

aktuelle Wirklichkeit, die Eva Zeller in
der «Heidelberger Novelle» zeichnet2.
Sie spöttelt: «Im Anfang schuf Gott
Himmel und Erde und das Heidelberger
Schloss.» In der sauberen, vielbesungenen

Neckarstadt mit ihren redlichen,
tüchtigen Bürgern geschieht viel
Merkwürdiges. Alles und jeder ist zwar an
seinem Ort. Die Komposition der



NEUE ERZÄHLUNGEN 523

Novelle beschränkt sich auf einen
überblickbaren Schauplatz und auf wenig
Figuren. Es gibt drei Hauptfiguren: die
Tante, der Onkel, die Nichte; oder mit
andern Worten: die Biedere, der
Abgeklärte, die Terroristin. Dass Regine, die
Nichte, zur Terroristengruppe gehört,
wird freilich erst auf den letzten Seiten
aufgedeckt. Der überraschende Novel-
lenschluss, nämlich ein Anschlag mitten

in Heidelberg auf einen amerikanischen

Colonel oder General, schwelt
jedoch achtzig Seiten lang unter der
blanken Oberfläche. Jeder Aussage
über die schöne, friedliche Gegenwart,
über die grossartige Vergangenheit haftet

etwas Verdächtiges, Bedrohliches
an. Schon nach den ersten Seiten sucht
der Leser nach Zeichen, die ihm das
unheimliche Gefühl erklären.

Regine, die Studentin, sitzt stundenlang

am Fenster mit dem bellum civile
auf den Knien; da hält sie Ausschau auf
die Stadt mit einem Feldstecher.
Zwischendurch häkelt sie. Seltsam dieses
Mädchen. Sätze wie: «Ein Starfighter
schiesst über das Schloss. Zwei
Starfighter. Drei.» erschienen erst rätselhaft,
wenn im folgenden steht: «Ein
gelbbrauner Totengräber an einem Halm
lässt sich mit einem Plumps aufdie Erde
fallen und stellt sich tot.» Und wie ein
Fanal wird zitiert: «Wetzt die langen
Messer/auf dem Bürgersteig/lasst die
Messer flutzschen/Blut muss fliessen
knüppelhageldick ...» Jahrzehntelang
hat der Onkel nicht mehr an das Lied
gedacht; bruchstückweise fallen ihm
die Verse ein, als er auf verschieden
grossen Bildschirmen in einem
Schaufenster das Attentat auf den Papst
verfolgt. Tyrannenmörder habe es schon
immer gegeben und stets hätten sie ihre
Auftritte auf grosser Bühne gehabt,
kommentiert er nachträglich.
Geschichte hält er für die alier-

undurchsichtigste Angelegenheit der
Welt, den Wahnsinn schlechthin.
Regine dagegen behauptet: «Geschichte ist
herstellbar.»

Onkel und Tante verstehen ihre
Grossnichte nicht, und Eltern und
Geschwister, die nur am Rande
erwähnt werden, verstehen Regine
auch nicht. Das Mädchen fühlt sich
einsam, daher sein rest- und rastloses
Aufbegehren gegen alle und alles. In Mil-
denbergers Erzählungen ist die
gemeinsame Liebe nicht lebensfähig.
Eva Zeller schreibt von der unerwiderten

Liebe, die in den Zerstörungstrieb
pervertiert. «Man hätte mehr mit
diesem Kind reden müssen», Sätze dieser
Art wiederholen sich; es sind folgenlose

Zwischenbemerkungen. Nicht nur
die Liebe, auch das schlichte Einander-
verstehen-Wollen fehlt. Das «Kind»
wird zur Attentatshelferin. Tante,
Onkel, die Umwelt sind perplex. Ein in
der Terroristenszene geschulter Beamter

erklärt den Fall, Regine ist für ihn
kein Rätsel, denn «es gibt in der jüngeren

Generation auffällig viele Täter und
Täterinnen, die keineswegs aus politischen

Motiven handeln, das sind solche,
die nur ihrprivates Elendpolitisieren.»

Die «Heidelberger Novelle» ist ein
kunstreiches und spannungsvolles
Gefüge von Aktualität und einem
tragischen Einzelschicksal. Eva ZeUer und
Wolfgang Mildenberger erreichen
dasselbe gestalterische Niveau. Hilde
Zieglers Skizzen eignen sich bezüglich
literarischer QuaUtät nicht zum
Vergleich3. Die kurzen Prosatexte, eine

Mischung aus Hochdeutsch und
badischem Dialekt, sind das, was man
gemeinhin mit «Aus Kindermund» betitelt.

Ein Beispiel: «Meine Mutter seufzt.
Frau Frank sagt: nämme Sie's nit so
schwer. Jede Daag e Bibelwort. Am
Morge Moses und z'obe Lukas, no isch



524 NEUE ERZÄHLUNGEN

me putzt un gstrieglet.» Noch ein weiteres:

«Warum brüllt Frau Bichler Frau
Kirkowski so an? Warum sagt sie

Flüchtlingspack? Frau Kirkowski hat ja
nur gefragt, ob sie von einem der vielen
Apfelbäume ein paar Äpfel pflücken
darf.»

«198 Erinnerungen eines Kindes»
versammelt die Autorin unter dem Satz

(er stammt aus einer grotesken
Episode): «Während der Verlobung wirft
einer einen Hering an die Decke.» Beim
Durchblättern des Bändchens ergibt
sich allmählich ein lockerer erzählerischer

Zusammenhang. In zwei, drei
Sätzen wird einmal Angedeutetes wieder

aufgenommen. Man erinnert sich:
«Meine Mutter weint. Sie sagt: die
beschte Männer sinn im Chrieg bliebe,
un die gröschte Vögel sinn wieder heim
cho.» HUde Ziegler, sie ist von Beruf
Schauspielerin, schlüpft in die Rolle
des kleinen und langsam heranwachsenden

Mädchens und berichtet aus
seinem Munde Besinnliches und Heiteres

aus der Kriegs- und Nachkriegszeit
im Elsass.

Alle drei Bücher handeln von der
Schwierigkeit, miteinander reden zu
können. Das grösste Glück auf Erden
sei wenigen beschieden, denn es sei mit
der Liebe verbunden, meint Mildenberger.

Er bescheidet sich und spricht
vom grossen Segen auf Erden, und das
heisst: «frei sein von jeglicher Depression.»

Eva ZeUer würde wohl weiterfahren

und sagen, der grosse Segen sei:

frei und bereit sein für den andern. Sie
vielleicht hätte Vertrauen in eine
lebenslange Liebe zwischen Gilbert
Beckett und der Sarazenin.

Elise Guignard

1

Wolfgang Mildenberger: Flucht zum
reinen Wasser. Und andere Erzählungen.
LEU-Verlag für zeitgenössische Literatur
und Gegenwartskunst, Zürich 1988. —
2 Eva Zeller: Heidelberger Novelle. Deutsche

Verlags-Anstalt, Stuttgart 1988. —
3 Hilde Ziegler: Während der Verlobung
wirft einer einen Hering an die Decke. 198

Erinnerungen eines Kindes. Lenos Verlag,
Basel 1988.

Hinweise

«Tenerife» — ein Skizzenbuch
von Felix Hoffmann

Felix Hoffmann, Jahrgang 1911, war
vor allem ein hochsensibler Zeichner
und Illustrator. Es gibt von ihm
allerdings auch Glasmalereien,
beispielsweise das Jesaja-Fenster im Berner

Münster und die Chorfenster in der
Stadtkirche Aarau. Er hat
Bilderbücher, so eine Bilderbibel und zahlreiche

Märchenbücher, geschaffen, die

inzwischen auf der ganzen Welt
verbreitet sind. Für Jan Tschichold, in
Zusammenarbeit mit ihm und später
auch für die Trojanus-Presse und den
Insel-Verlag, hat Felix Hoffmann
bibliophile Ausgaben illustriert, sei es

mit Farbholzschnitten, sei es mit
Radierungen. Im Herbst 1988 ist, dreizehn

Jahre nach dem Tod des Künstlers,

im Verlag der Edition Galerie 6,

Aarau, in einer einmaligen numerierten
Auflage eine faksimilierte Ausgabe des



HINWEISE 525

Skizzenbuchs einer Reise nach Teneriffa

von 1968 erschienen, ein Heft in
gelbem Kartonumschlag, mit rotem
Faden geheftet, Studien und Impressionen,

mit der Feder gezeichnet, teils
koloriert, teils als flüchtige Notiz
festgehalten sowie zum Beispiel ein paar
Ziegen, oder Badende am Strand, oder
Teilnehmer eines Festes. Felix
Hoffmann zeichnete die AUee in La Plaza,
Bananenpflanzungen, immer wieder
auch Architektur, und es ist
bewundernswert, wie klar sich ihm Strukturen
und Proportionen zum Ganzen fügen.
Vom Fischmarkt brachte er die farbigen

Skizzen von Meerfischen der
verschiedensten Art nach Hause, vom
Stierkampf Momentaufnahmen mit der
Zeichenfeder, die in ihrer Lebendigkeit
und nervösen Leichtigkeit meisterhaft
sind in der Erfassung der Situation.
Boote am Hafen, Fischer, Strassen-
leben sind weitere Motive. Im ganzen
vermittelt das Skizzenbuch von Felix
Hoffmann vergangene Gegenwart. Es
ist das Tagebuch eines Malers und
Zeichners, dessen Zeichnungen man
liest wie eine spannende Geschichte.

Schauspielkunst

Die Autorin, Georgette Boner, war
Mitarbeiterin von Michael Tschechow
und selber erfahrene Regisseurin. Sie
kennt neben dem europäischen auch
das fernöstliche Theater, und dies nicht
theoretisch, sondern durch eigene Praxis

in Tokio und Indien. Ihr Buch,
gewissermassen eine Summa eigener
Erfahrungen, ist keine wissenschaftliche

Abhandlung, sondern eine persönliche,

die Subjektivität der Darstellung
bewusst pflegende Dokumentation
eigener Theaterarbeit und der dabei

gewonnenen Einsichten (Werner Classen

Verlag, Zürich und Stuttgart 1988).

Ein neues Lexikon der deutschen
Literatur

Man wird dieses Nachschlagewerk,
das auf fünfzehn stattliche Bände
geplant ist und 1992 vollständig vorliegen

soll, bald nur noch «den Killy» nennen:

Walter Killy zeichnet als Herausgeber

und Leiter eines Autorenteams,
das aus mehr als 1000 Germanisten
besteht. Der Bertelsmann Verlag,
Gütersloh und München, hat in dieses
Unternehmen nicht nur eine Menge
Geld investiert, sondern stellt eine
Infrastruktur modernster Art zur
Verfügung. Es versteht sich, dass Lexika
dieses Umfangs und mit Beiträgen so
zahlreicher Mitarbeiter einer leistungsfähigen

Redaktion und einer klaren
Systematik, aber auch aller heute zur
Verfügung stehenden technischen Mittel

bedürfen. Das ist hier gewährleistet,
und das Resultat ist imponierend. Die
Bände 1 bis 12 sollen Autoren und
Werke von A bis Z enthalten, die
Bände 13 und 14 literarische Begriffe,
Epochen und Gattungen sowie Artikel
über Literaturwissenschaft und
Buchwesen. Der Schlussband enthält das

Register. Neue Wege ist man bei der
Gestaltung des BUdteils gegangen, an
dessen Konzeption Helmut Kindler
mitgewirkt hat. Statt Bilder und Bildchen

über den gesamten Inhalt zu
verteilen, konzentriert man sich auf
«Bildkapitel», die ausgewählten Autoren
und ihrer Epoche gelten, gleichsam
exemplarisch und damit über sich
selbst immer auch hinausweisend. Die
IUustrationen sind zum Teil farbig, und
sie umfassen neben Porträts auch
Dokumente, Faksimiles, Architektur
und Landschaften. Von den Benutzern
des Lexikons besonders geschätzt
dürfte der Auskunftsdienst sein: Wer
das ganze Werk besitzt, hat damit auch



526 HINWEISE

das Recht erworben, den Literatur-
Auskunftsdienst während fünf Jahren
ohne weitere Kosten in Anspruch zu
nehmen. Zur Legitimation hegt dem
Lexikon eine Art Wertpapier mit Coupons

bei, die als Gutscheine benützt
werden können, wenn man den
Auskunftsdienst benutzen möchte, pro
konkrete Frage ein Gutschein.

Walter Sautter — eine Bild-
Monographie

Der Maler Walter Sautter ist 1911 in
Zürich geboren, wo er nach seiner
Ausbüdung und nach einem Aufenthalt in
Paris als selbständiger Künstler tätig
ist. In seinen Ateliers in Zumikon und
in Tegna, auch in den USA und bei Reisen

im Mittelmeerraum, vorwiegend
auch in Griechenland, ist ein reiches
Werk entstanden, neben Landschaften
vor allem Bildnisse, Porträts wie das
von Max Frisch, J.R.von Salis oder
auch das seines Kollegen Rudolf Zen-
der. Im Bildteil der Monographie sind
diese Werke nebst vielen andern farbig
reproduziert. J. R. von Salis hat zu dem
Band ein Vorwort geschrieben. Von
Richard Häsli ist eine Charakteristik
der Kunst Sautters wiedergegeben:
«Verinnerlichte Welt» ist der Titel des
Abschnitts aus einer Besprechung in
der NZZ. Über den Freund und Kollegen

äussert sich sodann Bruno Bischof-
berger, und Carlo Mettauer schliesst
die Textbeiträge mit einer Impression
aus dem Café Schwarzenberg in Wien
ab, das Walter Sautter in einem
stimmungsvollen Gemälde dargestellt hat.
Der Band, für dessen Satz und Druck
Castaldi in Feltre zeichnet, ist eine Edition

der Galerie 6 in Aarau.

Shakespeare von A bis Z

Die Summe des Wissens über die
Welt, eingeschlossen ihre Geschichte
und die Erkenntnisse der Wissenschaften,

ist Gegenstand der Enzyklopädie.
Shakespeares Werk ist eine Welt für
sich, und darum ist der Gedanke von
Rolf Vollmann nur folgerichtig, auch
ihm sei eine Enzyklopädie einzig
angemessen. «Shakespeares Arche» heisst
das Lexikon, das er geschaffen hat, und
es enthält tatsächlich ein «Alphabet von
Mord und Schönheit», wie der Untertitel

verspricht. Es beginnt mit einer
Aufzählung aller Stücke, wie sie in der
Folio-Ausgabe aufgeführt sind, und es

ergänzt die deutschen Titel mit knappen

Inhaltsangaben. Beispiel «Hamlet»:

«Ein gebildeter Prinz, von einem
spukenden Vater, einer geilen Mutter
und einem mörderischen Onkel aus der
Bahn geworfen, verspielt Liebe,
Freundschaft, Reich und Leben.» Kann
man's knapper und treffender sagen?
Ausführhcher natürlich ist die
Inhaltsangabe, sie nimmt allein siebeneinhalb
Seiten ein, schön nach dem Aufbau in
Akten gegliedert. Und natürlich hat der
Titelheld ein eigenes Stichwort. Er wird
da vorgestellt als Mann von dreissig
Jahren, als Zauderer von etwas
geschwollener, in der Argumentation
nicht ganz so starker Rhetorik. Das
ganze Panoptikum des Shake-
speare'schen Personals ist in dem Lexikon

alphabetisch geordnet, dazu so
wichtige Einzelheiten wie die, dass
«Haifischgaumen» in «Macbeth» ein
Hexenbrüheningrediens ist. Äusserlich
prachtvoll gestaltet: ein Buch der
Greno Verlagsgesellschaft, Nördlingen
1988.


	Das Buch

