
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 69 (1989)

Heft: 5

Buchbesprechung: Das Buch

Autor: [s.n.]

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Das Buch

Urs Bitterli

«Mein einziges Buch, das ich seit Jahren
studiere, ist der Mensch...»

Zum ersten Band der neuen Pestalozzi-Biographie
von Peter Stadler

Unter den herausragenden Gestalten der schweizerischen Geistesgeschichte

ist, weit über die Landesgrenzen hinaus, Johann Heinrich Pestalozzi

fraglos diejenige mit dem höchsten Bekanntheitsgrad. Dieses Faktum
steht in merkwürdigem Widerspruch zur Feststellung, dass die vielen, welche

diesen Namen respektvoll nennen, kaum je eine Zeile aus Pestalozzis
umfangreichem Werk gelesen haben — vom kleinen Kreis der Spezialisten
einmal abgesehen. Der andauernde Ruhm der Persönlichkeit stützt sich in
diesem Falle offensichtlich nicht auf eine Kenntnis ihres publizistischen
Schaffens, die durch Lektüre an Schulen, Neuauflage der Bücher, Präsenz
in den Medien laufend vermittelt und wachgehalten würde. Was sich im
kollektiven Bewusstsein der Nation kraft einer stillschweigenden kulturpolitischen

Übereinkunft bewahrt hat, ist vielmehr eine Art Phantombild
eines Autors, das seinem Werk und dessen Zeitumständen weitgehend
enthoben ist. Nicht dass solche Phantombilder nutzlos wären: In der
Geschichte des Selbstverständnisses der Völker spielen sie eine wichtige
und wohl auch unerlässliche Rolle. Obwohl sich ihre Aussage auf wenige
leicht fassliche Merkmale reduziert, ist sie nicht unbedingt falsch: Pestalozzi,

der Helfer der Armen, der Menschenbildner, das verkannte Genie,
der weltfremde Träumer — solche Charakterisierungen, wie eine Umfrage
sie wohl etwa ergeben würde, haben durchaus ihr Zutreffendes. Wenig
hilfreich ist ein Phantombild allerdings dann, wenn es sich der Überprüfung
an seiner Realität in den Weg stellt.

In seiner Pestalozzi-Biographie, deren erster Band mit dem Untertitel
«Von der alten Ordnung zur Revolution» eben erschienen ist, gibt uns der
Zürcher Historiker Peter Stadler die Möglichkeit, die allgemeine Achtung,
die wir vor Leben und Leistung des bedeutenden Landsmannes empfinden,

an der genauen Kenntnis seines historischen Werdeganges konkret zu



404 PESTALOZZI-BIOGRAPHIE

überprüfen1. Stadler nennt seine Darstellung mit Nachdruck eine

«geschichtliche Biographie» und gibt damit zu erkennen, dass er Pestalozzis

Schaffen in engem Bezug zu dessen gesellschaftlich-politischen
Entstehungsbedingungen und jeweiligen Zeitereignissen verstehen und nicht
werkimmanent als die allmähliche Ausbildung einer pädagogischen
Anthropologie deuten will. Dies wird bereits in den ersten Kapiteln deutlich,

die sich eingehend mit Zürich im 18. Jahrhundert befassen und das

familiäre und soziale Umfeld, in dem sich der junge Pestalozzi bewegte,
vor Augen führen. Pestalozzi gehörte durch seine eigene Herkunft wie vor
allem durch seine Verbindung mit der aus angesehenem und wohlhabendem

Hause stammenden Anna Schulthess zu den regierungsfähigen Zürcher

Familien, und er hätte die solide und einträgliche Laufbahn eines in
Handelsgeschäften tätigen Bürgers beschreiten können. Aber früh machte
sich bei ihm jene Neigung zum Aussenseitertum bemerkbar, die sein ganzes

Leben prägen und seinem Werk seinen eigenwillig-originellen Charakter

aufprägen sollte, eine Neigung, die ihm selbst immer quälend bewusst
blieb. Schon Pestalozzis Entschluss, sich als Gutsbesitzer dem Landleben
zuzuwenden, nachdem er sein Theologiestudium abgebrochen und sich
durch seinen politischen Umgang der Obrigkeit verdächtig gemacht hatte,
war ungewöhnlich und musste Befremden erregen. Höchst befremdlich für
seine in Geschäften erfahrenen Verwandten und Bekannten musste auch
die ungeschickte, ja fahrlässige Art anmuten, mit der er, nachdem 1769 ein
erster Landkauf im Birrfeld getätigt und etwas später der Bau des «Neuhofs»

fertiggestellt war, seine wirtschaftliche Basis zu festigen suchte. Wir
sind über diese Berufsentscheidung durch den umfangreichen Briefwechsel

Pestalozzis mit seiner Ehefrau recht genau unterrichtet, und wir wissen
aus dem gemeinsam geführten Tagebuch, welche Belastung das
landwirtschaftliche Experiment auch für das junge Ehepaar, dem bald das Söhnlein
Jakobli geboren wurde, darstellte. Peter Stadler spricht von «Szenen
quälender, bisweilen fast schon Strindberg vorwegnehmender Intensität», und
in der Tat zeichnete sich früh ab, dass Pestalozzi alles andere als eine
Stütze seiner Familie sein würde. Im Quellenmaterial der späteren Jahre
tritt die Person der Anna Pestalozzi ganz in den Hintergrund, und man
muss sie sich wohl als eine von den künftigen Schicksalschlägen besonders
hart betroffene Dulderin vorstellen — ein Frauenschicksal, wie es erst die
Literatur des späten 19. Jahrhunderts zu thematisieren wusste.

Pestalozzis Gutsbetrieb auf dem Neuhof, der nach 1773 unter Beizug
von Kindern betrieben wurde, denen man als Gegenleistung eine
Grundausbildung im Lesen, Schreiben und Rechnen anbot, von deren Qualität
man wenig weiss, liess sich nur bis zum Jahre 1780 halten. Der Gedanke,
den Kindern, die Marx noch ein Jahrhundert später als eine der wichtigsten

Gruppen der «Paupers» bezeichnen sollte, in dieser Weise zu helfen,



PESTALOZZI-BIOGRAPHIE 405

war keineswegs neu. Stadler zeigt, den Blick auf die europäischen Verhältnisse

weitend, dass ähnliche Projekte in England, Frankreich und Deutschland

diskutiert und teilweise verwirklicht wurden. Auch blieb der
unternehmungslustige Neuhofer Gutsbesitzer in seiner näheren Umgebung
durchaus nicht ohne Echo und Unterstützung. Während ihm seine
Verwandten wohl vor allem aushalfen, um Schande von der Familie abzuwenden,

erwies sich beispielsweise Nikiaus Emanuel Tscharner, Landvogt des

Amtes Schenkenberg auf Schloss Wildenstein, als ein verständnisvoller
und aufmerksamer Gönner — Pestalozzi hat ihm später in «Lienhard und
Gertrud» ein Denkmal gesetzt. Wenn das Unternehmen schliesslich doch
scheiterte, so lag dies vor allem daran, dass sein Initiant, wie Stadler
schreibt, zwar «ein Menschenfreund, aber ein sehr schlechter Menschenkenner

war» und, damals wie später, wenig vertrauenswürdigen Figuren auf
den Leim ging; auch zeigte sich, ebenfalls nicht zum letzten Mal, die Pestalozzi

eigene Schwäche, vor lauter Enthusiasmus die eigenen materiellen
Möglichkeiten zu überschätzen.

Das Scheitern des Neuhof-Projekts führte Pestalozzi, der in dergleichen
Krisenfällen immer überraschende Kraftreserven zu mobilisieren
verstand, hin zur publizistischen Arbeit. Eine dauerhafte und für seine weitere
Entwicklung entscheidende, ja rettende Hilfe war ihm dabei der Basler
Gelehrte Isaak Iselin. Unter Iselins aufmunternder Anleitung entstand um
1780 die Schrift «Von der Freyheit meiner Vaterstatt», im wesentlichen eine
Kritik an der Ausbeutung der Landschaft durch die städtische
Finanzoligarchie, die mit Rücksicht auf die Zürcher Zensurbehörde vorerst in der
Schublade blieb. In dieselbe Zeit fällt die Niederschrift eines weiteren
Traktats, der «Abendstunde eines Einsiedlers», das, geistesgeschichtlich
wegen seiner pietistischen Einfärbung interessant, durch seine Kernfrage
nach dem Wesen des Menschen und seiner Ausbildung zum Ausgangspunkt

vielfacher pädagogischer Interpretation geworden ist.

«Lienhard und Gertrud»

Den Höhepunkt dieser Schaffensperiode sollte nun freilich der Roman
«Lienhard und Gertrud» darstellen, dessen Niederschrift, alle Ergänzungen
und Umarbeitungen durch den Autor eingerechnet, diesen zwischen 1780
und 1790 beschäftigt hat. Peter Stadler deutet das vielgenannte, als Ganzes

kaum noch gelesene Werk als «Spiegel einer Lebens- und
Zeiterfahrung». Ohne die leidvolle Erfahrung des misslungenen
Landwirtschaftsexperiments wäre dieser Roman, der den Handlungsrahmen und
seine wichtigsten Gestalten dieser Erfahrung verdankt, gewiss nicht



406 PESTALOZZI-BIOGRAPHIE

geschrieben worden. Aber er wäre ebenfalls ungeschrieben geblieben,
wenn Pestalozzis Anteilnahme am Zustand von Staat und Gesellschaft
nicht einen Grad der Irritabilität erreicht hätte, der den schöpferischen
Willen auslöste, auf diesen Zustand Einfluss zu nehmen. Indem Stadler
den Inhalt des vor allem in seinen letzten Teilen langfädigen und wenig
überzeugend komponierten Romans mit jener klug akzentuierenden
Knappheit resümiert, die ihn dem heutigen Leser noch zumutbar macht,
gelingt es ihm, die Grundzüge von Pestalozzis Zeitanalyse sichtbar zu
machen. So tritt etwa der Konflikt zwischen obrigkeitlicher Reformpolitik
und dem zäh beharrenden Widerstand der Dorfpotentaten deutlich hervor,

und Pestalozzi lässt keinen Zweifel daran aufkommen, dass er in dieser

Auseinandersetzung für den aufgeklärten Absolutismus Partei bezieht.
Interessant sind Stadlers Ausführungen zum Wirkungsbedürfnis des
Autors und zur Wirkung seines Buchs. Pestalozzi wandte sich an den
einfachen Mann, und sein Werk hat in der Geschichte der Volksaufklärung
mit literarischen Mitteln, die um die Jahrhundertmitte einsetzte, seinen
Stellenwert. «Er wollte sich ans einfache Volk wenden», schreibt Stadler,
«blieb sich aber im Grunde bewusst, dass er für die Gebildeten schrieb und
beim Leser einen inneren Abstand zu den Zuständen, die er schilderte,
voraussetzte.» Es widerspiegelt die Schwierigkeit, in welcher sich Pestalozzi
befand, wenn vom einfachen Volk, auf das er abzielte, kein Echo hörbar
wurde, während Gebildete wie Johann Georg Hamann oder Johann Karl
August Musäus vor allem den ersten Teil von «Lienhard und Gertrud»
rühmten — seiner kraftvollen und volksnahen Anschaulichkeit wegen!

Der internationale Erfolg des Romans mag Pestalozzi auch bewogen
haben, nicht mehr in Zürich und in seiner nächsten Umgebung, sondern an
den Fürstenhöfen des Auslands nach zukunftsweisenden Anzeichen
reformerischen Wandels Ausschau zu halten. So unterhielt er einen Briefkontakt

zum Grafen Karl von Zinzendorf, einem Neffen des Begründers der
Herrenhutergemeinde, der in Wien zum inneren Kreis der josephinischen
Reformer zählte, und hoffte, freilich vergeblich, dieser würde ihm eine
Anstellung vermitteln können. Auch in Florenz, damals der Hauptstadt
des habsburgischen Grossherzogtums Toscana, suchte Pestalozzi
unterzukommen, und eine Korrespondenz mit einem dort tätigen hochgestellten
Geistlichen nährte eine Zeitlang solche Erwartungen. Zu Deutschland
stand der Schweizer unter anderem durch die Bekanntschaften mit Ludwig
Nicolovius, einem späteren Beamten im preussischen Erziehungswesen,
und mit dem Philosophen Johann Gottlieb Fichte in Verbindung — beide
Persönlichkeiten hatte er anlässlich ihrer Schweizer Reisen kennengelernt.
Im Jahre 1792 begab sich Pestalozzi zur Regelung einer Erbschaftsangelegenheit

nach Leipzig. Die Reise scheint ihn, nach den wenigen Hinweisen,
die erhalten geblieben sind, wenig beeindruckt zu haben: mit den Bil-



PESTALOZZI-BIOGRAPHIE 407

dungsreisenden der damaligen Zeit, die begierig auf die Bekanntschaft mit
grossen Persönlichkeiten und auf die Begegnung mit edlen Kunstwerken
ganz Europa durchzogen, verband ihn offensichtlich nichts. Die Hoffnungen,

die Pestalozzi zeitweise auf eine Anstellung im Ausland setzte, zeigen
nicht nur, dass er an die Möglichkeit einer Beeinflussung der politischen
Verhältnisse in der Schweiz nicht mehr recht glaubte, sondern auch, dass
seine Lage trotz gewisser Einkünfte aus seiner schriftstellerischen Tätigkeit

weiterhin prekär blieb. Immerhin gelang es ihm, durch die Belieferung
eines Wildegger Textildruckunternehmens mit Tuchen und durch die
Mitbeteiligung an einer Zürcher Seidenweberei sein Einkommen etwas
aufzubessern.

Die Revolution

Eine wichtige Zäsur in diesem Leben, Anreiz auch zu Neubeginn und
Neuorientierung in einer Phase drohender individueller Stagnation,
bedeutete der Ausbruch der Französischen Revolution. Wir besitzen
leider kaum spontane Äusserungen Pestalozzis zu den Ereignissen von 1789,
wohl deshalb nicht, weil er noch immer auf einen Ruf nach Wien hoffte
und eine gewisse Vorsicht auch sonst geboten schien. Dass der Zürcher die
alte Ordnung in seiner Vaterstadt als gefährliche Entartung empfand, hatte
sein bisheriges Werk, insbesondere auch die Einzelschriften zu wirtschaftlichen,

juristischen und erzieherischen Fragen, deutlich genug gezeigt. Was
der Autor zutiefst bedauerte und worunter er persönlich litt, war sicher der
Umstand, dass, wie Stadler anschaulich formuliert, «die Aufklärung neben
der Politik herlief, ohne sich mit ihr zu verbinden». Dem radikalen
Umschwung in Frankreich gegenüber scheint sich Pestalozzi vorerst
abwartend verhalten zu haben, und aus seinen spärlichen Kommentaren
tritt sogar ein gewisser Pessimismus mit konservativem Einschlag hervor,
wenn er schreibt: «. ich förchte, wir müssen grosse Wunden, die uns die

Fryheit schlagen wird, wieder durch Gehorsam heilen.»
Im Jahre 1792, kurze Zeit nach dem Tuileriensturm und der Niedermet-

zelung der Schweizergarde, sah sich Pestalozzi durch einen überraschenden

Vorfall veranlasst, deutlicher Farbe zu bekennen: Die französische
Nationalversammlung verlieh ihm, ohne sein Dazutun und Vorwissen, das

Bürgerrecht, zusammen mit so illustren Persönlichkeiten wie George
Washington, Jeremy Bentham und Friedrich Schiller. Dass diese Würdigung
dem Ehrgeiz eines Mannes schmeichelte, der sein ganzes Leben lang
daran krankte, sich nicht nach seinen Verdiensten beachtet zu finden, kann
nicht erstaunen. Jedenfalls zögerte Pestalozzi nicht, dem Präsidenten des



408 PESTALOZZI-BIOGRAPHIE

Nationalkonvents brieflich seine Bereitschaft zu melden, in den Dienst des

«neuen Vaterlands» zu treten. Man wird den Verdacht des Opportunismus
hier doch nicht ganz beiseite schieben können. Eine Reise nach Paris, die
Pestalozzi im Jahre 1794 unternahm, um als «compatriote de Guillaume
Tell» den französischen Erziehungsbehörden seine Dienste als Übersetzer
anzubieten, führte freilich zu nichts. In seiner 1793 erschienenen Schrift
unter dem Titel «Ja oder Nein ?» nahm der Autor dann ausführlicher zum
Geschehen in Frankreich Stellung. Peter Stadler unterzieht diesen Aufsatz,
indem er das Revolutionsverständnis von Edmund Burke, Alexis de
TocqueviUe und Karl Marx vergleichend beizieht, einer eingehenden Analyse.
Der Biograph zeigt, dass Pestalozzis Deutung der Revolution sich nicht auf
einen naturrechtlichen Forderungskatalog stützte, sondern von einem
vertieften Verständnis für den geschichtlichen Gesamtverlauf ausging. Dies
ermöglichte es Pestalozzi, der das «Ancien Régime» ebenso ablehnte wie
den revolutionären Terror, zu einer originellen Einsicht in die Kontinuität
des machtpolitischen Geschehens zu gelangen: «Ein fast nahtloser Übergang

von den <durchlauchtigen Egaliseurs) zu den <hosenlosen Egaliseurs)
tut sich somit auf, den man in der späteren Sprache der Geschichtswissenschaft

als Kontinuität bezeichnen würde — die Revolution übernimmt die
Nivellierungsstrategien des Absolutismus und funktioniert sie auf ihre Art
um.» [Stadler]. Pestalozzis Schrift «Ja oder Nein?» ist erst hundert Jahre
später publiziert worden, zum Glück für den Autor wohl, muss man sagen;
denn dieser wäre von einer Öffentlichkeit, die keine Einsichten, sondern
Parteinahme erwartete, mit Bestimmtheit in eine Polemik hineingezogen
worden.

Die Revolutionswirren in Frankreich hatten vorläufig keinen nennenswerten

Einfluss auf die schweizerischen politischen Verhältnisse. «Sonst
sind wir in unserer Schweiz», schreibt Pestalozzi in einem Brief vom
Dezember 1791, «lethargisch glücklich, mitten unter der sich bewegenden
Welt. Indessen behagt meinem Personalgefühl dieses Glück nicht; vielleicht
aber habe ich Unrecht.» Erst mit dem sogenannten «Stäfner Memorial»
vom Jahre 1794, in dem einige Seedörfer ihre berechtigten Anliegen der
Stadtzürcher Obrigkeit vortrugen, kam Bewegung in die Szene. Die Zürcher

Regierung reagierte hart, verhaftete die Anstifter des «Aufruhrs» und
besetzte Stäfa militärisch. Pestalozzi, durch die Verleihung des französischen

Bürgerrechts ohnehin zum Sympathisanten der Revolution
abgestempelt, begnügte sich in diesem Fall mit zurückhaltend formulierten
Kommentaren, in denen frühere Gedankengänge wiederaufgenommen
wurden; auch trat er, ähnlich wie übrigens Lavater, für eine milde Behandlung

der Initianten des «Memorials» ein. Dafür, dass er als Mitverfasser an
diesem Dokument beteiligt gewesen wäre, gibt es keine schlüssigen
Hinweise.



PESTALOZZI-BIOGRAPHIE 409

Eine Anthropologie

Im Jahr 1797 erschienen die «Nachforschungen über den Gang der Natur
in der Entwicklung des Menschengeschlechts». Das Buch ist, ähnlich wie
zuvor die «Abendstunde eines Einsiedlers», immer wieder Gegenstand
philosophisch und pädagogisch orientierter Deutung geworden, so etwa beim
Aargauer Pestalozzi-Forscher Arthur Brühlmeier, der besonders den
Zusammenhang und inneren Entwicklungsgang zwischen beiden Werken
sichtbar gemacht hat. Der vollständige Titel der «Nachforschungen» atmet
ganz den Geist seiner Entstehungszeit und widerspiegelt das geschichts-
philosophische Interesse, das nach Erscheinen der berühmten Preisschrift
Rousseaus «Über den Ursprung der Ungleichheit» zahlreiche Aufklärer,
unter diesen etwa Herder, Ferguson, Meiners, Iselin und Condorcet,
erfasste. Es ist erstaunlich, dass sich Pestalozzi, der von seiner weitgehend
autodidaktischen Ausbildung und seinem praktischen Tätigkeitsfeld her
über wenig günstige Denkvoraussetzungen verfügte, überhaupt an ein
solches Thema heranwagte. Die «Nachforschungen» sind denn auch, im
Vergleich mit andern Darstellungen, zu einem Buch geworden, das weniger
mit Sachwissen angereichert und weniger akademisch, dafür aber eigenwillig

und in seinen Kernsätzen durchaus originell ist. Mit den andern Aufklärern

teilte Pestalozzi den Glauben an die grundsätzliche Wesensgleichheit
aller Menschen, aber er teilte nicht den weit verbreiteten Fortschrittsglauben,

der die Menschheitsgeschichte eindimensional von einer zivilisatorischen

Stufe zur nächsten fortschreiten sah. Auch Pestalozzi unterscheidet
zwar zwischen verschiedenen «Zuständen» der Menschheitsentwicklung,
nämlich dem tierischen, gesellschaftlichen und sittlichen Zustand; doch
diese Zustände durchdringen sich in seiner Sicht gegenseitig und bleiben in
jeder geschichtlichen Situation virulent, so dass beides, sittlicher Aufstieg
und Rückfall in die Barberei, jederzeit möglich bleibt. Es sind vor allem
diese Aspekte einer politischen Anthropologie, die Stadler herausarbeitet.

Mit dem Jahre 1797 endete die alte Ordnung in der Eidgenossenschaft,
und Pestalozzis Leben trat in eine neue, bewegtere Phase ein. Mit diesem
Datum schliesst sinnvollerweise auch der erste Band von Peter Stadlers
Biographie. Die Leistung des Historikers erweist sich schon jetzt als überaus

eindrücklich, das Ergebnis als höchst erfreulich. Früheren Biographen
gegenüber ist Stadler insofern im Vorteil, als er sich auf die heute fast
abgeschlossene kritische Gesamtausgabe von Pestalozzis Werken und auf die
umfangreiche Edition seiner Briefe stützen kann — dass darüberhinaus
noch wesentliche Zeugnisse beizubringen wären, ist auszuschliessen. Wie
umsichtig der Zürcher Historiker mit solchem Quellenmaterial umzugehen

weiss, wie vollständig es sich dank seiner profunden Kenntnis der
schweizerischen und europäischen Geschichte erschliesst, das weiss man



410 PESTALOZZI-BIOGRAPHIE

spätestens seit dem Erscheinen seiner monumentalen Geschichte zum
«Kulturkampf in der Schweiz» vor vier Jahren. Dadurch, dass die
Annäherung des Biographen an seinen Gegenstand von der Methode und vom
Erkenntnisinteresse her eine historische ist, gewinnt die Gestalt Pestalozzis
eine allgemeine Relevanz. Demselben Ziel dient auch die Art der Darstellung:

Stadler schreibt einen allgemeinverständlichen und doch sehr
differenzierten Stil, der, obwohl jede Überhöhung der porträtierten Person und
jede Dramatisierung der Ereignisse konsequent vermieden wird, die
Aufmerksamkeit des Lesers unvermindert wachzuhalten vermag. Diese von
einem umfassenden Verständnis der historischen Persönlichkeit Pestalozzis

her geschriebene Biographie ist denn auch alles andere als ein blosses

Kompendium, das man gelegentlich konsultiert, um sich rasch ein paar
Fakten in Erinnerung zu rufen. Man sollte im Gegenteil das Buch ganz
lesen, um die Zusammenhänge, die der Autor zwischen den verschiedenen
Lebensabschnitten und Werken Pestalozzis auf ebenso kundige wie
sensible Art sichtbar zu machen weiss, zu erkennen. So wird eine Annäherung
an den berühmten Schweizer möglich, die nicht nur fruchtbar, sondern
dessen Botschaft auch im Innersten angemessen ist. Auf den zweiten Band
von Peter Stadlers Pestalozzi-Biographie darf man sich freuen.

1 Peter Stadler, Pestalozzi. Geschichtliche Biographie. Von der alten Ordnung zur
Revolution, Verlag NZZ, Zürich 1988.

Das Phänomen Gotthelf

Zu der Bildbiographie von Hanns Peter Holl

Der zeitgenössische Hintergrund von Freunden und Feinden des Dich¬

ters; Stadtansichten sind reproduziert,
Der Berner Literaturwissenschafter Gemälde von Landschaften — vor

Hanns Peter Holl hat ein umfassendes allem des Emmentals. Auch die Hand-
Werk über Jeremias Gotthelf herausge- schrift des Dichters ist wiedergegeben,
bracht1. Der vorzügliche Band genügt sein Jagdpatent, ein eidgenössisches
den Ansprüchen sowohl des Fach- Schützenfest, ein Eisenbahnunglück;
manns als auch des breiteren Publi- idyllische Albert-Anker-Bilder wech-
kums: er ist wissenschaftlich und sein mit wüsten Zeitungskarikaturen;
gemeinverständlich zugleich. Die zahl- Pressepamphlete der Liberalen und
reichen Illustrationen beleuchten den Konservativen belegen die politischen
zeitgenössischen Hintergrund: da fin- Auseinandersetzungen in den Jahren
den sich Bilder von Heim und Familie, zwischen 1831 und 1854. Gotthelf hat



ZU JEREMIAS GOTTHELF 411

daran den lebhaftesten Anteil genommen.

Wie heftig hat er sich als Vertreter
des «Bernergeistes» gegen den «Zeitgeist»

gestemmt!
Es war eine Zeit des Umbruchs, in

der er lebte; das wird sehr deutlich im
Buch von Holl: Die ersten Eisenbahnen

dampften damals, die Industrie
griff um sich, die ländlich-patriarchalischen

Strukturen wurden in Frage
gestellt, vor allem auch der Vorrang der
Kirche. Ja mehr noch: Das «Kommunistische

Manifest» von Marx und Engels
erschien — gerade in jenen Jahren, als
Gotthelf seine «Uli»-Romane schrieb.
Darin gestaltete er — im schroffen
Gegensatz zu alledem — das Leben
eines gottesfürchtigen jungen Mannes
— eines Mannes, der sich aus allen
Nöten und Miseren immer wieder
durchrang zu einer schlichten, lebendigen

Frömmigkeit.
Es ist nun aber bei weitem nicht so,

dass der Dichter, im Gegensatz zu
jenem «Manifest», kein soziales
Engagement gekannt hätte. Im Gegenteil! Er
schildert das Elend der «kleinen
Leute» wie kaum ein Zweiter und
vertröstet sie auch nicht vom Diesseits
aufs Jenseits. Noch im Vorwort zu seiner

«Käserei in der Vehfreude» betont
er, seine Gestalten lebten «hauptsächlich

schattenhalb». Höchst realistisch
gestaltet er das Leben der Knechte,
Mägde und Schuldenbauern.

Aber Gotthelf versprach sich eine
Besserung der sozialen Zustände nicht
von einer Revolution, sondern von der
Umbesinnung, der Rückbesinnung auf
die Gesetze, die Gott dem Menschen
gegeben hat. Er hing nicht ängstlich an
den hergebrachten Strukturen. In
diesem Sinne begrüsste er auch die Revolution

— oder Reform — von 1831. In
späteren Jahren aUerdings hat er sich
vom zeitgenössischen Freisinn abge¬

wendet und die liberale Regierung in
Bern vehement befehdet.

Ein leidenschaftlicher Kämpfer

«Im Kampf zwischen Alt und Neu»,
schreibt Holl, «hat Gotthelf einen

Standpunkt über den Parteien
einzunehmen versucht» (68). Das
widerspricht dem landläufigen BUd des
Erzkonservativen, des heute so verfemten
«Reaktionärs». Von seiner Einsicht her

mag Gotthelf in der Tat oft über den

Gegensätzen gestanden haben, besonders

in seinen früheren Jahren; vom
Temperament her aber neigte er je länger

je mehr dazu, Partei zu ergreifen,
und zwar heftig! Holl tendiert doch
wohl zu sehr darauf, Gotthelf als
überparteilich darzustellen. Natürhch
verfügte der Dichter noch «nicht im
geringsten über historische und pohtische

Erfahrungen des heutigen Lesers»

(156), z. B. im Umgang mit dem
Kommunismus, der damals noch nicht
dasselbe bedeuten konnte wie heute. Dass

er diesen aber auch aus der heutigen
Sicht scharf abgelehnt hätte, darüber
kann nicht der leiseste Zweifel bestehen.

Jeder Entwurf, der die Welt von
der Materie und nicht vom Geist her
erklärte, galt ihm geradezu als
satanisch.

Der Widerspruch zwischen einer
überparteüichen Sicht und einer
leidenschafthchen Parteinahme löst sich

leicht, wenn wir der Sache auf den
Grund gehen: Gotthelf widersetzte sich
allem, was er nicht für christlich hielt.
Das gilt für all seine zahlreichen Fehden:

vom Fall des Pädagogen Fellenberg

bis zu dem des Berner Radikalen
Stämpfli. Es erübrigt sich, diese damals

so aktuellen und heute so obsoleten
Zwistigkeiten hier nachzuzeichnen.



412 ZU JEREMIAS GOTTHELF

Auch Holl hätte keinen Anlass, darauf
zurückzukommen, wenn da nicht eben
— die schöpferische Potenz eines Gotthelf

gewesen wäre! Denn welcher
Literaturwissenschafter würde sich noch
um einen Eduard Zeller oder Jakob
Stämpfli kümmern, wenn sie nicht im
Leben eines grossen Dichters eine
Rolle gespielt hätten? So ergibt sich das

Paradox, dass das biographische
Umfeld nur interessiert um dessentwil-
len, was dieses Umfeld überragt.

Gotthelfs Menschenbilder

Gotthelf ist vor allem ein hervorragender

Epiker. Breitangelegte Romane
wie der «Uli» oder das «Anne Bäbi»
gehören zu seinem Besten. Manchmal
beklagt er, das «Büchlein», das er eben
unter den Händen habe, sei «schon viel
grösser geworden, als es» (das Büchlein!)

«es im Sinne hatte». Gewisse
Gestalten, die er eigentlich nur als Staffage

gemeint hatte, emanzipierten sich
von ihm und gewannen ein ergötzliches
Eigenleben. Ergötzlich darum, weü der
Dichter sich hier von keinem
Programm, von keiner Absicht mehr leiten
lässt, sondern einfach mitgerissen wird
vom breiten Strom seiner Einbildungskraft,

der sich in kernigen, berndeutsch
unterlegten Dialogen ergiesst. Mit
seiner Mischsprache, einem einzigartigen,
unwiederholbaren Idiom zwischen
dem Standarddeutschen und der
Mundart, schafft Gotthelf Gestalten
von naturalistischer Lebendigkeit.

Und wenn wir genauer hinsehen,
sind es nicht x-beliebige Gestalten,
sondern es wiederholen sich gewisse
Typen. Da sind die «schattenhalb»
Geborenen, die Verdingkinder, die
Knechte und Mägde; beharrlich erheben

sie sich immer wieder aus ihren

schweren fremd- oder selbstverschuldeten

Nöten. Stehaufmännchen sind
sie, die kein Unglück je ganz unterzukriegen

vermag; denn im richtigen
Augenbhck wird ihnen Rat oder
Rettung zuteil. Dabei ist Gotthelf alles
andere als ein Happyend-Dichter;
unerhört zäh kleben seinen Menschen
die negativen Geister an, die sie
niederzuziehen versuchen — oder auch wirklich

ins Elend versenken. Da werden
keine leichten Siege errungen!

Da sind dann aber auch jene liebe-
und lebensvollen Frauengestalten, jene
Vrenelis und Ännelis und Meyelis,
junge Mädchen oder erfahrene Mütter,
Gestalten voll Anmut oder verhaltener
Weisheit; sie sind oft stolz und scheu,
aber gottesfürchtig; unbewusst tragen
sie jenen köstlichen Kompass in sich,
der sie immer in die rechte Richtung
weist. — Und weiterhin sind da jene
Einzelgänger, ungeschlachte Rübezahle,

wilde Sonderlinge wie der
Hagelhans im Blitzloch, denen es die
Welt schlecht gemacht hat, aber «sie

treiben es ihr wieder ein»! (Diese Spezies

scheint dem eigenwilligen Pfarrherrn

ganz besonders am Herzen gelegen

zu haben!) — Und schliesslich sind
da jene Regentinnen, tyrannische Weiber

à la Anne Bäbi, die mit ihrer
Borniertheit und Herrschsucht nicht nur
die Schwiegertöchter, sondern ganze
Familien ruinieren können. — Gräss-
liche Geizhälse gibt es wie den Dorn-
grütbauer, ewig unzufriedene Nörgler
wie den Glunggenbauer Joggeli im
«Uli»; «ungeleckte Kälber» wie jenen
biderben Michel, der polternd und
kegelschiebend auf Brautschau geht. —

Die Menschentypen, die Gotthelf
gezeichnet hat, sind ebenso mannigfaltig

wie lebenswahr. In der Enge des
Emmentaler Bauernhofes weitet sich
ihm eine ganze Welt. Und diese Welt



ZU JEREMIAS GOTTHELF 413

hat bis heute literarisch überlebt, kraft
ihres lebendigen epischen Atems, und
wird auch künftig überleben.

Das Weltliche und das Geistliche

Gotthelf hat nicht geschrieben, um
dichterische Lorbeeren einzuheimsen,
sondern er wollte «den Blinden den
Star stechen» (148). Er hielt seine Zeit
für eine Zeit der Entscheidungen. Die
Feder war sein Schwert; darin könnte
man ihn mit Martin Luther vergleichen.
War sein Wirken — wie Holl andeutet
— ein Misserfolg? «Denn was der
Dichter bekämpfte und rückgängig
machen wollte, hat sich durchgesetzt,
was er bewahren wollte, ist
verlorengegangen» (167). In der Tat: Der
technische Fortschritt ist unaufhaltsam
geworden, die Industrialisierung hat
ein beängstigendes Ausmass erreicht;
auch jeder Bauer verwaltet heute einen
Maschinenpark. Aber das widerlegt in
keiner Weise die tiefere Meinung des
Dichters. Diese liesse sich etwa so
wiedergeben:

«Das Weltliche und das rechte Geistliche»

(145) sind sehr nahe beisammen.
Frömmigkeit bewährt sich nicht in
Askese und Weltflucht, sondern im
mitmenschlichen Handeln. Die Bibel —
als Gottes Wort — und die Natur — als
Gottes Gleichnis — sind die beiden
Bücher, die es zu lesen gilt. Wer beide
nicht hest, ist blind, wer nur das eine
liest, halbblind. Wenn solche «Halb-
blinde» miteinander diskutieren, reden
sie aneinander vorbei, und es entsteht
Sprachverwirrung, wie beim Turmbau
zu Babel. Das ist der vorherrschende
Notstand unter den Menschen. Wenn
sie aber sehend wären, würden sie
erkennen, wie sich der Himmel über
die Erde neigt, wie nur beide zusam¬

men ein Ganzes büden. Weü das rechte
Weltliche und das rechte Geistliche
einander ergänzen, sieht Gotthelf auch
keinen Gegensatz zwischen Theologie
und Naturwissenschaft; er tritt in
seinem «Anne Bäbi Jowäger» für die
Zusammenarbeit des Pfarrers und Arztes

ein.

Mythischer Untergrund

Die Hochzeit von Himmel und Erde
ist eine mythische Vorstellung, die ins

Altgermanische, ja Indogermanische
zurückreicht. Solche Vorstellungen
finden sich bei Gotthelf auch sonst, etwa
im Bilde des «Wütisheeres», von
Wotans wilder Jagd — wie sie z. B. am
Schluss des «Kurt von Koppigen»
ausbricht. Oder die unheimliche Schwarze

Spinne: ein mythisches Bild! Es ist
kaum zu bestreiten, dass Gotthelf
irgendwo auch im «heidnischen»

Mythos wurzelt, wobei hier aber kein
Widerspruch zu seinem Christentum
besteht — wie ihn Walter Muschg
vorzeiten erblickte. Hanns Peter Holl hat
vollkommen recht, wenn er diese Spaltung

ablehnt (58). Denn Gotthelf
versteht unter dem Christentum nichts
anderes als die lebendige Wahrheit des

ganzen Daseins, von Gott her zu Gott
hin.

Auch das Bild der Weltschöpfung in
«Käthi die Grossmutter» ist ein mythisches

Bild: «Wer dabei gewesen wäre,
als die Erde die Berge gebar, als die
ungeheuren Kinder der Erde Schoss
sich entwanden ...» (107). Nur würde
ich darin durchaus nicht ein dichterisches

Bild der Evolutionstheorie
erblicken, wie H. P. Holl es tut (107).
Wie hätte Gotthelf gelacht über einen
Gott, der Milhonen von Jahren
gebraucht hätte, um die Erde zu



414 ZU JEREMIAS GOTTHELF

erschaffen!? Auch wenn der Dichter
vermutlich die sechs Schöpfungstage
nicht, wie die Fundamentalisten,
wortwörtlich nahm, so glaubte er doch an
einen Gott, der Allmacht besass. Er
hätte mit Johannes dem Täufer ausgerufen:

«Gott vermag dem Abraham aus
diesen Steinen Kinder zu erwecken»
(Lukas 3,8).

Jeremias Gotthelf ist ein Phänomen
in der deutschen Literatur, ein hapax

legomenon, ein Wort, das nur einmal
vorkommt. Auch wenn er, Choleriker,
der er war, zu viel geschimpft und
gepoltert hat — seine rauhe Schale

birgt einen süssen und nährenden
Kern.

Arthur Häny

1 Hanns Peter Holl: Jeremias Gotthelf,
Leben, Werk, Zeit. Artemis Verlag, Zürich
und München 1988.

Zur «Etruskologie» von Massimo Pallottino

Faszination des Rätselhaften
und seiner Erforschung

Massimo Pallottino wird man zu
Recht den Doyen der Wissenschaft von
den Etruskern nennen. Seine «Etrusco-
logia» erschien erstmals 1942, und seit
1988 hegt uns die deutsche Übersetzung

der 7. Auflage vor1. Sie darf als
Summa der Erkenntnis gelten, die eine
aussergewöhnlich breit und tief angelegte

Forschung aus weit spärlicherem
Material geschöpft hat, als es andere
historische Domänen anbieten.

Der Gegenstand will es, dass den
Forschungsergebnissen Plausibilität, ja
oft Faszination aus den ganz besonderen

Bedingungen und Abläufen der
wissenschafthchen Arbeit, der
Entwicklung eben der eigentlichen Disziphn,

zukommt, die als Etruskologie zu
bezeichnen ist. Etrurien gab den Historikern

und «Weltenbummlern» der
Alten Zeit, den von den offenliegenden
Resten seiner Totenstädte aufs höchste
betroffenen Gelehrten der beginnenden

Neuzeit und auch den Experten
noch bis in die Mitte unseres Jahrhun¬

derts wohl mehr und verwirrlichere
Rätsel auf als irgendeine andere ethnische

Präsenz der mittelmeerischen
Antike.

Enträtselung der Herkunft und der
Sprache, so mag das Problem der
Etruskologie im umfassendsten Sinn
verstanden werden. Dazu wussten
schon die griechischen Zeitgenossen,
Kultur- und Handelspartner der
etruskischen Klassik, wie unmittelbare Zeugen

ihres Unterganges keinen Rat, ja
sie verzichteten sogar auf phantastische
Deutungen, womit sie doch in anderen
Fällen nicht zu geizen pflegten, und
waren, wie etwa Dionys von Harikar-
nass, zur Zeitenwende in Rom, der
Meinung: «(Das Volk der Tyrrhener)
ist weder in der Sprache noch in
den Lebensgewohnheiten irgendeinem
andern Volk ähnlich.» So verwundern
auch die Irrwege keineswegs, auf denen
die Etruskologie bis in die jüngste
Vergangenheit in Sackgassen geriet.

Pallottino, bei dem als Präsident des
Istituto di Studi Etruschi ed Italici und
der Internationalen Vereinigung für
Klassische Archäologie seit Jahrzehn-



«ETRUSKOLOGIE» 415

ten die Fäden der unentwegt emsigen
Forschertätigkeit zusammenlaufen,
geht deren verschiedenen Richtungen,
dem Glauben und Aberglauben der
Forscher und ihrer Jünger nach und
zeigt auf, wie hartnäckig sich bis heute
«Mythen» über die etruskischen
Ursprünge halten, «Mythen» nicht aus
Numinosem geboren, sondern aus
voreiligen und Verlegenheitsschlüssen von
Experten, die auch das «vielleicht nicht
Unmögliche» als Brücken über
Erkenntnislücken schlugen. Er führt
uns, freilich nicht auf einem «Königsweg»,

von der Kritik des Unhaltbaren
hin zu den besonderen Ansätzen der
modernen Etruskologie. Sie verlangt,
wie das in unserer Zeit das Kennzeichen

aller erfolgreichen wissenschaftlichen

Forschung ist, die Vernetzung von
methodischen Erfahrungen aus ahen
einschlägigen Wissensgebieten, die
permanente Zusammenarbeit von
Spezialisten verschiedenster Sparten unter
sich und mit den Generalisten.

Etruskologie bedarf der
Allgemeinhistoriker, der Kunst-, Sprach-
und Literaturhistoriker, der auf den
Mittelmeerraum und besonders Itahen
speziahsierten Linguisten und der
Archäologen vieler Spezialgebiete.
Ihrer aller Kollaboration vermag, so die
besonderen Tugenden des Forschers,
die Geduld und die Bescheidenheit,
ausreichen, oft zur Entwicklung neuer
Methoden und mit ihnen nach und
nach zu Erkenntnisdurchbrüchen zu
führen.

Diesem Weg der Etruskologie in
Pallottinos DarsteUung durch die Jahrhunderte

zu folgen, wird auch und gerade
für den «gebildeten Laien» zum pak-
kenden Leseabenteuer. Die Lösung der
Rätsel aber, die heute im wesentlichen
geschafft ist, vermag Etrurien und seine
Geschichte selber der ihnen eigenen

Faszination keineswegs zu berauben,
im Gegenteü, Klarheit und Wahrheit
über dieses Volk offenbaren in der Tat,
dass es in vielem keinem andern ghch.

Das «Geheimnis» der etruskischen
Ursprünge

Wo Völker uns ihre Geschichte in
verständlichen historiographischen
und hterarischen Zeugnissen selber
vermitteln, haben wir es zwar wohl mit
relativen Wahrheiten zu tun, die der
unvoreingenommenen Kritik bedürfen,
aber wir besitzen doch die sprachliche
Formulierung von Ereignissen und
historischen Abläufen, die als Erkenntniskerne

für unsere Urteilsbildung gelten

können. Eben solche bietet uns
Etrurien nicht. Es gibt keine etruski-
sche Literatur und Geschichtsschreibung

mehr. Undenkbar zwar, dass eine
Hochkultur wie die etruskische dieser
besonders wirkungsvollen Art der
Selbstdarstellung entsagt hätte. Indessen

ist uns davon ausser zwei, drei
Schlüsseldokumenten rechtlicher und
rehgiöser Natur von etlichen hundert
Zeilen nichts überkommen. Auch
Äusserungen und Urteüe ihrer Nachbarn,
Verbündeten und Gegner im
jahrhundertelangen Kampf um Hegemonie
oder doch einen festen Rang zur See

und auf der Appeninen-Halbinsel
präsentieren uns über die Herkunft der
Etrusker entweder Rastel oder unhaltbare

Vermutungen. Mit einer
Ausnahme freüich: Dionys von Harrikar-
nass, der bereits Zitierte, erscheint
Pallottino als «eigenthcher Begründer der
<etruskischen Frage>». Er darf, so meinen

wir, jenen antiken Schriftstellern
zugerechnet werden, die mit den
kritischen Methoden ihrer Zeit zu Erkenntnissen

gelangt sind, die über zwei Jahr-



416 «ETRUSKOLOGIE»

tausende oder länger verkannt wurden,
sich aber im Lichte unserer Möglichkeiten

als erstaunlich reahtätsnah
erweisen. In augustäischer Zeit widerlegte

er in semen «Antiquitates Roma-
nae» die vor ihm und nach ihm weiterhin

umlaufenden Theorien, die Etrusker

seien mit den Pelasgern oder
Lydern zu identifizieren. Nach ihm
wäre das etruskische Volk nicht von
aussen eingewandert, sondern
autochthon gewesen.

Von all den Theorien, die bis in die
jüngste Vergangenheit aufgebaut und
vertreten wurden, hielt sich nun eben
diejenige von der Herkunft der Etrusker

aus dem Osten am unbeugsamsten
und, wie Pallottino zu Recht argwöhnt,
noch immer, obgleich heute die Ernsthaften

der Zunft in bestimmtem Sinn
den Kern der Wahrheit bei Dionys
erkennen. In akribischer Argumentation

nämhch widerlegt Pallottino die
Theorien der etruskischen Einwanderung

in Mittehtalien aus Ost oder Nord
und erläutert einleuchtend den
«Ursprung der Etrusker als Forma-
tionsprozess». Danach entstand Etrurien,

das als Städtevereinigung
unterschiedlicher Struktur und Organisationsform

vom 9. bis zum 1. vorchristlichen

Jahrhundert mit eigener Sprache
und Tradition die italische und mittel-
meerische Geschichte mitbestimmte,
im Raum zwischen der südlichen Po-
ebene und Campanien aus der
sogenannten «einheimischen» Villanova-
Kultur und nach uraltem und engem
Austausch mit Hellas besonders, aber
auch den übrigen geschichtsbestim-
menden mediterranen Völkern. Zwei
Eigenschaften vor allem kennzeichneten

das Volk und gaben wohl letzthch
für das besondere Phänomen seines
raschen Aufstiegs zur Nation und
Kulturträger von höchstem Rang den Aus¬

schlag: zähes Festhalten am
eigenerworbenen Kulturgut ün weitesten
Sinn eurerseits, und gleichzeitig eine
erstaunliche Offenheit im Umgang mit
dem Fremden anderseits, eine eigentliche

Unbeschwertheit in der
Übernahme und Adaptation des Andersartigen

an eigene Bedürfnisse und eigenen

Geschmack.
Nichts hinderte die Etrusker, mit

den Griechenkolonien in ihren Küstenzentren

wie Caere und anderen
kommerziell und kulturell frei zu kommunizieren

— griechische Kunst- und
Dutzendware aus archaischer bis hellenistischer

Zeit wurde dort ebenso
umgeschlagen wie Ideen —, ohne dabei doch
in Architektur und figurativer Kunst zu
allen Zeiten das zwar Ähnliche, aber
unverkennbar Eigene zu verleugnen
oder zu «verlernen». Etruskisches gibt
sich allemal erdhafter, «konservativer»,
aber im Gesellschaftlichen, nicht
zuletzt bei Spiel und Tanz in klassischer
Zeit, auf eine eigentümliche Weise
unkonventioneller als das Griechische.

Die Religion der Griechen war den
Etruskern vertraut, aber keine Versuchung.

Die etruskische Götterwelt ist
zugleich archaischer, aber keineswegs
weniger differenziert als die griechische,

und ihre «Wissenschaft» der
Weissagung, die Haruspicina, hat an
Vielfalt der Verknüpfungsversuche von
persönhchem mit sozialem und
staatlichem Schicksal und kosmischem
Geschehen bei den Hellenen
ihresgleichen nicht. Die Etrusker
haben die nach Decumanus und Cardo
ausgerichtete Stadtanlage — so vernehmen

wir bei Pallottino — zwar wohl
nicht erfunden, sondern aus dem Osten
übernommen, aber sie haben sie mit
erstaunlicher Konsequenz zum
mikrokosmischen Abbild des Weltalls nach
ihrer VorsteUung gestaltet.



«ETRUSKOLOGIE» 417

In grosser Freiheit gaben sie sich in
ihrer figurativen Kunst und Malerei
dem «Orientalizzante» hin, dennoch
sind ihre Totenstädte sowohl als Kunstwerke

wie als Abbüder des etruskischen

Alltagslebens ebenso einmalig
wie eigenständig. Um bei so viel Offenheit

nach Osten durch Jahrhunderte
autonom in jedem Betracht zu bleiben,
bedurfte es neben Beharrungswillen
zum Eigenen auch äusserer Stärke. Sie
erwuchs den Etruskern in besonderem
Mass aus ihrer Fähigkeit, die Bodenschätze

zu nutzen, die Metallurgie
neben der hochentwickelten Agrikultur

zum wirtschftlichen Rückgrat ihrer
urbanen Politik zu machen.

So unvermittelt, wie Etrurien zum
politisch-kulturellen Faktor ün
Mittelmeerraum wüd, so gründhch und in
den letzten zwei Jahrhunderten seiner
Geschichte in einem sich beschleunigenden

Prozess des Unabhängigkeits-
verlusts an Rom verschwindet die
Nation aus der Völkerfamilie. Kaum
ein Zweifel: etruskischer Geisteshaltung

entsprach Grossmachtpolitik
nicht, und ihr musste diese in manchem
zauberhafte Schöpfung der Geschichte
erliegen, nicht aber ohne dem werdenden

Riesen im Süden manche
Errungenschaft zu hinterlassen, die selber zu
erschaffen ihm weder durch einen
Genius noch durch Begierde gegeben
war.

Kein Wunderschlüssel öffnet das Tor
zur Sprache

Rom hatte Bedarf für etruskische
Kriegskunst, städtebauhche Kenntnisse,

Metallurgie, nicht für die Sprache.

Etruriens Dichter freüich nahm es
auf und liess sie schaffen zum höheren
Ruhm semer Imperatoren vorerst und

besonders Divi Augusti: «Maecenas
atavis edite regibus» und Vergil waren
Etrusker, aber wie hätte ihr atavistisches

Idiom, die Sprache eines Volkes,
das mit der Annahme des römischen
Bürgerrechts im Jahre 90 v. Christus
die staatliche und sehr rasch auch die
kulturelle Autonomie verloren hatte,
gegen die Sprache der Weltmacht
bestehen können — und wie ihre letzten

Vertreter auf dem hterarischen
Markt der Zeit?

VerdienstvoU zwar das gar persönliche

Interesse mehrerer römischer Kaiser

am etruskischen Geisteserbe, doch
seltsamerweise ohne jegliche Hinwendung

zu Sprache und Literatur. So ging
die Literatur verloren, und so offenbart
sich uns die Sprache ledighch noch in
der Abbreviatur der archäologischen
Denkmäler, aus denen nun schon an
die 200 Jahre der Eifer der Forscher
buchstäblich Zeichen um Zeichen,
Laut um Laut, Suffix um Suffix, Begriff
um Begriff zum Kern der Sprache,
ihrer Struktur und Morphologie
vordringen will. Ohne Erfolg ist ihr Mühen
keineswegs gebheben, und der Zufluss
neuer Erkenntnisse reisst nicht ab. Ihr
Hauptproblem besteht nicht im Lesen
der sprachlichen Relikte, denn das

Alphabet und die Lautwerte sind
bekannt. In ihrer exemplarischen
kultureUen Offenheit übernahmen es die
Etrusker von den Griechen im
geschichthchen Augenbhck, da ihre
wirtschaftlich-kulturelle Verflechtung
mit dem Mittelmeerraum und die
politischen Verbindungen Geschriebenes
nötig machten. Die Sprache selbst ist

es, die den Forschern die Grenze setzt.
Sie zu überwinden, heisst vorerst in
völhg unbekanntes Gebiet eindringen:
das Etruskische gehört, darüber
herrscht heute in der Wissenschaft
Einigkeit, keiner bekannten Sprach-



418 «ETRUSKOLOGIE»

grappe an. Vorindoeuropäische
Substrate aus dem italischen Sprachenkosmos,

so lernt der «gebildete Laie» aus
Pallottinos fesselnder Geschichte dieser

Expedition in sprachliche Vorzeit,
sind wohl die wesentUchen Bestandteile

des Etruskischen, wenngleich
Nachweise von Verwandtem in der
Nordägäis und andern mediterranen
Räumen nicht zu widerlegen sind.

Viel Zeit und die Kraft zum Verzicht
auf hergebrachte und scheinbar
unersetzliche Methoden einerseits, schöpferische

Phantasie zur Erschliessung
ungewohnter Wege anderseits und
schhesslich wieder die kluge
Zusammenführung von Teilergebnissen, die
auf unterschiedliche Weise erzielt wurden,

waren nötig, bis die Forschergemeinde

einige hundert in ihrer Bedeutung

gesicherte Begriffe als etruski-
sches Vokabular im vorhegenden Buch
präsentieren konnte. Wir folgen auf
dem Weg zu diesem Ziel Pallottinos
Schilderung der methodologischen
Auseinandersetzungen zwischen den
Vertretern traditioneller linguistischer
und hermeneutischer Verfahren und
denen der «sinnvergleichenden
Annäherung» — so könnte man die interpretierende

Methode wohl nennen, ohne
sie ün Entscheidenden zu missverstehen

— an archäologische Zeugnisse
offensichtlich gleicher Bedeutung in
anderen Sprachen. Der Verfasser verrät

in der überzeugenden Wertung des
jeweüigen Beitrags jeder Forschungsrichtung

an das heute ermutigende
Etappenergebnis den überlegenen
Meister der Gesamtdisziphn. Der
«Gebildete», phüologisch und
sprachgeschichtlich interessierte Laie erfährt
ein Stück weit das Glück des Schülers
auf dem Weg zum Adepten. Und er
wird etwas davon mitempfinden können,

was die von besonders hüfreichen

Zufällen beschenkten Finder und
Forscher bewegte, etwa als sie in Zagreb
die von einem Sammler aus Ägypten
mitgebrachte Mumie in eine Binde
gewickelt fanden, die sich als Träger
des bedeutendsten bekannten etruskischen

Textes erwies.
Seltsam genug, dass trotz dieser

feststehenden und unwiderlegbaren
Ergebnisse moderner geisteswissenschaftlicher

Forschungsmethodik auch
heute, in unserer Zeit der Massenkommunikation

«noch 90 Prozent der
durchschnittlich gebüdeten Personen
an eine vöUige Unverständlichkeit der
etruskischen Texte» glauben und
immer noch «auf deren <Entzifferung>
warten», was man, wie der Verfasser
mit verständlichem Erstaunen
vermerkt, «oft in der Presse und sogar in
einigen Schulbüchern nachlesen»
könne. Und: «Nur schwerlich wird man
in anderen Bereichen der historischen
und linguistischen Wissenschaft auf
erne solch evidente, tiefe und hartnäk-
kige Kluft zwischen gängiger Meinung
und wissenschaftlicher Wahrheit
stossen.»

Die «Etruskologie» des Jahres 1988,
von Stephan Steingräber aus dem
Itahenischen übersetzt, will sozusagen als

Etappenbericht verstanden sein. Sie
zeigt aber nicht weniger, wie der
Vortrieb zum Kern des historischen
Thesaurus Etrurien ohne Verzug weitergeführt

wird, und erweist sich so als ein
umfassender Cicerone durch diese
versunkene Welt, in der auch die enträtselten

Geheimnisse noch von besonderer
Faszination sind.

Alfred Wyser

1 Massimo Pallotino: Etruskologie,
Geschichte und Kultur der Etrusker. Birkhäuser

Verlag, Basel, Boston, Berlin: 1988.



ZU JÖRG STEINER

Auf Heimat nicht verzichten wollen

«Fremdes Land» von Jörg Steiner

419

Hat die Vokabel «fremd» heutzutage
Konjunktur? Wenn ja, dann vor aUem
in ihren Ableitungen. Verfremdung,
Entfremdung: Fachbegriffe, Modewörter;

man kommt ohne sie nicht aus; und
doch führen sie — und je öfter man sie

gebraucht, desto mehr — an der Sache
vorbei; rücken die Erfahrung so weit in
den Bereich der Abstraktion, dass

Gleichgültigkeit einschiessen kann.
Sobald aber das Fremde, aus der
Abstraktion entlassen, konkrete
Gestalt annimmt, Menschengestalt, tun
wir uns schwer damit. Auch in der
Literatur; um wie vielmehr in der Politik,
um wie vielmehr im täglichen Leben.

«Fremdes Land»: das neue Buch von
Jörg Steiner lässt Fragen zu, Vermutungen,

Vorstellungen, aber kein Ausweichen1.

Das fremde Land ist unser
Land; und wie es dazu geworden ist,
das erfährt man aus der Perspektive
von einem, der lieber in einem vertrauten,

ja — sagen wir es — in einem
heimatlichen Land leben möchte als in
einem fremden. Das Thema des
Fremdseins hat Steiner von früh an
beschäftigt, und nicht nur das Thema:
als einer der ersten unter den Schweizer

Autoren hat er sich ihm auch dort
gestellt, wo es als greifbare Realität und
als ein Politikum unsere Abstimmungskämpfe

bestimmte. In seinem Roman
«Ein Messer für den ehrlichen Finder»
von 1966 (es ist sein zweiter und
lesenswert wie am Tag seines Erscheinens),

da ist von einem die Rede, der,
früh straffällig geworden, zeitlebens
seiner Umgebung und, schlimmer, sich
selber fremd bleibt, ein früh und
endgültig Resignierter. Einmal gerät dieser

Schose Ledermann mitten unter die
Fremdarbeiter, die ersten, die in unser
Land kamen —, und zwar im Auftrag
des Arbeitsamtes, eingesetzt als Spitzel.

Eme absurde Situation! Da befindet

er sich mitten unter jenen, die
fremd sind wie er, aber auf eme andere
Art, so dass sich zwischen ihnen keine
Sohdarität ergeben kann; nur eine
doppelte und eine doppelt schmerzhafte
Fremdheit.

Nicht zufälhg findet sich im neuen
Buch eine versteckte Anspielung auf
diesen frühen und wichtigen Roman.
Schose Ledermann und Erich Jaag, der
Protagonist des neuen Buches, gleichen
sich in mancher Hinsicht, wie das eben
bei Figuren desselben Autors
unausweichlich ist. Aber Erich Jaag ist kein
Frühresignierter; zum mindesten ist er
einer, der die Resignation nicht akzeptiert.

In auffallendem Widerspruch zu
einer Grundstimmung in der Literatur
dieser achtziger Jahre versucht er sich
zu behaupten, auch wenn er sich selber
als den «geborenen Verlierer» sieht: er
wehrt sich, buchstäblich bis zum letzten
Augenbhck, für sich, für andere, für ein
Überleben in Würde. Würde — ein

grosses Wort, aber kein falsches. Es
geht um die Würde eines Mannes, der
als «Unrechtssiedler» aus dem Haus
seines Vaters vertrieben werden soll
(das Haus steht auf dem Grundbesitz
des Militärdepartements, das zu
militärischen Zwecken verwendet wird) und
der sich noch dann zur Wehr setzt, als
die meisten der Nachbarn ihren Widerstand

bereits auf Sparflamme gesetzt
haben. Ein «Halbblut», vom Vater her
jenischer Abstammung, kämpft Jaag



420 ZU JÖRG STEINER

darum, auf eine ihm entsprechende
Weise sesshaft zu bleiben, wie früher
sein Grossvater darum kämpfte, im
Wohnwagen leben zu können. Eine
Welt mit vertauschten RoUen, verkehrten

Fronten, eine paradoxe Situation:
von ihr aus ist das Buch zu verstehen.

Am liebsten hätte er dem Buch den
Titel «Fremden» gegeben (so der Autor
in seinen wortkargen Interview-Auskünften):

«fremden», ein Helvetismus,
der durch das in Deutschland übhche
«fremdeln» etwas von seinem Ernst
verloren, einen scherzhaft-harmlosen
Anstrich erhalten hätte. Das «Fremden»

eines Kindes: nicht nur die
Grundform eines Verbs, sondern die
Urform des Fremdseins schlechthin,
einer existentieUen Verlorenheit in
einer plötzlich und endgültig ins
Unvertraute kippenden Welt.

Erich Jaag, kein junger Mann mehr,
ist einer, der ein Leben lang fremdet;
aber er begnügt sich nicht mit Klagen,
sondern sucht — und auch dies ein
Leben lang — eine andere Beziehung
zur Welt. Er sucht sie, indem er sein
Haus verteidigt, sich an eme Frau bindet

(für immer, meint er), indem er, von
Beruf Gartengestalter, die Welt im kleinen

bewohnbarer macht, indem er sein
Wissen, seine Lebensweisheit den
Lehrlingen weitergibt. «Wie soll einer,
der nie Heimat gehabt hat, auf Heimat
verzichten wollen», sagt er einmal.
Vielleicht ist das ein Schlüsselsatz, das

geheime Zentrum des Buches. Indem
er vom Fremdsein erzählt, beschreibt
Steiner, was Heimat sein könnte — und
dies klarer und schöner als unsere
Heimatromane. Er erzählt von einem, dem
sich das, was er als Heimat sucht,
immer wieder und schliesslich
unwiderruflich entzieht. Vermutlich hat es
diese Heimat nie gegeben, Jaag hat sie
sich nur erfunden: als eine Möglichkeit,

und nicht als IUusion oder Hirngespinst;

als etwas «Denkbares» (um
einen Ausdruck Steiners zu verwenden).

Jaag verliert früh die eigene
Gärtnerei, das Haus wird ihm früher oder
später genommen werden; seine Frau
verlässt ihn — und sein Land wüd ihm
zunehmend zu einem fremden Land,
nicht zuletzt durch die Art, wie es mit
den Fremden umgeht. An einem Punkt
wird die Verknüpfung zwischen der
persönhchen Erfahrung des Protagonisten

und der politischen Reahtät eng
und unauflösbar: Als Jaag von Lisa,
seiner Frau, verlassen wird, nimmt er
zwei von Ausweisung bedrohte Flüchtlinge

bei sich auf, versteckt sie; und er
kommt ums Leben, als er an der
Demonstration gegen die Ausschaffung

des Professors M. teilnimmt und
dabei einer Frau, die er für Lisa hält, zu
Hilfe eilt. Ein Zufall? Eine dunkle
Koinzidenz: der Heimatlose wird von
jenen erschlagen, die die «alte Heimat»
zu verteidigen wähnen.

Dass Sterner so unversteUt Ereignisse

und Fakten der jüngsten Gegenwart

beim Namen nennt, ist bei
Erscheinen des Buches stark aufgefallen.

Man hat es nicht erwartet — aber
warum eigentheh nicht? Sind wir von
der Literatur so sehr an die Verfremdung

dessen, was man eben Wirklichkeit

nennt, gewöhnt: an eine Verfremdung

zur Unkennthchkeit? Dann wäre
es an der Zeit, ein formales Tabu
aufzuheben. Steiner hat sich nie an ein
solches gehalten. Auch Zeitgenossen hat
er immer wieder mit Namen in seine
Werke eingeführt, wenn auch nicht als
handelnde Personen (man erinnere
sich an Szeemann oder an Mabillard).
Solche Namen und Fakten wirken als

Wegmarken, als Zeichen, die daran
erinnern, was die Stunde geschlagen
hat und wo wir uns befinden. Die Ein-



ZU JÖRG STEINER 421

samkeit Jaags wird durch Lisas Weggang

zu einer eigenthchen Gottverlassenheit;

seme Heimatlosigkeit endgültig.

Um so einleuchtender, dass er nun
zu anderen Heimatlosen, Gottverlassenen,

Verbindung sucht, in einem Akt
der Solidarität, der keiner Erklärung
bedarf, Flüchtlingen, Ausgewiesenen
zu helfen sucht. «Als Nachkomme von
Fahrenden kennt Jaag sich in den
Demutsbezeugungen aus, die von
Rechtlosen und Blossgestellten erwartet
werden»: so umreisst man kein politisches

Programm, sondern die Erfahrung

eines Lebens — und jedes weitere
Wort wäre schon ein Wort zu viel.

Denn «Fremdes Land» ist, wie
frühere Bücher des Autors, ein wortkarger

Text; offen nach vielen Seiten, und
die Figuren sind nicht seine Kreaturen
oder gar Fabrikate; sie haben ein
Eigenleben und bewahren ihr Geheimnis

gerade dort, wo die Neugier am
lebhaftesten ansetzen wiU. Warum,
beispielsweise, verlässt Lisa den Mann,
der sie liebt und den sie hebt? Ein

Bankbüchlein von 5000 Franken spielt
dabei vieUeicht eme RoUe, wie im
«Räuber»-Roman Walsers die berühmten,

aber nie näher beschriebenen hundert

Franken. Jaag selber will sein
Verhalten nicht erklärt wissen; das ist ein
Teü seiner Freiheit, und wenn es um
seine Gefühle geht, tut er sich schwer
mit Reden. «Mag sein, Jaag hat im
Verschweigen das Zeug zu einem Helden»:
ein wunderbarer Satz, so leicht wie
ernsthaft; es gibt viele ähnhche bei Steiner,

erinnerungswürdige, und doch
nicht zitierbare Sentenzen.

Ein schmales Buch, das umfangreichen

die Waage hält. Eine Geschichte

vom Fremdsein, das die Heimat in
ihrer Abwesenheit eindringlicher
beschreibt als ganze Serien von
Heimatromanen. Denn daran gibt es nichts
zu rütteln: das fremde Land ist unser
Land.

Elsbeth Pulver

1 Jörg Steiner, Fremdes Land.
Suhrkamp, Frankfurt 1989.

Alexander Moritz Frey redivivus

Zur Neuausgabe seines Romans «Hölle und Himmel»

Zahlreich sind die SchriftsteUer, von
denen gescheite Beurteiler gelegenthch
sagen, sie seien zu wenig geschätzt und
gelesen. Gerechtigkeit für alle ist da
kaum möglich, aber manchmal kann
einer besonders bedauerlichen
Ungerechtigkeit abgehoUen werden. Darum
bemühen sich Hans-Albert Walter als

Herausgeber und die Büchergüde
Gutenberg im Fall des fast vergessenen
Alexander Moritz Frey (1881—1957)

mit der Neuausgabe von dessen
Roman «Hölle und Himmel»^. Frey hat
diesen nach seiner Flucht aus Österreich

(1938) im schweizerischen Exil
geschrieben. Der Schauplatz ist die
nicht mit Namen genannte, aber deuthch

erkennbare Stadt Salzburg, wo sich
der in München wohnhaft gewesene
Schriftsteller in den ersten Jahren nach
der «Machtergreifung» Hitlers aufhielt.
Das Werk hat starke autobiographische



422 ZU ALEXANDER MORITZ FREY

und zeitgeschichtliche Züge, wiewohl
der fiktive Charakter gesamthaft
vorherrscht. Der von E. Th. A. Hoffmann
und Edgar Allan Poe beeinflusste
Verfasser war früher mit dem Roman
«Solneman der Unsichtbare»2 und ähnlichen

Büchern als genuiner surrealistischer

Erzähler hervorgetreten. Dieser
Richtung entspricht denn auch, dass in
«Hölle und Himmel» ein Schreckensgemälde

zum Sinnbüd der drohenden
geschichtlichen Katastrophe wird: eine
von dämonischen Wesen bevölkerte
«Versuchung des Hl. Antonius» aus der
Nachfolge des Hieronymus Bosch.
Frey hat das Bild, das später
wissenschaftlich untersucht worden ist3,
tatsächlich in Salzburg gesehen.

Für den Kaufmann Wegwart, dem es
in «HöUe und Himmel» gehört, wird es
zum krankhaft geliebten Fetisch,
insbesondere durch die Ausstrahlung einer
darauf abgebildeten weiblichen Figur.
Es bleibt auch vorerst ein solcher,
nachdem die aus Wien herbeigerufene
Restauratorin Melanie Haider in
Konkurrenz mit ihm getreten und Wegwarts
Geliebte geworden ist. Während einer
Geschäftsreise des Besitzers soll sie das
Haus und vor allem das Bild hüten. Sie
reist jedoch heimlich nach Wien, um in
ihrem dortigen Atelier ein für die
Arbeit nötiges Fixativ zu holen, und
muss bei der Rückkehr feststellen, dass
das BUd gestohlen worden ist. Damit
sie dem Geliebten den von ihr
verschuldeten wahren Sachverhalt nicht
eingestehen muss, zündet sie unter
Vortäuschung eines Alibis das Haus an.
Nun gerät aber ein in der Nähe
wohnender Maler in dringenden Tatverdacht,

worauf sie sich als Brandstifterin
bekennt. Zu einem menschlich guten,
im übrigen keineswegs wolkenlosen
Ende kommt es dadurch, dass Wegwart
die Liebeskraft Melanies erkennt, sel¬

ber zum wahrhaft Liebenden wird und
dem Kunstfetischismus absagt: «Vielleicht

war es böse, das Bild. Es hätte mir
beinahe dich geraubt. Ich war so
verrannt in seine gefährlich züngelnde
Schönheit, dass mir bald nichts mehr
darüber ging. — Aber immer soll für
den Menschen der Mensch das
Wichtigstebleiben.»

Zu dieser Wahrheit gelangt der
Roman freihch auf absonderlichen
Wegen. Obgleich der kommentierende
Herausgeber sein Bestes tut, um die
Motive der liebenden Frau plausibel zu
machen, wird man bei der Brandstiftung

und einigem andern das Gefühl
des Unwahrscheinlichen nicht ganz los.
Indessen sei gerne eingeräumt, dass ein
phantasiereicher Erzähler wie Frey
nicht auf das platte Wahrscheinliche
eingeengt werden darf. In den letzten
Kapiteln entfaltet er eine so lebhafte
kriminalistische Phantasie, dass die
Spannung den Leser vom psychologischen

Hinterfragen abhalten mag.
Der von Wegwart als «eine Art

Sekretär» beschäftigte, mit ihm
freundschaftlich verkehrende Funk, ein
deutscher Flüchtling, ist mindestens gesin-
nungsmässig weitgehend ein
Selbstbildnis des Verfassers. Er wird nicht als
Schriftsteller bezeichnet, hat jedoch
Begegnungen mit dem «Theatergewaltigen,

der dem Schauspiel der Festspielwochen

das Gepräge gab» (Max
Reinhardt), und mit den beiden Schriftstellern

Fork (Bruno und Leonhard
Frank). Diese Schilderungen, die offenbar

auf tatsächliche Salzburger Erlebnisse

Freys zurückgehen, muten
realistischer an als die das übrige
Romangeschehen beherrschende Boschiade.
Anderseits sind die
Tagtraumgespräche Funks mit einem
«Severin», der unschwer als Hitler zu
identfizieren ist, surrealistisch getönt,



ZU ALEXANDER MORITZ FREY 423

haben aber keine unmittelbare Beziehung

zu den Vorgängen um das Bild.
Den streckenweise undeuthchen
Zusammenhang zwischen den Erlebnissen

Funks und denen Wegwarts,
Melanies und einiger weiterer Personen

sieht der Herausgeber ün übergreifenden

Hauptthema des Buches, in der
«Verdrängung der realen Gefahr zugunsten

einer irrealen Wunschwelt». Die
reale Gefahr für Österreich ist Hitler-
Deutschland, aber der «im Grunde
immer lässige Österreicher» (Frey in
einem Brief an Thomas Mann)
verdrängt sie aus dem Bewusstsein.
Wegwarts Bild symbolisiert beides, die
Gefahr und die (erotische) Wunschwelt.

Der Roman wird in einer Kassette
zusammen mit einem zweiten Band4
verkauft, der Folgendes enthält: eine
Biographie Alexander Moritz Freys
von Hans-Albert Walter, desselben
Verfassers Kommentar zu «HöUe und
Himmel», ein halbes Hundert Dokumente

zu Freys Exiljahren in der
Schweiz, seine persönlichen Erinnerungen

an Adolf Hitler und die
Abschiedsworte Walter Fabians im
Krematorium Zürich (1957). Aus der
Biographie sei hervorgehoben, dass

Frey nicht Jude war und nie einer Partei

angehörte, aber den Nationalsoziahsmus

von Anfang an so entschieden
ablehnte, dass er, als schon ziemlich
bekannter SchriftsteUer, nach 1933
nicht in Deutschland bleiben konnte.

Die Dokumentation steUt wieder
einmal den hässlichen Schweizer, das
heisst die damahge Flüchtlingspolitik
der Schweiz, an den Pranger. Der in
Basel niedergelassene, doch oft in
Zürich weilende unbemittelte Flüchtling

hatte unter fremdenpolizeilichen
Verfügungen viel zu leiden. Erwerbstätigkeit

war ihm nur im Rahmen unpoli¬

tischer BeUetristik erlaubt. Obschon die
Vorfahren väterlicherseits Schweizer

waren und er sich als Rezensent um die
schweizerische Literatur verdient
gemacht hatte, wurde ihm die Einbürgerung

erst kurz vor dem Tode gewährt.
Immerhin gibt es in der betrüblichen
Dokumentenfolge ein paar Lichtblicke,
humane SteUungnahmen wie die des

Berner Kulturphilosophen Hans Zbinden,

die zu etwelcher Ehrenrettung der
Schweiz dienen können.

Überzeugend authentisch schreibt
A. M. Frey auf neun Seiten über Adolf
Hitler. Während des Ersten Weltkriegs
hatte er als Sanitäter in einem bayrischen

Infanterieregiment mehrmals
unmittelbare Kontakte mit dem Meldegänger

Hitler und konnte den angehenden

«Führer» später auch in der
Münchner Frühzeit der «Bewegung»
aus der Nähe beobachten. «Damals»,
bemerkt er zu einer Strassenbegegnung
am Vorabend des Putsches im
Bürgerbräukeller (November 1923), «kam mir
der Eindruck, den ich niemals mehr
verlor: einen spintisierenden Abnormen,

einen Geisteskranken in
Halluzinationsverfassung gefährlich grübelnd
heraufwachsen zu sehen.»

Alexander Moritz Frey hat über
seinen Sinn für das Abnorme in einer von
Walter zitierten literarischen
Selbstcharakteristik gesagt: «Immer wieder
lockt es mich, den Menschen und seine
Welt dort anzupacken und zu illuminieren,

wo er sein Schönes und sein Schauriges

in extravagantem Verhalten
enthüllt. Mich beschäftigt wenig das Glück
seiner oberflächlichen Tage; viel mehr
sein ebenso unsicherer wie anmassender
Gang in Irrtümer und Verbrechen, in
groteske Scheinsiege und burleske
Niederlagen — kurz sein Werdegang
schlechthin, der vielleicht eines ganz fernen

Tages in eine bessere Zukunft führt.



424 ZU ALEXANDER MORITZ FREY

Damit bin ich als <eigenwillig> — ja als

abseitig gekennzeichnet. Ich bekomme
die Folgen zu spüren .).»

Wird ihm die Neuausgabe von
«Hölle und Himmel» die gebührende
postume Geltung verschaffen? Zum
Bestseller taugt das Buch wohl nicht,
aber als interessante Mischung von
Fabulierkunst und Zeitdiagnose auf
guter ethischer Grundlage mag es viele
ansprechen.

Robert Mächler

1 Alexander Moritz Frey: Hölle und
Himmel. Roman. Büchergüde Gutenberg,

Frankfurt am Main 1988 (Erstausgabe im
Steinberg Verlag, Zürich 1944). — 2

Alexander Moritz Frey: Solneman der Unsichtbare.

Roman. Suhrkamp Verlag, Frankfurt
am Main 1984 (Neuausgabe). — 3 Gerd
Unverfehrt: Hieronymus Bosch. Die Rezeption

seiner Kunst im frühen 16. Jahrhundert.
Gebr. Mann Verlag, Berlin 1980. -4 Hans-
Albert Walter: «Der Meisterzeichner von
Nachtstücken und Traumgeschichten».
Alexander Moritz Frey — wiederzuentdek-
ken. Mit Anhang: Alexander Moritz Frey
im Exil — eine Dokumentation. Büchergilde

Gutenberg, Frankfurt am Main 1988

(zusammen mit dem Roman «Hölle und
Himmel» in einer Kassette).

Sie holen Jakob

Zu Norbert Gstrein: «Einer»

Erstaunhch und bewundernswert an
dieser wenig über hundert Seiten
umfassenden Erzählung ist nicht ihr
Thema, nicht ihr Inhalt, auch nicht das

traurige Schicksal eines begabten jungen

Menschen, der von frühester Kindheit

an in seinem Tiroler Dorf die
Zerstörung von Heimat und Landschaft,
die Verluste an Eigencharakter und
Identität durch den lukrativen
Fremdenverkehr am eigenen Leib und Geist
erfährt '. Erstaunlich und bewundernswert

ist die Sprache, in der sich diese
um sich greifenden Veränderungen
mitteüen, und vor aUem die Kunst, mit
der sie erzählerisch inszeniert smd.
Jakob ist ein verschlossenes Kind,
introvertiert, den Büchern mehr
zugewandt als den Menschen, schon gar
nicht den Fremden, die ün Gasthof seiner

Eltern und im Dorf absteigen. Es
ist, als wolle er sich schützen, indem er

sich in eine Welt verkriecht, die den
andern nicht zugänglich ist, weil sie
nicht lesen. Wenn er nach Innsbruck
aufs Gymnasium und ins Internat
kommt, macht er die schockartige
Erfahrung, dass ihn die Mitschüler
hänseln, dass sie ihn in sündige
Geheimnisse einweihen und zugleich
terrorisieren. Auch aus dieser Gemeinschaft

wird er ausgegrenzt, zum
Aussenseiter und Einzelgänger gestempelt.
Er flieht vor der Schule und vor den
Schülern, er kehrt ins Dorf zurück. Es
folgt sein endgültiger Niedergang im
Trunk und in der Apathie. Eme Zeitlang

noch duldet man ihn als eme Art
von Dorftrottel, der die Runde in den
Bars und Wirtschaften macht und sich
aushalten lässt. Liebe und erotisches
Spiel, dem einheimischen Knaben im
Fremdenverkehrsort früh schon als

verlockende, nie ganz erschlossene



ZU NORBERT GSTREIN 425

Möghchkeit nahe, finden keine Erfüllung.

Was Jakob davon erlebt, ist
Bruchstück, mehr Qual als Lust.
Zwischen der Frivolität und Libertinage
der Gäste und der muffigen,
sinnenfeindlichen Frömmigkeit der Einheimischen

verkümmern Jakobs erotische
Träume. Schliesslich holen sie ihn: er
hat seme Freundin Hanna umgebracht,
ohne dass freüich Näheres darüber
mitgeteilt wird.

Aber nicht dieser Ablauf macht den
Rang der Erzählung aus, sondern die
Form und die Sprache sind es. «Jetzt
kommen sie und holen Jakob.» Das ist
der erste Satz, und bis zum letzten
erlebt der Leser nur eine einzige Szene,
nämlich wie die Familie darauf wartet,
dass sie mit Jakob aus dem Haus
gehen, ins Auto steigen und davonfahren.

Bruchstücke von Gesprächen
zwischen der Mutter und den Brüdern,
zwischen dem Inspektor und den im
Raum anwesenden Familienmitgliedern

stehen dazwischen, und aus ihnen
setzt sich zusammen, was wir über
Jakobs traurigen Niedergang erfahren.
Norbert Gstrein hält diese dramatische
Konzeption über volle hundert Seiten
durch. Der Leser ist fast gewaltsam
einer von denen, die auf das
Unabwendbare warten. Er hört, wie auf einmal

das Knattern der Motorräder
aufhört, weil die Burschen draussen
beobachten, was mit Jakob geschehen wird.
Er sieht durchs Fenster, wie die
uniformierten Männer aus dem Auto steigen,
er hört, wie sie die Treppe heraufkommen,

wie die Feder ächzt, mit der die
Haustür ins Schloss gezogen wird.
Dann hört er das Knarren der Holzdielen

und wie die Männer näherkommen.

Gstrein erzählt eine einzige Szene,
und innerhalb dieser Szene erzählt er
Jakobs Geschichte. Ab und zu fällt der

Bück auf die Wanduhr. Zeitangaben
smd dem Erzähler wichtig, er erwähnt
das Geräusch des tickenden Pendels,
man hört die Turmuhr schlagen. Aber
so unerbitthch wir als Leser dadurch in
die Szene, ins Warten auf das
Unvermeidliche eingebunden sind, so
beunruhigend sind die Ungewissheiten, in
denen uns der Erzähler gleichwohl
belässt. Er bindet uns, er fesselt und
hält uns fest; aber er gibt uns — durch
die Fragmente, die verschiedenen
Informanten in den Mund gelegt sind
— nicht die lückenlose Geschichte
Jakobs. Der Leser muss seine Phantasie,

seine Kombinationsgabe anstrengen,

er muss sich zusammenreimen,
was davon erfahrbar wird. Neben der
Konzentration auf den Vorgang, wie
Jakob geholt wird, ist es diese kunstvoU
dosierte Mischung aus Nähe und
Distanziertheit, die eine ungewöhnliche

Sicherheit in der Handhabung
erzählerischer Techniken verrät. Die
Brüder Jakobs übernehmen einen
Hauptteil der Erzählung, allerdings ün
Konjunktiv, probeweise, jederzeit ün
Begriff, das Thema zu wechseln. Wir
könnten erzählen, sagen sie und bringen

die eine oder andere Anekdote aus
der Vorgeschichte an. Oder sie überlegen

sich, was «irgendwann davor oder
danach» gewesen war und wie sie also

beginnen könnten. Alles aber, was auf
diese Weise während des Wartens
erzählt wird, ist Vorgeschichte der Tat,
die in dem Augenblick schon begangen
ist, in dem die Erzählung einsetzt.
Jakobs Eigenheiten, auch die entscheidenden

Schritte aus der zerstörten,
denaturierten Gemeinschaft heraus
werden sichtbar, und hautnah ist dem
Leser die Szene, da sie den Täter holen.
Die Tat jedoch bleibt wie ausgespart,
kaum angedeutet, der Vermutung
überlassen.



426 ZU NORBERT GSTREIN

Norbert Gstrein hat mit diesem kleinen

Buch ein Debüt, das in jeder Hinsicht

vielversprechend genannt werden
darf. Die österreichische Gegenwartsliteratur

ist wahrhch nicht arm an
interessanten und herausragenden
Begabungen. Hier hat sich ein neuer Autor

mit seiner ersten Erzählung schon als
Meister ausgewiesen.

Anton Krättli

'Norbert Gstrein; «Einer». Erzählung,
edition suhrkamp, Frankfurt am Main
1988.

Mystik und Gnosis — vielgestaltige Strömungen
der Geistesgeschichte

In der Mystik, Gnosis, Theosophie
und Anthroposophie bis hin zur
Tiefenpsychologie von CG Jung begegnen

wir unzähligen Variationen
faszinierender, irritierender Spekulationen
über das Phänomen der Vereinigung
des Göttlichen mit dem Menschlichen.
Es ist nicht leicht, vielleicht sogar
unmöglich, die divergierenden Formen
dieser vielgestaltigen Erscheinungen
auf einen gemeinsamen Nenner zu
bringen. Von der verwirrenden Fülle
dieser weithin dem esoterischen
Bereich menschhcher Existenz
verpflichteten Geistesströmungen legt ein
jüngst erschienenes Buch beredtes
Zeugnis ab : «Gnosis und Mystik in der
Geschichte der Philosophie»1. Im
Wintersemester 1986/87 und im Sommersemester

1987 hatte Peter Koslowski,
Direktor des Forschungsinstitutes für
Philosophie in Hannover und Ordinarius

für Phüosophie und Pohtische
Ökonomie an der Universität Witten/
Herdecke, achtzehn Autoren —
vorwiegend Philosophen und Philologen
— zu einer Vorlesungsreihe eingeladen
über das Thema: Philosophie, Mystik,
Gnosis. Diese profunden Referate, wel¬

che wesenthche Aspekte und Perspektiven

gnostischer und mystischer
Erfahrung und Erkenntnis im Laufe
der Geschichte seit Plato bis In die
Neuzeit entfalten, hegen jetzt in einem
400seitigen, teils hochwissenschafli-
chen, teüs allgemeinverständlichen
Sammelband vor. Erstaunlicherweise
nimmt in diesem Band der Irrationalismus

nur wenig Raum ein; vielmehr geht
es in den vorliegenden philosophischen
Essays darum, mit den Mitteln der
Vernunft und des Gefühls zu den Grenzen
des Erkennbaren vorzustossen.

Der Reichtum und die FüUe dieses

anregenden Buches kann hier nur
stichwortartig angedeutet werden. Da
begegnet der Leser grossen Theologen
wie Origenes und Thomas von Aquin.
Da werden massgebliche Mystiker wie
Meister Eckhart, Nicolaus von Kues
und Jakob Böhme ins Blickfeld
gerückt. Da wird Paracelsus, ein
Grenzgänger zwischen Mystik und
Gnosis, mit seiner einizigartigen
Leistung gewürdigt. Die Philosophen
Leibniz, Fichte und ScheUing kommen
zur Sprache, spezieU eben unter dem
Aspekt mystischer Einflüsse auf ihr



MYSTIK UND GNOSIS 427

Wirken. Besonders deuthch manifestiert

sich die Spannung zwischen
mystischer Erfahrung und rationalem
Denken in der Darstellung des wohl
bedeutendsten Phüosophen Russlands:
Wladimir Solowjew. Auf reges Interesse

werden sicher auch die Ausführungen

stossen über den Anthroposo-
phen RudoU Steiner, der in ausserge-
wöhnlicher Weise die Gabe der Hellsieht

besass und aus seiner mystischen
Schau das geistig Wesenhafte des
Menschen erlebte und deutete, und mit
seinen zahlreichen Büchern und Vorträgen

schöpferische Impulse auslöste,
vor aUem auf dem Gebiet der Medizin,
der Pädagogik sowie im künstlerischen
Bereich. Eine verdiente Würdigung in
diesem Sammelband findet auch das
erstaunhch vielseitige tiefenpsychologische

Werk von CG. Jung, worin die
Psychologie des menschlich
Unbewussten eine dominierende RoUe
spielt.

Was auch immer Grund und Anstoss
bieten mag, dass in unserer modernen
Gesellschaft vermehrt wieder ein
offensichtliches Interesse für Mystik
wach geworden ist — vielleicht aus Protest

gegen den Materialismus, gegen
die Veräusserlichung des menschlichen
Lebens und Denkens —, die Literatur
über das Thema Mystik wird immer
umfangreicher. Ein kompetentes Werk,
das einen zuverlässigen Einblick in die
vielgestaltige Welt der Mystik und der
Gnosis vermittelt, liegt in diesem
Sammelband vor, der wohl über die
Fachkreise hinaus auf breites Interesse stossen

dürfte.
Vor dreissig Jahren erschien aus der

Feder des Zürcher Theologen Walter
Nigg ein Buch mit dem Titel: «Heimliche

Weisheit», worin er in kongenialer
Weise das mystische Leben in der
evangelischen Christenheit seit der

Reformation bis ins 19. Jahrhundert
schilderte und für die von der
Kirchengeschichte zumeist als Sonderlinge,
Phantasten und Schwärmer geschmähten

tiefreligiösen Gestalten eine Lanze
brach. Nigg gibt zu bedenken: «Das

Mystische im wahren Sinn des Wortes

kann nur der Mensch verstehen, der an
ihm lebendigen Anteil hat und es nicht
durch eine von aussen kommende,
angeblich objektive Betrachtung
beurteilen oder gar psychologisch analysieren

will.» Wer Walter Nigg persönlich
begegnet ist oder einzelne seiner vielen
Werke — sie sind alle mit Herzblut
geschrieben — gelesen hat, der weiss,
wie lebendig er selber stets Anteü
nahm am Leben und Wirken derer, die
er so überzeugend und beeindruckend
schüderte. Wie einfühlend und hebevoll

hat er vor allem die Aussenseiter
der Christenheit, z.B. die christlichen
Narren, die Ketzer und eben auch die
Mystiker dem modernen Menschen
nahegebracht.

Es ist kaum blosser Zufall, viel eher
scheint es mir gleichsam ein geistiges
Vermächtnis zu sein, dass nun im letzten,

posthum erschienenen Werk2 des

am 17. März 1988 verstorbenen Pfarrers

und ehemaligen Privatdozenten an
der Universität Zürich nochmals drei
hervorragende Gestalten der
dominikanischen Mystik des Mittelalters eine
exzellente Würdigung gefunden haben,
nämlich: Meister Eckhart, Johannes
Tauler und Heinrich Seuse, für die sich
die Bezeichnung «Das mystische
Dreigestirn» eingebürgert hat. Mystik ist
ausschliessliche Konzentration auf
Gott, ist lebhafte Besinnung auf das

Wesentliche, ist Verwirklichung des
übernatürUchen Lebens. Das Spezifische

dieser in allen Zeiten und in allen
ReUgionen sich manifestierenden
geistigen Strömung liegt darin, dass die



428 MYSTIK UND GNOSIS

innerste Lebensbewegung als mit dem
Götthchen identisch empfunden wird,
dass das aus dem Zentrum der Seele
hervorbrechende Erlebnis zugleich ein
Ereignis des göttlichen Lebens ist.
Oder anders formuliert: Alle Mystik
beruht auf der Voraussetzung der
Wesensgleichheit des innersten
Seelengrundes mit der Gottheit. Diese
überrationalen Wirklichkeiten lebendig,
anschaulich, packend, zündend zu
entfalten und den Leser in seinen Bann zu
ziehen, das ist Walter Nigg zweüeUos
auch in seinem letzten Buch glänzend
gelungen. Selbst wer sich bis anhin
kaum mit der Mystik befasst hat, wird
sich von den drei geheimnisumwitterten,

faszinierenden Gestalten, die Walter

Nigg so fesselnd vor Augen führt,
ein unvergessliches Büd einprägen.
Nigg gibt unserer Zeit zu bedenken,
dass die Mystik heute zum grossen
Schaden der Kirche ganz in den
Hintergrund getreten ist, dass diese
Manifestation des Göttlichen aber, allem
Zeitenwandel zum Trotz, immer wieder

an die Tür der Menschen klopft.
Johannes Tauler prägte den lapidaren
Satz: «Gäbe es solche Menschen

(gemeint sind die Mystiker) nicht in der
Christenheit, so stünde die Welt nicht
eine Stunde lang.» Walter Nigg sagt es
etwas verhaltener, aber ebenso eindeutig:

«Die Christenheit besteht doch nicht
wegen der Bischöfe und Prälaten, wegen
der Doktoren und Professoren, sondern
einzig und allein, weil die Mystiker und
die Heiligen für sie bei Gott einstehen.

Sie tragen in aller Stille die Kraft Christi
in die Welt hinein, und von den Gebeten
dieser einsamen Mystiker wird die
Genesung der Kirche ausgehen !» Diese
Überzeugung deckt sich ganz mit der
von Matthias Claudius, der schon im
18. Jahrhundert die Bedrohung seiner
Zeit deutlich erkannte und auch auf die

Mystik als «die helfende Arznei»
hinwies. Erinnert sei hier auch an den
ersten Generalsekretär der UNO, Dag
Hammarskjöld, der als eifriger Leser
Eckharts stark mystisch geprägt war,
wie er dies etwa in einer Tagebuchaufzeichnung

deutlich gemacht hat: «Die

längste Reise ist die Reise nach innen.»
Der heutige Mensch ist bedroht von

der äussern Umwelt her; weniger
offensichtlich, aber keineswegs geringer

ist die Gefahr, dass sein religiöses
Sensorium schwächer und schwächer
wird. Walter Nigg hat mit seinem
Schrifttum, zuletzt nun mit seinem
Buch über das mystische Dreigestirn,
einen nicht zu unterschätzenden Beitrag

zur Besinnung auf die tragenden
und wegweisenden Kräfte und Mächte
geleistet, die für die heutige Zeit heilsam

und hilfreich sein könnten. Diese
Lektüre kann nicht nachhaltig genug
empfohlen werden.

Hans Beck
1 Peter Koslowski (Herausgeber): Gnosis

und Mystik in der Geschichte der
Phüosophie. Artemis Verlag, Zürich/München
1988. — 2 Walter Nigg: Das mystische
Dreigestirn. Eckhart, Tauler, Seuse. Artemis
Verlag, Zürich/München 1988.



HOLOCAUST IN UNGARN

Das IKRK und der Holocaust in Ungarn

429

Die Debatte um die Rolle des
Internationalen Komitees vom Roten Kreuz
(IKRK) im Zweiten Weltkrieg hat In
jüngster Zeit neuen Auftrieb erhalten.
Im Vordergrund steht dabei dessen
Verhalten gegenüber der systematischen

Judenvernichtungspolitik des
«Dritten Reichs». Der israelische
Historiker, Advokat und engagierte
Liberale Arieh Ben-Tov präsentiert
unter dem Titel «Facing the Holocaust
in Budapest» eine in ihrer Sachhchkeit
und dokumentarischen Untermauerung

bemerkenswerte Studie, die sich
schwergewichtig mit den Massnahmen
beziehungsweise Unterlassungen des
IKRK im Zusammenhang mit den in
den letzten Kriegsjahren, ja
Kriegsmonaten erfolgten Massenmorden an
der jüdischen Bevölkerung Ungarns
befasst1. Der trotz seiner Nüchternheit
erschütternde Bericht belässt den
Leser nicht im Zweifel, dass ein
entschlosseneres und politisch mutigeres
Eingreifen des IKRK Zehntausenden
von Menschen hätte das Leben retten
können. Der angesichts des unermesslichen

Leidens monumentale Vorwurf
richtet sich — durch die sorgfältig
recherchierten Dokumente unterstützt
— nicht an die Adresse der IKRK-
Repräsentanten in Budapest, sondern
an die höchste Spitze des Roten Kreuzes,

wobei auch prominente Vertreter
der Schweizer Regierung im Zweiten
Weltkrieg in wenig günstigem Licht
erscheinen. Arieh Ben-Tov, selbst ein
Überlebender des Holocausts in
Auschwitz, widmet das Buch seinen
Eltern und fünf Geschwistern, die alle
in diesem Konzentrationslager
umgekommen sind. Diese grausame
Legitimation, sich mit dem Schicksal seiner

Glaubensgenossen in Ungarn
auseinanderzusetzen, verleitet den Autor
jedoch zu keinem Zeitpunkt zu einem
emotional belasteten Urteü. Im Gegenteil,

der Leser ist beeindruckt von der
Akribie der Untersuchungen, von dem
unermüdhchen Bemühen, auch Aktionen

beziehungsweise Unterlassungen
des IKRK historisch akurat darzustellen,

wo es schmerzt, wo es schmerzen

muss, und zwar auch Leser, die das

Glück hatten, nach dem Zusammenbruch

des nazistischen Unrechtsregimes

ins bewusste Leben zu treten.
Der sachliche Ton des Berichts und

die sorgfältige Untermauerang aUer

Aussagen durch verifizierbare
Vorgänge machen die Vorwürfe Ben-Tovs
an die Adresse des IKRK um so
gravierender. Der Autor beginnt seine auf
den historischen Verlauf der Judenverfolgung

in Ungarn abgestimmte
Untersuchung mit der Feststellung, dass «das

IKRK nur geringes Interesse an der Notlage

der Juden in Ungarn zeigte». Hätte
das IKRK bei der Behandlung der
Flüchtlingsfrage grössere Flexibilität
gezeigt und wäre es «der Vorstellung,
dass es sich bei dieser Frage um eine
interne Angelegenheit des Staates
handelte, entschlossener entgegengetreten»,
so hätte mit der ungarischen Regierung
eme den in der letzten Kriegsphase
ausgeführten Massenmord an den
ungarischen Juden verhindernde
Vereinbarung getroffen werden können.
Vom Herbst 1943 an, als das IKRK
seinen ersten Repräsentanten in Budapest
installiert hatte, waren, so Ben-Tov,
dem IKRK und den Regierungen zwei
wichtige Tatsachen bekannt. Sie wussten,

dass Hitlers Niederlage unabwendbar

und nur noch eine Frage der Zeit



430 HOLOCAUST IN UNGARN

war, und sie hatten Kenntnis von dem
durch Hitler geplanten, systematischen
Massenmord an den Juden. Gerhart
Riegner, der Vertreter des World
Jewish Congress in Genf, hatte Carl-
Jacob Burckhardt, der dem
Koordinationskomitee des IKRK angehörte,
bereits Mitte 1942 über den deutschen
Entscheid unterrichtet, die Vernichtung

aller Juden in Europa in die Tat
umzusetzen.

Während Ben-Tov die Arbeit beider
IKRK-Repräsentanten in Budapest
vorbehaltlos preist — erst Jean de
Bavier (von Oktober 1943 bis Mai
1944), daran anschliessend Friedrich
Born —, ist seine wiederholte Kritik an
den «langsamen und bürokratischen
Reaktionen» des IKRK in Genf auf
Hilfsgesuche seiner Vertreter vor Ort
nicht zu überhören. Der Autor ist sich
allerdings gewahr, dass hinter den
Verzögerungen und Unterlassungen in
Genf nicht immer bloss administrative
Schwierigkeiten standen, sondern dass
es sich in den wesentlichen Fragen um
politisch motivierte Inaktivität
handelte. Ben-Tov geht ausführlich auf die
Beziehungen zwischen dem IKRK und
der Schweizer Regierung ein. Er sieht
dabei den IKRK-Präsidenten Max
Huber, 1918 Berater der Schweizer
Regierung in Fragen der Aussen- und
Neutralitätspolitik, als Schlüsselfigur.
Er drückte der Organisation seinen
Stempel auf als ein Präsident, der
«wegen seiner engen Beziehungen zum
Schweizer Staat mehr um die Interessen
der Schweiz besorgt war als um jene der
Opfer, denen das IKRK hätte helfen
sollen». Nach Ben-Tov war die Schweizer
Regierung «sorgfältig darauf bedacht
sicherzustellen, dass das IKRK durch
jemanden geführt wurde, bei dem man
darauf zählen konnte, dass er nichts
unternehmen würde, was Schweizer

Interessen, insbesondere die
Neutralitätspolitik, gefährden würde». «In dieser
Hinsicht war Max Huber der ideale
Mann für den Posten.»

Das Schweigen des IKRK-Präsi-
diums zur Misshandlung der Juden in
Ungarn wurde mit einem Brief Hubers
an den ungarischen Regenten, Admiral
Horthy, am 5. Juli 1944 endlich gebrochen.

In diesem Schreiben gibt Huber
seiner Besorgnis über Berichte
Ausdruck, in denen von «scharfen
Massnahmen gegen Juden ungarischer
Nationalität die Rede sei», und ersucht die
ungarische Regierung, jegliche Schritte
zu vermeiden, die zu solchen Klagen
Anlass geben. Unverkennbar ist, dass

Huber nicht aus eigenem Antrieb,
sondern unter dem Druck externer,
insbesondere amerikanischer Kräfte
handelte. Auch war der Zeitpunkt, zu
welchem der wichtige, bei Horthy Folgen
zeitigende, aber wegen des baldigen
Herrschaftswechsels in Budapest
weitgehend wirkungslose Schritt
unternommen wurde, selbst für den
übervorsichtigen Huber nahe genug beim
unabwendbaren Ende des «Tausendjährigen

Reichs».

Für die im Herbst 1944 intensivierten

Übergriffe gegen Juden in Ungarn
macht der Autor die «ungarische Regierung,

das ungarische Volk und
insbesondere die Bewohner Budapests»
verantworthch. «Die Angriffe wurden
durch die Regierung Szalasi organisiert.»

Für den IKRK-Repräsentanten
in Budapest wie für die diplomatischen
Vertretungen einiger neutraler Länder,
insbesondere Schweden, Schweiz und
Portugal, verblieb in dieser Endphase
der Raserei nurmehr die Möghchkeit
für «Feuerwehroperationen». Tausenden

von Juden wurden lebensrettende
Schutzpässe ausgestellt, wobei Fried-



HOLOCAUST IN UNGARN 431

rieh Born «unschätzbare Arbeit zur
Hilfe an die Juden in Budapest» leistete.

Ben-Tovs Buch ist, über seinen Beitrag

zur Geschichtsschreibung über die
Rolle des IKRK während des Zweiten
Weltkriegs hinaus, in dreifacher
Hinsicht von aktueUer Bedeutung. Zum
einen sind wir auch heute Zeugen von
Regimen, die ihre Untertanen als privates

Besitztum ohne jede einklagbaren
Rechte behandeln. Man denke an das
Schicksal der Menschen in Kambodscha,

der ethnischen Minderheiten in
Äthiopien oder der religiösen Minoritäten

und politischen Dissidenten ün
Iran. Zum zweiten sieht sich auch heute
das Rote Kreuz als internationale
Institution, die den Schutz des menschlichen

Lebens über alle Rücksichten für
nationale Souveränitäten zu stellen

hat, in der Ausübung dieser Rolle
angefochten. Und zum dritten — und
dies ist die zutiefst positive Schlussfolgerung

aus einer der dunkelsten Phasen

der Menschheitsgeschichte — ist es
die Erkenntnis, dass ungeachtet aller

grossen, individuell kaum mehr fassbaren

Mächte, die in Katastrophensituationen

der Menschheit am Werke sind,
der Einzelne eine wichtige RoUe spielen

kann — im negativen Sinne wie im
Falle Hubers, aber auch und vor allem
im positiven Sinne wie ün Falle Friedrich

Borns.
Urs Schöttli

1 Arieh Ben-Tov, Facing the Holocaust in
Budapest. The International Committee of
the Red Cross and the Jews in Hungary,
1943-1945. Dordrecht 1988.

Der Schlüssel zur
elektronischen

Sicherheit.
KABA NOVA ist das Schliess-
system, das KABA-Präzi-
sionsmechanik mit modernster

Mikroelektronik verbindet:

Ihre Sicher-
heit ist pro- KABA
grammiert. NOVfifV

à, Wa
Dc
m>^

Bauer KabaAG, Postfach,
CH-8620 Wetzikon

/
/

jjthûiia&

VIP und

Number One.

Die Sprüngli-Leader.

V PAHAQEPLATZ, HAUPTBAHNHOF ZURICH, SHOP VILLE, /LQWENPLATZ. STAOELHQf ERPLATZ, GLATTZENTRUM,

SC-SPREITENBACH, AIRPORT-SHOPPING KLOTEN

\ f



HINWEISE 433

Hinweise

Henry Dunant — eine Bildbiographie

In der Reihe «Die grossen Schweizer»,

in der schon verschiedene Bände,
zuletzt über Johann Caspar Lavater
und über Paracelsus, erschienen sind,
liegt jetzt neu die Bildbiographie von
Marc Descombes über den «Finanzmann»,

«Phantasten» und «Gründer
des Roten Kreuzes», Henry Dunant,
vor. Die drei Charakterisierungen
bilden zusammen den Untertitel des
grossformatigen, mit vielen farbigen
Illustrationen versehenen Buches, und
sie gliedern auch den Text. Er erzählt
zunächst von der Herkunft, vom Leben
Genfs in der ersten Hälfte des 19.
Jahrhunderts, und er erzählt von den
geschäftlichen Unternehmungen,
vornehmlich von den Aktivitäten in Algerien,

wo Schweizer Siedler in Serif Fuss
gefasst hatten. Dunant, der sich in der
Kolonialpolitik engagierte, wollte von
Napoleon III. von Frankreich Konzessionen

erhalten, und dies war das
Motiv seiner Reise nach Italien, wo er
die Wirklichkeit des Krieges und des
Schlachtfeldes kennenlernte. Die
Geschichte ist oft erzählt worden, und
was aus der Idee entstanden ist, wie
sich die humanitäre Institution des
Roten Kreuzes segensreich bewährte,
wenigstens wie weit sich der Kreis der
Unterzeichner des Genfer Abkommens

von 1864 bis 1988 ausgedehnt
hat, ist in dem reich illustrierten Band
im Anhang tabellarisch dokumentiert.
Die Geschichte des Roten Kreuzes in
den beiden Weltkriegen steht auf einem
andern Blatt. Hier war die Gestalt des
Gründers zu würdigen. Marc Descombes

tut es ohne Überschwang, in
genauer Kenntnis der Dokumente und

mit grossem Einfühlungsvermögen.
Für die Übersetzung des französischen
Originals zeichnet Reiner Pfleiderer
(Schweizer Veriagshaus, Zürich 1988).

Musil — Leben und Werk in Bildern
und Texten

Als grossformatiger, 500 Seiten
umfassender Bildband ist das Werk
von Carl Corino erschienen, des
derzeitigen Leiters der Literaturabteilung
des Hessischen Rundfunks, der bereits
verschiedene Publikationen vorzuweisen

hat, darunter auch Studien zu einer
historisch-kritischen Ausgabe der
Werke Musils. Das Buch, das jetzt von
ihm vorgelegt wird, ist mehr als eine
Bilddokumentation. Schon der einleitende

Essay — «Robert Musil —

Genauigkeit und Seele» — lässt keinen
Zweifel darüber, wie sehr sich Corino
mit dem Dichter auseinandergesetzt
hat und wie genau er sein Werk kennt.
Er zeichnet ihn eingangs als einen
«Mann mit vielen Eigenschaften», er
spielt auf die schroffen Gegensätze in
seinem Charakter an, und er tut es in
der geschliffenen Form des pointierten,
antithetischen Kurzporträts. Bis
zuletzt, sagt er am Schluss seines
einleitenden Aufsatzes, habe sich Musil mit
der Harmonisierung der Gefühls- und
der Verstandessphäre beschäftigt: «Als
das wahre Leben erschien ihm ein
Gleichgewicht der Kräfte des Gemüts
und des Verstandes. Er nannte es, in
seiner Dauerform, Geist.» Das Bildmaterial,

auf das Corino zurückgreifen
kann, ist erstaunlich reichhaltig. Musil
selbst hat Photos leidenschaftlich



434 HINWEISE

gesammelt, auch aus Illustrierten.
Dann gab es alte Alben der Familie,
auch aus der Familie der Mutter. Das
Musil-Archiv in Klagenfurt, die
Arbeitsstelle für die Musil-Forschung
an der Universität Saarbrücken, der
Herausgeber Adolf Frisé, die Erben
des Dichters und viele andere haben
Corino bei seinen Recherchen geholfen
und ihm Material zugetragen. Jan Philipp

Reemtsma half mit einem namhaften

Betrag. Und so ist denn ein Buch
entstanden, das aus der tiefen Vertrautheit

seines Verfassers mit Musils Werk
und Leben über Jahre hinweg gewachsen

ist. Stationen der Biographie,
Schauplätze der Dichtung, Dokumente
der Geschichte fügen sich zu einem
Ganzen (Rowohlt Verlag, Reinbek bei
Hamburg 1988).

Cilette Ofaire:
«Ismé — Sehnsucht nach Freiheit»

In der noch jungen Reihe «Reprinted

by Huber», die Charles Linsmayer
als «offene Folge bemerkenswerter
literarischer Texte aus der mehrsprachigen
Schweiz» herausgeberisch betreut, ist
die überarbeitete Übersetzung eines
Buches erschienen, das es verdient,
zum zweitenmal entdeckt zu werden.
Verfasst hat es Cilette Ofaire (Pseudonym

für Cécile Houriet), eine Neuen-
burgerin, die nach dem Handelsdiplom
die Basler Gewerbeschule besucht und
sich in Paris zur Malerin ausgebildet
hat. Als sie mit dem Malerkollegen
Charles Hofer verheiratet war, berühren

die beiden auf einem Hausboot die
Flüsse und Kanäle Europas und boten
ihre Werke auf Ausstellungen an Bord
zum Kauf an. Cilette Ofaire hat ein
Buch über die Odyssee zu Lande

geschrieben, «Le San Luca» nach dem
Namen des Bootes. Und mit dem
Novellenband «Sylvie Verlsey» schaffte
sie den Durchbruch als Schriftstellerin.
Ihr grösster Erfolg jedoch war «Ismé»,
das Buch, das jetzt als neuer Band in
der Reihe «Reprinted by Huber»
vorliegt. Es ist ebenfaUs eine
Bordgeschichte, aber jetzt ist die Autorin
alleinige Herrin einer dampfbetriebenen

Jacht auf dem Atlantik, hat zwei
Italiener, ein Brüderpaar, als Mechaniker

und Heizer angeheuert und schip-
pert als Kapitänin in den
krisengeschüttelten und unheilschwangeren
Jahren 1933 bis 1937 um die spanische
und portugiesische Küste. La Rochelle
ist Ausgangspunkt, und «Ismé» ist das

einzige, was Cilette Ofaire, schon über
vierzig, nach dem Scheitern ihrer Ehe
mit Charles Hofer noch geblieben ist.
Sie studiert Navigation, verschafft sich
das Patent und sticht in See, um aus
ihrer Lebenskrise herauszukommen. In
den Wirren des spanischen Bürgerkrieges

hat sie die «Ismé» verloren. Ihr
Buch aber zeugt von der Stärke, dem
Freiheitsdrang und der SelbstVerwirklichung

einer ungewöhnlichen Frau,
Charles Linsmayer hat der Neuausgabe
verdienstvollerweise eine umfangreiche
und illustrierte Biographie der Verfasserin

beigegeben (Verlag Huber,
Frauenfeld 1988).

Porträt des Wunderheilers Mesmer
und seiner Zeit

Hans Peter Treichler ist durch
ansprechende Publikationen («Gründung

der Gegenwart», «Die Schweiz
um die Jahrhundertwende») sowie
durch Fernsehsendungen bekannt
geworden. Als Historiker und



HINWEISE 435

Geschichtenerzähler, als im guten
Sinne populärwissenschaftlicher Autor
wendet er sich vorwiegend der Sozial-
und Kulturgeschichte der Schweiz zu,
und diesen Gebieten ist auch das neue
Buch Treichlers zugedacht: «Die
magnetische Zeit». Mesmer ist dabei nur
die dem Zeitalter gleichsam das Signet
aufsetzende Figur. Es geht dem Verfasser

um «Alltag und Lebensgefühl im
frühen 19. Jahrhundert», und er
bezieht zahlreiche Episoden und
Persönlichkeiten in seine lebendige
Darstellung ein. So begegnen wir denn
auch Heinrich von Kleist auf seiner
Aareinsel bei Thun und dem Hauslehrer

Friedrich Hölderlin in Hauptwil bei
der Industriellenfamihe Gonzenbach.
Der «rote Faden» aber, modische
Kennzeichen des Zeitalters, sind der
Magnetismus, der Modearzt, auch die
Scharlatane, die da nun auftreten. Aber
da ist auch die Weltlage und — als
beherrschendes Ereignis — Napoleons
Russlandfeldzug, den wir in Treichlers
Buch vorwiegend aus Briefen und
Berichten junger Schweizer gleichsam
aus der Perspektive des aktiven
Zeitgenossen mitverfolgen können. Sie, die
den Weg zur Beresina mitgemacht
haben, wissen nicht nur von Heldentaten

zu erzählen, sondern vom mühseligen,

manchmal auch komischen Alltag
der Soldaten, die einmal zum Beispiel
aus Fettkerzen, die ihnen in die Hände
fallen, eine Suppe kochen und Küchlein

backen, worauf allen schlecht wird,
so dass sie sich erbrechen müssen und
zum Abmarsch nicht antreten können.
Treichlers Buch enthält im Anhang
Quellenangaben, Bildnachweise und
ein Personenregister. Ganzseitige
Illustrationen bilden eine weitere Einheit

aus zeitgenössischen Darstellungen

(SV international / Schweizer
Verlagshaus, Zürich 1988).

Barbara Tuchmann: «Der erste Salut»

Die Amerikanerin Barbara
Tuchmann, eine hervorragende Reporterin
und im journalistischen Beruf erfahren,
hat schon mehrere erfolgreiche Bücher
geschrieben. Einiges Aufsehen erregte
seinerzeit «Die Torheit der Regierenden»,

ein Werk, in welchem sie sich mit
dem von Eigeninteresse bestimmten
Handeln der Mächtigen vom klassischen

Altertum bis zum Vietnamkrieg
auseinandersetzte. «Der erste Salut» ist
eine spannend geschriebene Darstellung

des Krieges unter Segeln, der
Seeschlachten zwischen Grossbritannien,
Frankreich und Spanien im 18.
Jahrhundert. Wie immer bei Tuchmann
imponiert nicht allein die Informiertheit

der Autorin, ihr «Material»,
sondern die Darstellungsgabe, die ihre
Bücher so spannend macht (S. Fischer
Verlag, Frankfurt am Main 1988).

Luft und Sonne
trocknen Ihre Wäsche

gratis
Der Tumbler dagegen braucht pro Mal ca.
700 Watt.

mit der einleuchtenden Sparidee1


	Das Buch

