Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift fur Politik, Wirtschaft, Kultur
Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 69 (1989)

Heft: 3

Artikel: Dialektpoesie als Weltliteratur : Johann Peter Hebels Alemannische
Gedichte

Autor: Arendt, Dieter

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-164668

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-164668
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Dieter Arendt

Dialektpoesie als Weltliteratur

Johann Peter Hebels Alemannische Gedichte

Als Johann Peter Hebel, der Waisenbub aus Hausen im Badischen Wie-
sental, zu Beginn des Jahres 1874 vierzehnjahrig Aufnahme fand im Gym-
nasium Illustre in Karlsruhe, war er noch kaum herausgewachsen aus sei-
nen oberlandischen Kinderschuhen und aus seiner alemannischen Kinder-
sprache, und es wird ihm gewiss nicht ganz leicht gefallen sein, sich sowohl
der lateinischen Grammatik zu fiigen als auch sich nach der hochdeut-
schen Sprache zu strecken. Als der ehemalige Gymnasiast und spatere
Professor im Jahre 1803 an eben diesem Gymnasium Illustre in Karlsruhe
vierzigjahrig seine ersten alemannischen Gedichte machte und veroffent-
lichte, verriet er zunédchst nur seinen Freunden, dass er seine Kinderschuhe
immer noch nicht ausgetreten und seine Kindersprache ganz und gar nicht
vergessen hatte; wenig spater wusste die ganze gebildete Welt, dass es
Gedichte in alemannischem Dialekt gab, Gedichte, die sogleich erkannt
und bewundert wurden als Juwelen deutscher Literatur — aber den
Namen des Dichters kannte man vorerst nicht: Auf dem Titelblatt der
ersten Auflage von 1803 stand statt des Namens ein lateinischer Vers, des-
sen Herkunft aus Vergils erster Ekloge und dessen Bedeutung nur der
Kenner einzuschatzen vermochte:

Sylvestrem tenui musam meditabor avena.

Die Ubersetzung fiihrt nicht viel weiter: Auf zarter Flote will ich ein
landliches Lied spielen — wer aber spielt oder iibt hier alemannische Hir-
tenlieder auf einer Gras- oder Weidenflote? Warum nennt sich der Dichter
nicht?

Schamt sich ein Kenner und Konner etwa seiner hinterwaldlerischen
Herkunft? Ist der versifizierte alemannische Dialekt ein Verstoss gegen die
kultivierte Honoratioren-Sprache in Karlsruhe? Enthielten die Gedichte
Anspielungen auf intime Erinnerungen? Fragen tiber Fragen, aber wie
verschieden auch immer die Antworten gewesen sein mogen, in einem
waren sie konform: in ihrem Lob der Gedichte; und als der Verleger Mack-
lot in Karlsruhe im gleichen Jahr 1803 die ein Jahr spater erscheinende
zweite Auflage vorbereitete, gab der Dichter nicht nur seinen Namen, son-
dern auch seinen Stand preis auf dem Titelblatt: J. P. Hebel, Professor zu
Carlsruhe.



220 HEBELS ALEMANNISCHE GEDICHTE

Aus der Reihe der Rezensenten mit bekannten Namen ragte einer
besonders heraus: Goethe. Die soeben gestellten Fragen konnten und
mussten nun fortgesetzt werden: Goethe interessiert sich fiir Hebels ale-
mannische Gedichte — warum? Was schreibt er? Und endlich: wie emp-
findet der alemannische Bub aus dem Dorfe Hausen und der hochdeut-
sche Professor aus der Residenzstadt Karlsruhe das Lob Goethes, zumal
man spurt: Goethes lobende Worte sind bei aller literarkritischen Verhal-
tenheit nicht ohne personliches Engagement. Und Goethe rat am Ende
dem Dichter:

«Versuche doch der Verfasser aus dem sogenannten Hochdeutschen schickliche
Gedichte in seinen oberrheinischen Dialekt zu iibersetzen. Haben doch die Italidner
ihren <Tasso> in mehrere Dialekte tibersetzt.»!

Goethe erwahnt in den «Tag- und Jahresheften» vom Jahre 1811 «Hebels
abermalige <Alemannischen Gedichte>» erneut und betont, dass sie ihm
einen «angenehmen Eindruck» hinterliessen und dort nennt er den Dich-
ter sogar einen «Stammverwandten» — ein Wort, mit dem er unverstellt
seine Sympathie bekundet fiir den alemannischen Dialekt-Dichter.

Goethe hat sich bei der Lektiire der alemannischen Gedichte ge-
wiss des Klanges dieser Sprache erinnert, den er in naher Variante als
Strassburger Student im Elsass, genauer: in Sesenheim, aus dem Munde
der Pfarrerstochter Friederike Brion gehort hatte, und mit den in den ale-
mannischen Klangen aufgehobenen Bildern wurde die Erinnerung an jene
elsassische Landschaft wach, in der er eine so gliickliche Zeit mit der
Geliebten verlebt hatte. In «Dichtung und Wahrheit» hat er, nun vierund-
sechzigjahrig, diese gliickliche Erinnerung erneut aufleben lassen und das
Bild der elsassischen Landschaft beschworen; schon bei seiner Ankunft, so
schreibt er, erschienen ihm «die mit herrlichen dichten Baumen besetzten
und durchflochtenen Auen» «wie ein neues Paradies» und er wird nicht
miide zu wiederholen: «die schone Gegend», «das herrliche Elsass»?.

Und Goethe verbindet in seiner riickblickenden Erinnerung vom Jahre
1812/13 bei der Beschreibung der Landschaft unwillkiirlich die Namen
Friederike und Hebel:

«Friih bei Zeiten rief mich Friederike zum Spazierengehn |[...|. Ich genoss an der Seite
des lieben Madchens der herrlichen Sonntagsfrilhe auf dem Lande, wie sie uns der
unschéitzbare Hebel vergegenwirtigt hat.»?

«Sonntagsfruhe» ist in der Tat der Titel eines Gedichts, das Goethe am
Ende seiner Rezension vollstandig abgedruckt — aus Griinden, die nun
leicht einsichtig sind: seine Elsass-Erinnerungen waren geweckt und bebil-
dert worden durch alemannische Strophen:



HEBELS ALEMANNISCHE GEDICHTE 221

Wie glitzeret uf Gras und Laub

vom Morgethau der Silberstaub!

Wie weiht e frische Mayeluft,

voll Chriesi-Blust und Schleche-Duft!
Und d’Immili sammle flink und frisch,
sie wiisse nit, ass s Sunntig isch.

Wie pranget nit im Garte-Land

der Chriesi-Baum im Maye-Gwand,
Gel Veieli und Tulipa,

und Sterneblume nebe dra,

und gfiillti Zinkli blau und wiiss,
me meint, me lueg ins Paredies!*

Ein alemannischer Mai-Morgen wie im Bilderbuch — aber ob in Hausen
oder in Sesenheim, ob im Wiesental oder im Elsass, das Bild ist ubiquitar
und uber alle historisch beschrankten Landesgrenzen hinaus uberall zu
lokalisieren, sogar in der Literatur, denn es erinnert — wie bemerkt wor-
den ist — auch an die «hochsten Dichtungen aus der Frithzeit der Grie-
chen», obwohl gemalt in Versen der alemannischen «Kindersprache»®.
Was aber Hebel betrifft, so ist zunachst einmal zuzugeben: hier erinnert
sich ein dem hochdeutschen Umgang verpflichteter Mann aus der Resi-
denzstadt seiner «Kindersprache»; er gesteht selbst im Februar 1803:

Sehr Vieles durfte in der etwas gesichteten und geschmeidigten Sprache des Oberldnders
fast nur so hingestellt werden, wie er es mit seinen Organen ansieht und auffasst, um naiv
und originell gesagt zu scheinen®.

In Goethes Rezension findet sich ein vielzitierter Satz, der aufschlussreich
sein konnte:

«Wenn antike oder andere durch plastischen Kunstgeschmack gebildete Dichter das
sogenannte Leblose durch idealische Figuren beleben oder hohere gottergleiche Natu-
ren, als Nymphen, Dryaden und Hamadryaden, an die Stelle der Felsen, Quellen, Baume
setzen, so verwandelt der Verfasser diese Naturgegenstiande zu Landleuten und verbau-
ert auf die naivste anmuthigste Weise durchaus das Universum.»’

Was Goethe mit naiver Verbauerung meint, ist unschwer zu erklaren:
Hebel verzichtet auf die modisch repristinierte Mythologie, dennoch wird
die Landschaft belebt; beispielhaft etwa die Eingangsstrophe, der Introitus
der «Sonntagsfrihe»:

Der Samstig het zum Sunntig gseit:
«Jez hani alli schlofe gleit;

sie sin vom Schaffe her und hi

gar solli miied und schlofrig gsi,
und ’s gohtmer schier gar selber so,
i cha fast uf ke Bei me stoh.»



222 HEBELS ALEMANNISCHE GEDICHTE

So seit er, und wo’s Zwolfi schlacht,

se sinkt er aben in d’Mitternacht.

Der Sunntig seit: «Jez ischs an mir!»
Gar still und heimli bschliesst er d’Thiir;
er diiselet hinter de Sterne no,

und cha schier gar nit obsi cho.

Solche Personalisierung zeitlicher Begriffe und raumlicher Erscheinungen
findet sich allenthalten in seinen Gedichten: Die Sonne ist eine «tolli Frau»,
die, «wenn sie gewdschen und gstrehlt isch», hinter den Bergen® «mit der
Strickete fure» kommt und die «Bluemli usstaffiert und mit charmante
Farbe ziert»”, und der Morgenstern — so der Titel eines anderen Gedichts
— steht deshalb friih auf, weil er von Mutter Sonne, die ihn eingesperrt hat
ausreisst, um einem geliebten Sternlein nachzulaufen:

Weisch Jobbeli, was der Morge-Stern Und wenn der Stern si Mutter sieht,
am Himmel sucht ? Me seits nit gern! se wird er todesbleich und flieht,
Er wandlet imme Sternli no, er riieft si'm Sternli: Bhiitdi Gott!
er cha schier gar nit vonnem lo; es isch, ass wenn er sterbe wott.
doch meint si Mutter, ’s miiess nit sy, Jez Morge-Stern hesch hohi Zit,
und thut en wie ne Hiienli i. di Miitterli isch niimme wit.

Drum stoht er uf vor Tag, und goht Dért chunnt sie scho, i ha’s io gseit,
si’m Sternli no im Morgeroth; in ihrer stille Herlichkeit!

er sucht und ’s wird em windeweh, Sie ziindet ihri Strahlen a,

er mocht em gern e Schmiitzli ge, der Chilch-Thurn warmt si au scho dra,
er mocht em sagen: I bi der hold! und wo sie fallen in Berg und Thal,
es wdre em tiber Geld und Gold. se riiehrt si ’s Leben iiberal. '’

Der Morgenstern, seit der griechischen Mythologie als Sohn der Sonne,
als Phosphorus, als Lichttrager, bekannt, und seit der Christologie unter
dem lateinischen Namen Lucifer als der gefallene Engel verstanden, war
seit der romantischen Naturphilosophie iiber Gotthilf Heinrich Schubert
und Friedrich Wilhelm Schelling wieder zum Motiv vieler Dichtungen
gemacht und gleichsam zum Zentrum einer neuen Mythologie erhoben
worden'!. Aber der Theologe Hebel meidet sowohl die kiinstliche Mytho-
logisierung als auch die forcierte Christologisierung und riickt das Bild
dem bauerlichen Leser vor Augen durch eine ungezwungene Familiarisie-
rung: die Sonne als Bauersfrau und der Morgenstern als ihr verliebter
Sohn und Ausreisser — aber trotz dieser Verbauerung bleibt bei diesem
Bilderspiel der kosmische Bezug erhalten, der Bezug — wie Goethe sagte
— zum Universum.

Auf Goethes durch die alemannischen Gedichte ausgelosten Erinne-
rungen und Assoziationen zu verweisen, ist allgemein uiblich bei den Lite-
raten'?, weniger wird hervorgehoben, dass Johann Peter Hebel seinem
grossen Lobredner wenig Dank wusste, wortlich schreibt er:



HEBELS ALEMANNISCHE GEDICHTE 223

«So hoch mir Goethes Name tont, so hitt ich sie (die Rezension) doch lieber von Voss
selber gesehen.»'?

Hebels scheinbar karger Dank ist unschwer zu entschuldigen: Zunachst
einmal ist zu bemerken, dass der professionelle Theologe und Gymnasial-
Professor sich als Dichter nicht nur wenig hoch, sondern vorsichtig und
zuruckhaltend einschatzte, moglicherweise begleitet mit einem gewissen
Schamgefiihl, denn Dialekt-Dichtung war zwar nicht eine durchaus seltene
Erscheinung im stiddeutschen und schweizerischen Raum'4, aber sie war
doch wenig hoch angesehen; hinzukommt, dass sie als scheinbar aus der
Erinnerung herriihrende Erlebnis-Dichtung, die seit dem Sturm und
Drang und nicht zuletzt seit Goethe gleichsam modisch geworden war,
dem im offentlichen Amt stehenden Professor suspekt scheinen mochte.

Das Gestandnis, er mache alemannische Verse, klingt wie eine gewollte
Rechtfertigung:

«Ich studiere unsere oberlandische Sprache grammatikalisch, ich suche in dieser zerfalle-
nen Ruine der altdeutschen Ursprache noch die Spuren ihres Umrisses und Gefiiges und
gedenke bald eine kleine Sammlung solcher Gedichte in die Welt fliegen zu lassen.» '

Und ruckblickend noch sucht er die Veranlassung im literarischen Zufall;
am 28. Januar 1811 schreibt er an Friedrich Heinrich Jacobi:

Schon als Knabe machte ich Verse. Im 28st. Jahr, als ich Minnesénger las, versuchte ich
den allemanischen Dialekt. Aber es wollte gar nicht gehn. Fast unwillkiihrlich, doch nicht
ganz ohne Veranlassung fieng ich im 41ten Jahr wieder an. Nun gings ein Jahr lang frei-
lich von statten. '

Hebel kannte die Minnesanger aus der Manesse-Handschrift, die seit
Johann Jakob Bodmers Publikation im Jahre 1758/59 in verschiedenen
Versionen im Umlauf war; unter den Liedern der 140 Dichter sind auch
alemannische Strophen.

Indessen: indem er nun vorgibt, er wolle sie «grammatikalisch» behan-
deln, macht er mit ihr Gedichte, alemannische Gedichte, in denen nicht
nur die Bilder seiner Kindheit gleichsam nostalgisch wiederkehren, in
denen er vielmehr das Geheimnis seines Herzens poetisch preisgibt und
sich selbst als Dichter — verstandlich also die Scheu dieses durchaus nicht
professionellen, sondern professoralen Gelegenheits-Dichters.

Hebels Undank gegentiber Goethe ist also keine captatio benevolentiae,
sondern ehrliche Scheu vor dem Lobspruch des Grossen und der damit
verbundenen Publizitat seiner geheimsten Gefiihle und Gedanken; um so
verstandlicher daher seine Bevorzugung von Johann Heinich Voss, der
dem Gymnasial-Professor nicht nur als Homer-Ubersetzer wohlbekannt,
sondern als Dialekt-Dichter durch seine plattdeutschen und hochdeutsch-
volkstimlichen Gedichte schon friih vertraut war; bereits 1785 hatte er in

‘sein Exzerptheft geschrieben:



224 HEBELS ALEMANNISCHE GEDICHTE

«Gedichte von J.H. Voss 1 Band |[...] Sie miissen dem edelsten und aufgeklartesten der
Nation gefallen, und sind dennoch in einer Sprache gedichtet, die selbst iedem der nie-
dern Classe des Volks verstandlich ist od. doch leicht kan verstandlich gemacht werden.
Also wahre Volkslieder.» 7

«Volkslieder» — das seit Herder kursierende Wort sollte nicht allzu streng
als poetologischer terminus technicus verstanden werden; aufschlussreich
seine Jacob Grimm gegentiber geausserte Meinung: «Volkslieder im Dia-
lekt gdb’ es keine»'® — was selbstverstandlich unrichtig war, aber es waren
Dorf-Lieder, deren sich der Professor nicht zu Unrecht schamte und die er
gern ersetzt wissen wollte durch bessere hochdeutsche Lieder und fiir
deren Gebrauch und Verbreitung er das «<Mildheimische Liederbuch» von
Rudolph Zacharias Becker von 1799 empfahl; von diesem Liederbuch
aber hat er wiederum fiir seine Dialekt-Dichtung Anregungen erhalten®.

Hebels alemannische Gedichte miissen also — wie immer durch die
erinnerte Kindheit motiviert — zugleich in einen grosseren und vornehm-
lich literarischen Horizont gestellt werden, wobei man stets der humanisti-
schen Bildung des Professors eingedenk sein muss. Mit Recht ist von fran-
zosischer Seite bemerkt worden:

«Hebel selbst ist erfiillt gewesen von antikem Wissen. Seine Sprache ist deutsch, die
engere Heimat spiegelt sich in seinen Geschichten und ihr Dialekt ertdnt in seinen
Gedichten — aber so ist es doch nicht gewesen, dass nur die Voglein im Wald sie ihm
zugezwitschert hitten oder die Sonne auf einer Schwarzwaldwiese sie ihm ins Herz
geschienen. Lehrmeister sind auch fiir ihn die Alten gewesen, wie fiir Hoelderlin und
Moerike.» 2¢

Hebels Heimatdorf Hausen liegt im Wiesental, das seinen Namen hat von
dem dort sich zum Fliisschen verbreiternden Bach. Die Wiese. Kein Zufall,
dass das erste Gedicht der alemannischen Sammlung den Titel tragt: «Die
Wiese». Die ersten Verse verkiinden die Absicht des Dichters:

Feldbergs liebligi Tochter, o Wiese, bis mer Gottwilche!
Los, i will di iez mit mine Liederen ehre,
und mit Gsang bigleiten uf dine freudige Wege! 1

Feldbergs liebliche Tochter, o Wiese, Gott griiss Dich! Hore gut zu, ich will
mit meinen Liedern dich ehren!

Das Gedicht beginnt wie ein Idyll und wendet sich durch die bewusste
Apostrophe, die direkte Anrede, zum Hymnus. Hymnen aber, die lobend
und preisend den Fluss und den Strom von der Quelle bis zur Miindung
begleiten, sind uns, vornehmlich seit Herder und seit dem Sturm und
Drang, nur aus der hohen hochdeutschen Literatur vertraut, nicht zuletzt
seit Goethes Hymnus «Mahomets Gesang»:



HEBELS ALEMANNISCHE GEDICHTE 225

Die erste Strophe setzt auch bei ihm ein mit Anruf der Quelle:

Seht den Felsenquell
Freudehell,

Wie ein Sternenblick!

Uber Wolken

Nahrten seine Jugend

Gute Geister

Zwischen Klippen im Gebiisch.

Und die letzte Strophe schliesst mit der Einmundung ins Meer:

Und so trdgt er seine Briider,
Seine Schitze, seine Kinder
Dem erwartenden Erzeuger

Freudebrausend an das Herz. **

Der Bach, der Fluss, der Strom als Bild nicht nur irgendeines oder jedwe-
den Lebenslaufs, sondern als Bild jugendlicher und mannlicher Selbst-
sicherheit und Genialitat, als Bild des machtigen Genius, der seines Auf-
gangs und seines Zieles gewiss, zum Freudebringer und zum Fiihrer wird
fiir die irrenden Briider. Das Hochgefiihl briiderlicher Freude kennen wir
aus Schillers «Lied an die Freude» und aus Beethovens «Neunter Sympho-
nie», aber dass sich unter dem Bild des Stromes der Dichter zum Fiihrer
aufwirft, ist Ausdruck stiirmisch-drangerischen Selbstbewusstseins®3.
Hymnen des Stromes sind durch ihre metaphorische Grandezza von
mitreissender Kraft, und der identifizierende Sog bleibt bezeichnend fiir
das weitausgreifende Bewusstsein des deutschen Idealismus, zugleich aber
evoziert das Bild die Frage nach dem Ursprung des Lebens uberhaupt,
nach seinem Ziel und Sinn, so etwa in Holderlins Hymne: «Der Rhein».

Im dunkeln Epheu sass ich, an der Pforte
Des Waldes, eben, da der goldene Mittag,
Den Quell besuchend, herunterkam

Von Treppen des Alpengebirgs,

Das mir die gottlichgebaute,

Die Burg der Himmlischen heisst

Nach alter Meinung, wo aber

Geheim noch manches entschieden

Zu Menschen gelanget; von da

Vernahm ich ohne Vermuthen

Ein Schicksaal [. . .|

Die Stimme wars des edelsten der Strome,

Des freigeborenen Rheins,

Und anderes hoffte der, als droben von den Briidern,
Dem Tessin und dem Rhodanus,

Er schied und wandern wollt, und ungeduldig ihn
Nach Asia trieb die konigliche Seele.



226 HEBELS ALEMANNISCHE GEDICHTE

Doch unverstandig ist

Das Wiinschen vor dem Schiksaal.

Die Blindesten aber

Sind Gottersohne. Denn es kennet der Mensch
Sein Haus und dem Thier ward, wo

Es bauen solle, doch jenen ist

Der Fehl, dass sie nicht wissen wohin ?

In die unerfahrne Seele gegeben.

Ein Rathsel ist Reinentsprungenes. Auch
Der Gesang kaum darf es enthiillen. [.. .J**

Johann Peter Hebels Hymnus auf den Wiesen-Bach und Wiesen-Fluss
erscheint, gemessen an solch einer poetisch hochstilisierten Sprache, trotz
des von Vossens Homer-Ubersetzung iibernommenen Hexameters, doch
eher wie ein Lobgesang auf ein Bachlein im idyllischen Wiesental. Die
Wiese uibrigens ist keineswegs personifiziert zum Jingling, zum Mann oder
gar zum genialen Heroen, die Wiese — das ist ein Madchen, ein Madchen,
das heiter und frohlich tiber die Auen tanzt, aber natiirlich aufgeklart wird
uber das dahingleitende und vergehende Leben:

Siehsch dort vorne s Rottler Schloss — verfalleni Mure ?
In vertdfelte Stube, mit goldene Liiste verbendlet,
hen sust Fiirste gwohnt, und schoni fiirstligi Fraue,
Heren und Here-Gsind, und d’Freud isch z’Rottle deheim gsi.
Aber iez isch alles still, undenklichi Zite
brenne keini Liechter in sine verrissene Stube,
flackeret kei Fitir uf siner versunkene Fiitirstet,
goht kei Chrug in Cheller, ke Ziiber aben an Brunne.
Wildi Tube niste dort uf mosige Baume.

Die Rottler Schlossruine hoch tiberm Wiesental zwischen Steinen und
Brombach — sie war fiir Hebel ein beredtes Symbol gebrechlichen und
zerbrochenen Menschenwerks — aber die junge Wiese rauscht munter und
sorglos an ihr vorbei, entgegen dem fiir sie bestimmten Freund und
Geliebten, entgegen dem Rhein:

Ueber hochi Felsen, und iiber Stuuden und Hecke

eis gangs us de Schwitzerberge gumpet er Z’Rhineck
aben in Bodesee, und schwimmt bis fiire go Chostez,
seit: «I muss mi Meidli ha, do hilft niit, und batt niit!»
Aber oben an Stel, se stigt er in landseme Schritte

wieder usem See mit sufer gwaschene Fiisse,

Tiesehofe gfallt em nit und ’s Chloster dernebe,

nei, er rennt Schafhusen ab, und stoht an de Felse.

An de Felse seit er: «Mi Meidli muss mer werde!

Lib und Lebe wogi dra, und Brusttuch und Chretze !»
Seits und nimmt e Sprung! Jez bruttlet er abe go Rhinau,
triimmlig ischs em worde, doch chunnt er witers und witers.

[



HEBELS ALEMANNISCHE GEDICHTE 227

Jo er ischs, er ischs mit sine blauen Auge

mit de Schwitzer-Hosen und mit der sammete Chretze,
mit de christalene Chnopfen am perlefarbige Brusttuch,
mit der breite Brust, und mit de chrdftige Stotze,

s Gotthards grosse Bueb, doch wie ne Roths-Her vo Basel
stolz in sine Schritten und schon in sine Gebehrde.

Der Rhein — durchaus nicht der Geistes-Gigant, sondern «Gotthards
grosse Bueb» «mit de chriftige Stotze» in «Schwitzer-Hosen», dem sein
«Meidli», die Wiese, sich endlich an die «breite Brust» wirft.

Aber ob Hymnus oder Idyll — der Schein triigt: dieses «Meidli», die
Wiese, der Bach, der durch das Tal stiirzende Fluss setzt ganz andere
Gedanken frei als sie iiblich waren in der literarischen Genie-Epoche; der
Dichter ist kein jugendlich-enthusiastischer poeta magus et vates mit pro-
phetischen Ambitionen, sondern ein Mann im gesetzten Alter, ein theolo-
gisch gebildeter, biblische und klassische Geschichte und Sprache lehren-
der Professor am Gymnasium Illustre in der Badischen Residenz-Stadt
Karlsruhe, und der Kenner der antiken Dichtung und Philosophie*’ erin-
nerte sich zugleich mit dem Riickblick auf das Wiesental und auf die sie
durchrauschende Wiese gewiss des Heraklitischen Diktums: savto gl —
alles fliesst.

Hebel hat noch im hohen Alter das Bild des Flusses nicht nur als
Gleichnis des fliessenden Lebens verstanden, sondern zugleich damit als
Symbol des ungebundenen und erdhaften und irdischen Fesseln entbunde-
nen Lebens in dieser Welt. Der vierundsechzigjahrige Pralat schreibt an
den Goldschmied Haufe in Strassburg:

«Aber wir gleichen dem wallensteiner Dragoner: <auf der Erde hat er kein bleibend
Quartier. Es ist gar herrlich, so etwas Vagabundisches in das Leben zu mischen. Es ist
wie der Fluss in dem Tal. Man fiihlt doch auch wieder einmal, dass man der Erde nicht
angehort und dass man ein freier Mensch ist |...] Es gibt keine andere Philosophie.» ¢

Ein anderes Gedicht macht dies deutlicher; es tragt bezeichnenderweise
den hochdeutschen Titel: «Verganglichkeit». Der Untertitel weist auf eine
nachtliche Szene: «Gesprach auf der Strasse nach Basel, zwischen Steinen
und Brombach, in der Nacht.» Ein Bub fragt seinen Atti:

Fast allmol, Aetti, wenn mer s Rottler Schloss
so vor den Auge stoht, se denki dra,

0bs tisem Hus echt au e mol so goht.

Stohts denn nit dort, so schuderig, wie der Tod
im Basler Todtetanz ?*’

Hebels Bub, der in der Nacht den Atti fragt, ob ihn die Rottler Schloss-
Ruine nicht auch an den Basler Totentanz erinnert — wir wissen es: es ist
er selbst, der Dichter. Hebel war als Kleinkind aufgewachsen in Basel



228 HEBELS ALEMANNISCHE GEDICHTE

neben der Predigerkirche, auf deren Mauer der berihmte Totentanz
damals noch sichtbar war, ein Bild, das sich dem Kind unausloschbar ein-
gepragt haben wird. Seine Mutter wechselte zwischen Hausen und Basel,
und mehrmals ist er auf der Fahrt durch das Wiesental an der Rottler
Schloss-Ruine vorubergefahren; als aber der dreizehnjahrige Halbwaisen-
bub — als er ein Jahr alt war, hatte er schon den Vater verloren — seine
kranke Mutter einmal von Basel nach Hausen begleitete und sie in seinen
Armen starb, wird ihm die Rottler Ruine zum mahnenden Sinnbild des
Todes geworden sein und hinfort stets erinnert haben an den Basler Toten-
tanz.

Eine verfallende Schloss-Ruine und ein sich auf dem Hochzeitsweg
ubersturzender Bach — nicht zufallig wird ihm nun sein Kindheits-Erleb-
nis zu einem bleibenden Bild. Der Atti fasst seine Gedanken in jambische
Verse:

Du gute Burst, ’s cha frili sy, was meinsch ?

s chunnt alles iung und neu, und alles schlicht

im Alter zu, und alles nimmt en End,

und niit stoht still. ~ Hérsch nit, wie 's Wasser ruuscht [. . .|

Je, s isch nit anderst, lueg mi a, wie d’ witt.

De bisch no iung; ndarsch, i bi auch so gsi,

iezt wiirds mer anderst, s Alter, ’s Alter chunnt,
und woni gang, go Gresgen oder Wies,

in Feld und Wald, go Basel oder heim,

s isch einerley, i gang im Chilchhof zu.

Heraklits Formel «mavta Qei — alles fliesst» lautet auf alemannisch:
«Horsch nit, wie’s Wasser ruuscht 7»!

Die Wiese, der Basler Totentanz und die Rottler Ruine fuigen sich zu
einer beredten symbolischen Einheit, und der Horer dieser Verse schrickt
unwillkurlich zusammen bei der Betrachtung dieser Bilder, zumal alle die
Interpretation zwingend in jene Richtung fiihren, in die der Atti weist:
«i gang im Chilchhof zue». Wer die alemannischen Gedichte durchblattert,
wird verwiesen auf einen anderen Titel und auf ein weiteres, seit der
Antike bekanntes bedeutsames Symbol: «Der Wegweiser»; dort lautet die
vorletzte Strophe:

Wo mag der Weg zum Chilchhof sy ?
Was frogsch no lang ? Gang, wo de witt!
Zum stille Grab im chiiele Grund

fiihrt jede Weg, und ’s fehlt si nir.*®

Jene Szene aber, die unter dem Titel «Vergianglichkeit» ablauft, entfaltet
sich endlich zum grandiosen Drama auf der Weltbiihne: Der Atti verkiin-
det den Untergang der ganzen Welt:



HEBELS ALEMANNISCHE GEDICHTE 229

Je s isch nit anderst, lueg mi a, wie d’ witt,

und mit der Zit verbrennt di ganzi Wellt.

Es goht e Wichter us um Mitternacht,

e fremde Ma, me weiss nit, wer er isch,

er funklet, wie ne Stern, und riieft: « Wacht auf!
Wacht auf, es kommt der Tag!» — Drob réthet si
der Himmel, und es dundert tiberal [. . .|

Der Bode wankt,

ass d’Chilch-Thiirn guge; d’ Glocke schlagen a,
und liite selber Bet-Zit wit und breit,

und alles bete. Driiber chunnt der Tag;

o, bhiitis Gott, ne brucht ke Sunn derzu,

der Himmel stoht im Blitz, und d’Welt im Glast.

Bilder der Apokalypse: «Und mit der Zyt verbrennt die ganzi Welt», es
steht «d’Welt im Glast», «es dundert iiberal» ... apokalyptische Visionen
sind uns seit Jahrtausenden bekannt, und aus der Bibel wissen wir, dass
der jungste Tag ein Tag des Untergangs ist und des Gerichts und des Zorns,
ein Dies irae.

Aber der Horer und Betrachter des Weltbrandes fragt bestlirzt wie jener
Bueb:

O Aetti, sag mer niit me! Zwor wie gohts
de Liite denn, wenn alles brennt und brennt ?

Der Theologe Johann Peter Hebel vermag dem Atti jene Antwort einzuge-
ben, die seine eigene gewesen wire oder gewesen war: Die Menschen erle-
ben jenen letzten Tag als Auferstehungs-Tag, als Himmelsfahrts-Tag, und
sub specie aeternitatis, aus jenseitiger Sicht, erscheint der day after als ver-
gangenes und uberwundenes Bild:

Oebbe fahrsch

au d’Milchstross uf in die verborgeni Stadt,

und wenn de sitwdrts abe luegsch, was siehsch ?
e Rottler Schloss! Der Belche stoht verchohlt,
der Blauen au, as wie zwee alti Thiirn,

und zwische drinn isch alles use brennt,

bis tief in Boden abe. D’ Wiese het

ke Wasser meh, ’s isch alles 0d und schwarz
und todtestill, so wit me luegt /. . .|

«Lueg, dort isch d’Erde gsi, und selle Berg
het Belche gheisse! Nit gar wiit dervo

isch Wisleth gsi, dort hani au scho glebt, [. . .|
und mocht iez niimme hi.»

Hebel hat den hochdeutschen Titel «Verganglichkeit» nicht ohne Bedacht
uber das apokalyptische Gedicht gesetzt: das hochdeutsche Wort bringt
die Szene auf den Nenner, auf den Begriff, aber die Bilder sind es letzthin,
die seine christliche Philosophie vor Augen fiihren. Auch in seinen Kalen-
dergeschichten demonstrieren nicht selten Bilder anschaulich das Thema



230 - HEBELS ALEMANNISCHE GEDICHTE

Verganglichkeit, so etwa, wenn das fiinfzigjahrige Warten der Braut durch
eine parataktische Reihung von Namen verstorbener Konige oder Kaiser
und vergangener historischer Ereignisse wortkarg, aber bildstark vor den
Augen des Lesers ablduft?’, so etwa wenn das Leben und Sterben des rei-
chen Kaufmanns von Amsterdam durch drei parataktisch aneinanderge-
reihter Bilder augenfallig gemacht wird: «sein grosses Haus, sein reiches
Schiff, sein enges Grab» 3,

Der nachdenkliche Leser oder Horer solcher Sprache fragt endlich,
nachdem er gewiss ist, dass an letzte Dinge gertihrt, dass das eschatologi-
sche Thema angeschlagen wird, noch einmal zuriick — zurtick nach der
Absicht solch diisterer Bilder: Sind es Sinn-Bilder? Wo aber liegt der Bild-
Sinn?

Hebel hatte es nicht schwer mit seiner Antwort. Bilder der Verganglich-
keit — ein Totentanz, ein verrinnender Bach, eine verfallende Ruine — sind
in der Tat bildliche Fragen nach dem Sinn des Daseins in dieser Welt. Uber
Ruinen wollte der einundfiinfzigjahrige, inzwischen zum Direktor des
Gymnasiums Illustre avancierte Professor eigens eine Abhandlung schrei-
ben; in seinem Entwurf stehen die Satze:

Wechsel der Dinge. Was hat diese Ruine schon gesehen? Kurze Musterung der
Geschichte. Romerzeit — Alemannen, Franken, Zug ins heilige Land. Religionskrieg —
Dreissigjihriger. Neuere und neuster. [. . .|

Ewiger Wechsel im Menschenwerk. Altern und Werden.

Die Natur ist ewig jung, immer anderst und immer die ndmliche.

Ein gottlicher Gedanke zieht und entwickelt sich durch das Ganze fortwirkend zu einem
grossen unbekannten Ziel.

Nur Sisnlnbilder von ihm sind die tausend und tausend Gestalten, die erscheinen und
fliehn.

Ein Theologe, der nach dem Ziel fragt, denkt bei diesem Wort an das grie-
chische Wort téAoo, und dies bedeutet immer auch Zweck, Ende und Sinn;
und nun liegt die Antwort auf der Hand: Alle Bilder durchzieht ein «gottli-
cher Gedanke», und:

«Nur Sinnbilder von ihm sind die tausend und tausend Gestalten, die erscheinen und flie-
hen.»

Als Goethe auf jene symboltrachtige und apokalyptischen Gedichte zu
sprechen kommt, wird sein Ton ernst:

«Hat uns nun dergestalt der Dichter mit Heiterkeit durch das Leben gefiihrt, so spricht er
nun auch durch die Organe der Bauern und Nachtwéchter die hoheren Gefiihle von Tod,
Verganglichkeit des Irdischen, Dauer des Himmlischen, vom Leben jenseits mit Ernst, ja
melancholisch aus. <Auf einem Grabe>, (Wichterruf>, <Der Wachter in der Mitternacht,
<Die Verginglichkeit, sind Gedichte, in denen der ddmmernde dunkle Zustand gliicklich
dargestellt wird. Hier scheint die Wiirde des Gegenstandes den Dichter manchmal aus
dem Kreise der Volkspoesie in eine andere Region zu verleiten.» *2



HEBELS ALEMANNISCHE GEDICHTE 231

Goethe hat das Nebeneinander der landlich-dorflichen Motivik und litera-
rischen Symbolik sehr wohl bemerkt, aber er unterlésst es, auch auf das
Ineinander zu verweisen, darauf, dass im kleinsten abseitigen Detail das
grosste Ereignis sichtbar wird: namlich der von naturhaften und histori-
schen Unwettern und Gewittern heimgesuchte, aber immer tiberlebende
und mit neuer Hoffnung erfiillte Mensch in einer sich stets wandelnden
und vergehenden Welt.

«Das Gewitter» heisst ein Gedicht, dessen Titel gleichfalls in einer acht-
baren Reihe steht. Erinnert sei an ein Gedicht von Goethe:

Grenzen der Menschheit

Wenn der uralte
Heilige Vater

Mit gelassener Hand
Aus rollenden Wolken
Segnende Blitze

Uber die Erde siit,
Kiiss’ ich den letzten
Saum seines Kleides,
Kindliche Schauer
Treu in der Brust.>3

Aber fast gleichzeitig und unweit vom badischen Raum lebte ein Dichter,
der das Symbol des Gewitters mit gleichem Ernst aufnahm; seine Verse
sind zum Paradigma geworden fiir seine nach der Manifestation des Ideals
und der Wahrheit fahndenden Zeit: Holderlin. Am bekanntesten seine
grosse Gewitter-Hymne:

Wie wenn am Feiertage, das Feld zu sehn

Ein Landmann geht, des Morgens, wenn

Aus heisser Nacht die kiihlenden Blitze fielen
Die ganze Zeit und fern noch ténet der Donner [. . .|
So stehn sie unter giinstiger Witterung

Sie die kein Meister allein, die wunderbar
Allgegenwirtig erziehet in leichtem Umfangen
Die michtige, die gottlichschone Natur /. . .]
Und daher trinken himmlisches Feuer jezt

Die Erdensohne ohne Gefahr.

Doch uns gebtihrt es, unter Gottes Gewittern,
Ihr Dichter! mit entblésstem Haupte zu stehen,
Des Vaters Stral, ihn selbst, mit eigner Hand
Zu fassen und dem Volk ins Lied

Gehiillt die himmlische Gaabe zu reichen.>*

Hebel, dem das Symbol des Gewitters als Manifestation Gottes sehr wohl
aus der Antike und nicht zuletzt aus dem Alten und Neuen Testament
gelaufig war, fasst es nicht in einen hymnischen Rahmen, der fiir den Dia-
lekt ohnehin unangemessen, weil pomp0os wirken mag, sondern abermals



232 HEBELS ALEMANNISCHE GEDICHTE

erscheint es als ein gleichsam alltagliches Ereignis auf den Dorfern hinter
den Waldern.

Der Vogel schwankt so tief und still, Se helfis Gott, und bhiietis Gott!

er weiss nit, woner ane will. Wie zuckts dur’s G’wiilch so fiitirigroth
Es chunnt so schwarz, und chunnt so schwer, und s chracht und stosst, es isch e Gruus,
und in de Liifte hangt e Meer ass d’Fenster zitteren und ’s Hus,

voll Dunst und Wetter. Los, wie’s schallt Lueg ’s Biiebli in der Waglen a!

am Blauen, und wie’s wiederhallt. Es schloft, und nimmt si niit druma. [. . .|
In grosse Wirble fliegt der Staub Potz tausig, ’s Chind isch au verwacht.
zum Himmel uf, mit Halm und Laub, Lueg, was es fiir e Schniitifli macht!

und lueg mer dort sel Wiilkli a! Es lidchelt, es weiss niit dervo.

1 ha ke grosse G falle dra, Siehsch Friederli, wie’s ussieht do ? —
lueg, wieners usenander rupft, Der Schelm het no si G falle dra.

wie tiser eis, wenns Wulle zupft. Gang, richt em eis si Pappli a! 3

Ein Idyll? Vielleicht ein aufgestortes Idyll: immer noch und erst recht in
landlicher Stille, schallt der Donner vernehmlicher und bedrohlicher als in
den lauten Stadten, und verstandlich ist der Ausruf:

«Se helfis Gott, und bhiietis Gott!»

Aber wie immer das Gewitter als Aufruhr entfesselter Natur erscheinen
oder als Stimme eines zurnenden Gottes verstanden werden mag — das
Kind weiss nichts davon, und in den Kindern iibersteht der bedrohte
Mensch die Fahrnisse in seiner Welt.

Die «Alemannischen Gedichte», dies wird mehr und mehr deutlich, sind
keine hinterwaldlerischen Idyllen; genauer gesagt: Schwarzwalder und
Oberrheinische Idyllik ist durchsetzt mit kosmischer und religioser Sym-
bolik aus der Weltliteratur.

Was Hebel im Blick auf seine Kalendergeschichten im Dezember 1809
an Cotta schreibt — er wolle versuchen «diese Lektion dem ungebildeten
Leser interessant und dem gebildetsten nicht uninteressant zu machen» 3¢
— darf mutatis mutandis gewiss auch fiir die alemannischen Gedichte als
seine verborgene oder wohl gar bewusste Intention angenommen werden:
der alemannisch «ungebildete Leser» oder Horer im Dorfe Hausen kann
sich seine nachbarschaftliche Landschaft ebenso vergegenwartigen, wie
dem hochdeutschen bzw. schriftdeutschen und literarisch «gebildetsten»
Leser die dorflich-landlichen Bilder mit der Vergegenwartigung zugleich
transparent sind fur eine Jahrtausende alte Vergangenheit bzw. Mensch-
heits-Geschichte.

Was Hebel in bezug auf die Kalendergeschichten bemerkt hat, fand und
findet seine Entsprechung bei den Literaten: der Hinweis auf die Einheit
bzw. das Ineinander von Tuttlingen und Amsterdam, von enger Provinz
und weiter Welt?®’. Es ist an der Zeit, diese literarisch bzw. literarhistorisch



HEBELS ALEMANNISCHE GEDICHTE 233

und literaturwissenschaftlich gesicherte Erkenntnis zu iibertragen auf die
«Alemannischen Gedichte»; dort wie hier ist die «naive» Anschaulichkeit

zugleich «sentimentalische» Reflexion:

«Seit Goethe in seiner Rezension das Wort aiv> gebraucht hat, geistert es durch die
Hebel-Literatur. |...] In Hebels Dichtung ist die <sentimentalische> Komponente doch
stirker als man es gemeinhin wahrhaben will.» 3®

Dort wie hier ist provinzielle Einfachheit und Einfalt verbunden mit welt-
historischem Bewusstsein, das Eidyllion, das Bildchen, ist transparent zu
welthafter bzw. kosmisch-religioser Bedeutung, auf landlich-dorflicher
Buhne spielt das Gran Teatro del Mundo, kurzum: Hebels Dialekt-Poesie

ist Weltliteratur.

! Goethes Werke. Hrsg. im Auftrag der
Grossherzogin Sophie von Sachsen. Wei-
mar 1901, XL. Band, S. 304 (Sophien-Aus-
gabe SA). — 2 Goethes Werke. Hrsg. v.
Erich Trunz. Hamburg 1955ff.,, IX, 356,
497, 400 (Hamburger Ausgabe HA). —
3HA IX, 453. — *SA XL, 306—307. —
> Carl Jacob Burckhardt: Der treue Hebel
1959. In: Hebeldank. Bekenntnis zum ale-
mannischen Geist in sieben Reden beim
«Schatzkastlein». Hrsg. v. Hanns Uhl. Frei-
burg 1964, S.72—75. — ©J.P. Hebel:
Briefe. Hrsg. v. Wilhelm Zentner. 2 Bde.
Karlsruhe 1957, S.159 (Zentner). — 7 SA
XL. 302. — ® Behagel I, 69—72: «Das Ha-
bermus». — ° Behagel I, 47—48: «Der Som-
merabend». — '° Behagel I, 33—35: «Der
Morgenstern». — !! Otto Friedrich Boll-
now: Unruhe und Geborgenheit im Welt-
bild neuerer Dichter. Stuttgart 19682
S.211—214. — Robert Miihlher: Liebestod
und Spiegelmythe in E.T.A. Hoffmanns
Mirchen «Der Goldene Topf». In: R. M.
Dichtung in der Krise. Mythos und Psycho-
logie in der Dichtung des 19. und 20. Jahr-
hunderts. Wien 1951, S.64—66. — Hans
Schumacher: Narziss an der Quelle. Das ro-
mantische Kunstmérchen. Wiesbaden 1977,
S.119f. — !> Robert Minder: Hebel, der
erasmische Geist oder Niitzliche Anleitung
zu seiner Lektiire. In: Johann Peter Hebel
Werke. Hrsg. von E. Meckel. Frankfurt/M.:

Insel 1968, I, XVI. — '3 Zentner, a.a.0.,

S.239. — ' Hans Triimpy: Schweizerische
Sprache und Literatur im 17. und 18. Jahr-

hundert. Basel 1955 (= Schriften der
Schweizerischen Gesellschaft fiir Volks-
kunde, Band 36). — ' Zentner, a.a.0.,
S.103. — !¢ Zentner, a.a.0., S. 491. — 7 Zit.
nach Triimpy, S. 4. — '® Briefwechsel zwi-
schen Jacob und Wilhelm Grimm aus der
Jugendzeit. Hrsg. v. Herman Grimm und
Gustav Hinrichs. Weimar 1881, S.217. —
19 Vgl. H. s. «Gutachten iiber die Frage, wie
dem Gebrauch anstossiger Volkslieder am
sichersten vorzubeugen sein mochte». In:
Altwegg, a.a.0., II, 54ff. — Cf. Trumpy:
Volkstiimliches und Literarisches, a.a.O.,
S.9. — 20 Robert Minder: Hebel und Hei-
matkunst von Frenkreich gesehen. Karls-
ruhe: Verlag C. F Miiller 1963, S.5. —
21 Hebels Werke. Hrsg. v. Otto Behagel.
Berlin/Stuttgart 0. J. 1I, 17—25. — 22 HA I,
42—44. — 23 Jochen Schmidt: Die Ge-
schichte des Genie-Gedankens 1750—
1945. 2 Bde. Darmstadt 1985, 1, 269—277.
Dort: Lit. zur Geschichte der Strom-Meta-
pher. — 2% Holderlin: Samtliche Werke.
Hrsg. v. Friedrich Beissner. Stuttgart
1952 1f., 11, 142—148 (Stuttgarter Ausgabe
StA.). — #* Zu Hebels Kenntnis von Theo-
krit und Vergil. Vgl. E. Meckel: Werke.
Frankfurt/M. 1968, II, 416. Ferner:
Triumpy: Volkstiimliches und Literarisches,
a.a.0., S.6. — %6 Hebels Werke, Hrsg. v.
Eberhard Meckel. Eingeleitet v. Robert
Minder. 2 Bde. Frankfurt/M.: Insel 1965,
I, 400. — ?7 Behagel, a.a.O., I, 87ff. —
28 Behagel, a.a.0., I, 97—78. — ?° Walter
Benjamin: Der Erzédhler. Betrachtungen



234 HEBELS ALEMANNISCHE GEDICHTE

zum Werke N. Lesskows. In: Illuminatio-
nen. Frankfurt/M. 1961, S.420—423:
«Der Tod in ihr (der historischen Chronolo-
gie) tritt in so regelmassigem Turnus auf wie
der Sensemann in den Prozessionen, die um
Mittag um die Miinsteruhr ihren Umzug
halten.» — 3 Susi Loffler: J. P. Hebel. We-
sen und Wurzeln seiner dichterischen Welt.
Leipzig 1944. S. 141: «Tatsachlich hat uns
immer wieder ein Ton angeriihrt, der alle
Gedichte Hebels durchzieht |.. .| es ist der
Ton der Verganglichkeit, der unaufhaltsam
dahinfliessenden Zeit» L’s Bemerkung ist
treffend; leider libersieht sie dabei, dass die-
ser «Ton» nachweislich eine lange Tradition
hat, die Hebel selbstverstindlich bekannt
war. Cf. Trimpy, S. 4. Cf. Michael Scherer:
J. P. Hebel «Unverhofftes Wiedersehen».
In: GRM NF Bd. V 1955, S. 317. — 3! Jo-
hann Peter Hebels Werke. Hrsg. v. W. Alt-
wegg. 1937. 19582, 1, 397. — Gesammelte
Werke. Hrsg. v. Eberhard Meckel. Berlin:
Aufbau-Verlag 1958, 11, 317—318. — 32 SA
XL, 301. — ¥ HA I, 146f. — 3 StA 1I,
118ff. — Zu Holderlins Einschatzung des
Gewitter-Symbols vgl. seinen vielzitierten
Brief an Bohlendorf vom 4. XII. 1801: «O
Freund! Die Welt liegt heller vor mir, als
sonst, und ernster da! es gefallt mir, wie es
zugeht, es gefallt mir, wie wenn im Sommer
«der alte heilige Vater mit gelassener Hand
aus rothlichen Wolken seegnende Blize
schiittelt>. Denn unter allem, was ich
schauen kann von Gott, ist dieses Zeichen
mir das auserkorene geworden. Sonst
konnt’ ich jauchzen tiber eine neue Wahr-
heit, eine bessere Ansicht dess, das liber uns
und um uns ist, jetzt fiircht’ ich, dass es mir
nicht geh’ am Ende, wie dem alten Tantalus,
dem mehr von Gottern ward, als er ver-
dauen konnte.» StA VI, 427. — 35 Behagel,
a.a.0., I, 113—115. — 3%Zentner a.a.O.,
S. 423, — 37 Walter Benjamin: Johann Peter

Hebel zum 100. Todestag (1926). In: Aus-
gewdhlte Schriften. Frankfurt/M. 1966. II,
380—383: «Nichts liegt der provinziell be-
schrankten Heimatkunst ferner als der er-
klarte Kosmopolitismus seiner Schauplatze.
Moskau und Amsterdam, Jerusalem und
Mailand bilden den Horizont eines Erd-
kreises, in dessen Mitte — von Rechts we-
gen — Segringen, Brassenheim, Tuttlingen
liegen.» — Ernst Bloch schrieb im gleichen
Jahr seinen Aufsatz: Hebel, Gotthelf und
bdurisches Tao. In: Gesamtausgabe IX,
366—383. Benjamins beispielgebende Er-
kenntnis und Blochs Schliisselwort, sind in
der Hebel-Forschung zwar oft variiert oder
gar zitiert, aber von allzu heimatverbunde-
nen Hebel-Verehrern und Festtagsrednern
ebenso oft verschiittet worden; die Worte
Heimat und Heimweh dominieren auffal-
lend. Siehe etwa den Sammelband von
Hanns Uhl: Hebeldank. Bekenntnis zum
alemannischen Geist in sieben Reden beim
«Schatzkastlein». Freiburg 1964. Die Dis-
kussion um diese Frage vollstandig aufzu-
zeichnen ist nicht nur deshalb ein literatur-
wissenschaftliches Desiderat, weil namhafte
Philosophen und Literaten an ihr teilhaben,
sondern weil grundsatzlich alle Dialekt-
Dichtung vom Odium der Heimatkunst be-
freit und auf ihre weltliterarische Bedeu-
tung untersucht werden sollte. Zur Interna-
tionalen Ausweitung dieser Frage darf hin-
gewiesen werden auf die Hebel-
Festrede Martin Heideggers, des alemanni-
schen Philosophen, und auf die polemische
Antwort von Robert Minder, des franzosi-
schen Literaten. Martin Heidegger: Hebel
— der Hausfreund. Pfullingen: Neske
(1957). Robert Minder: Heidegger, Hebel
und die Sprache von Messkirch. In: Der
Monat. 18. Jg. H. 214. 1966, S.13—23. —
38 Triimpy: Volkstiimliches und Literari-
sches. A.a.O,, S. 10.



	Dialektpoesie als Weltliteratur : Johann Peter Hebels Alemannische Gedichte

