
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 69 (1989)

Heft: 3

Artikel: Dialektpoesie als Weltliteratur : Johann Peter Hebels Alemannische
Gedichte

Autor: Arendt, Dieter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-164668

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 22.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-164668
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Dieter Arendt

Dialektpoesie als Weltliteratur

Johann Peter Hebels Alemannische Gedichte

Als Johann Peter Hebel, der Waisenbub aus Hausen im Badischen
Wiesental, zu Beginn des Jahres 1874 vierzehnjährig Aufnahme fand im
Gymnasium Illustre in Karlsruhe, war er noch kaum herausgewachsen aus
seinen oberländischen Kinderschuhen und aus seiner alemannischen
Kindersprache, und es wird ihm gewiss nicht ganz leicht gefallen sein, sich sowohl
der lateinischen Grammatik zu fügen als auch sich nach der hochdeutschen

Sprache zu strecken. Als der ehemalige Gymnasiast und spätere
Professor im Jahre 1803 an eben diesem Gymnasium Illustre in Karlsruhe
vierzigjährig seine ersten alemannischen Gedichte machte und veröffentlichte,

verriet er zunächst nur seinen Freunden, dass er seine Kinderschuhe
immer noch nicht ausgetreten und seine Kindersprache ganz und gar nicht
vergessen hatte; wenig später wusste die ganze gebildete Welt, dass es

Gedichte in alemannischem Dialekt gab, Gedichte, die sogleich erkannt
und bewundert wurden als Juwelen deutscher Literatur — aber den
Namen des Dichters kannte man vorerst nicht: Auf dem Titelblatt der
ersten Auflage von 1803 stand statt des Namens ein lateinischer Vers, dessen

Herkunft aus Vergils erster Ekloge und dessen Bedeutung nur der
Kenner einzuschätzen vermochte:

Sylvestrem tenui musam meditabor avena.

Die Übersetzung führt nicht viel weiter: Auf zarter Flöte will ich ein
ländliches Lied spielen — wer aber spielt oder übt hier alemannische
Hirtenlieder auf einer Gras- oder Weidenflöte? Warum nennt sich der Dichter
nicht?

Schämt sich ein Kenner und Könner etwa seiner hinterwäldlerischen
Herkunft? Ist der versifizierte alemannische Dialekt ein Verstoss gegen die
kultivierte Honoratioren-Sprache in Karlsruhe? Enthielten die Gedichte
Anspielungen auf intime Erinnerungen? Fragen über Fragen, aber wie
verschieden auch immer die Antworten gewesen sein mögen, in einem
waren sie konform: in ihrem Lob der Gedichte; und als der Verleger Macklot

in Karlsruhe im gleichen Jahr 1803 die ein Jahr später erscheinende
zweite Auflage vorbereitete, gab der Dichter nicht nur seinen Namen,
sondern auch seinen Stand preis auf dem Titelblatt: J.P. Hebel, Professor zu
Carlsruhe.



220 HEBELS ALEMANNISCHE GEDICHTE

Aus der Reihe der Rezensenten mit bekannten Namen ragte einer
besonders heraus: Goethe. Die soeben gestellten Fragen könnten und
müssten nun fortgesetzt werden: Goethe interessiert sich für Hebels
alemannische Gedichte — warum? Was schreibt er? Und endlich: wie
empfindet der alemannische Bub aus dem Dorfe Hausen und der hochdeutsche

Professor aus der Residenzstadt Karlsruhe das Lob Goethes, zumal
man spürt: Goethes lobende Worte sind bei aller literarkritischen Verhaltenheit

nicht ohne persönliches Engagement. Und Goethe rät am Ende
dem Dichter:

«Versuche doch der Verfasser aus dem sogenannten Hochdeutschen schickliche
Gedichte in seinen oberrheinischen Dialekt zu übersetzen. Haben doch die Italiäner
ihren <Tasso> in mehrere Dialekte übersetzt.»1

Goethe erwähnt in den «Tag- und Jahresheften» vom Jahre 1811 «Hebels
abermalige <Alemannischen Gedichte>» erneut und betont, dass sie ihm
einen «angenehmen Eindruck» hinterliessen und dort nennt er den Dichter

sogar einen «Stammverwandten» — ein Wort, mit dem er unverstellt
seine Sympathie bekundet für den alemannischen Dialekt-Dichter.

Goethe hat sich bei der Lektüre der alemannischen Gedichte
gewiss des Klanges dieser Sprache erinnert, den er in naher Variante als

Strassburger Student im Elsass, genauer: in Sesenheim, aus dem Munde
der Pfarrerstochter Friederike Brion gehört hatte, und mit den in den
alemannischen Klängen aufgehobenen Bildern wurde die Erinnerung an jene
elsässische Landschaft wach, in der er eine so glückliche Zeit mit der
Geliebten verlebt hatte. In «Dichtung und Wahrheit» hat er, nun vierund-
sechzigjährig, diese glückliche Erinnerung erneut aufleben lassen und das
Bild der elsässischen Landschaft beschworen; schon bei seiner Ankunft, so
schreibt er, erschienen ihm «die mit herrlichen dichten Bäumen besetzten
und durchflochtenen Auen» «wie ein neues Paradies» und er wird nicht
müde zu wiederholen: «die schöne Gegend», «das herrliche Elsass»2.

Und Goethe verbindet in seiner rückblickenden Erinnerung vom Jahre
1812/13 bei der Beschreibung der Landschaft unwillkürlich die Namen
Friederike und Hebel:

«Früh bei Zeiten rief mich Friederike zum Spazierengehn [...]. Ich genoss an der Seite
des lieben Mädchens der herrlichen Sonntagsfrühe auf dem Lande, wie sie uns der
unschätzbare Hebel vergegenwärtigt hat.»3

«Sonntagsfrühe» ist in der Tat der Titel eines Gedichts, das Goethe am
Ende seiner Rezension vollständig abgedruckt — aus Gründen, die nun
leicht einsichtig sind: seine Elsass-Erinnerungen waren geweckt und bebildert

worden durch alemannische Strophen:



HEBELS ALEMANNISCHE GEDICHTE 221

Wie glitzeret uf Gras und Laub
vom Morgethau der Silberstaub
Wie weiht e frische Mayeluft,
voll Chriesi-Blust und Schleche-Duft!
Und d'Immli sammle flink und frisch,
sie wüsse nit, ass 's Sunntig isch.

Wie pranget nit im Garte-Land
der Chriesi-Baum im Maye-Gwand,
Gel Veieli und Tulipa,
und Sterneblume nebe dra,

undgfüllti Zinkli blau und wiiss,
me meint, me lueg ins Paredies!4

Ein alemannischer Mai-Morgen wie im Bilderbuch — aber ob in Hausen
oder in Sesenheim, ob im Wiesental oder im Elsass, das Bild ist ubiquitär
und über alle historisch beschränkten Landesgrenzen hinaus überall zu
lokalisieren, sogar in der Literatur, denn es erinnert — wie bemerkt worden

ist — auch an die «höchsten Dichtungen aus der Frühzeit der
Griechen», obwohl gemalt in Versen der alemannischen «Kindersprache»5.

Was aber Hebel betrifft, so ist zunächst einmal zuzugeben: hier erinnert
sich ein dem hochdeutschen Umgang verpflichteter Mann aus der
Residenzstadt seiner «Kindersprache»; er gesteht selbst im Februar 1803:

Sehr Vieles durfte in der etwas gesichteten und geschmeidigten Sprache des Oberländers
fast nur so hingestellt werden, wie er es mit seinen Organen ansieht und auffasst, um naiv
und originell gesagt zu scheinen6.

In Goethes Rezension findet sich ein vielzitierter Satz, der aufschlussreich
sein könnte:

«Wenn antike oder andere durch plastischen Kunstgeschmack gebüdete Dichter das

sogenannte Leblose durch idealische Figuren beleben oder höhere göttergleiche Naturen,

als Nymphen, Dryaden und Hamadryaden, an die Stelle der Felsen, Quellen, Bäume
setzen, so verwandelt der Verfasser diese Naturgegenstände zu Landleuten und verbauert

auf die naivste anmuthigste Weise durchaus das Universum.»7

Was Goethe mit naiver Verbauerung meint, ist unschwer zu erklären:
Hebel verzichtet auf die modisch repristinierte Mythologie, dennoch wird
die Landschaft belebt; beispielhaft etwa die Eingangsstrophe, der Introitus
der «Sonntagsfrühe»:

Der Samstig het zum Sunntig gseit:
«Jez hani alli schlofe gleit;
sie sin vom Schaffe her und hi
gar sölli müed und schläfrig gsi,
und 's gohtmer schier gar selber so,
i cha fast ufke Bei me stoh.»



222 HEBELS ALEMANNISCHE GEDICHTE

So seit er, und wo's Zwölfi Schlacht,
se sinkt er aben in d'Mitternacht.
Der Sunntig seit: «Jez ischs an mir!»
Gar still und heimli bschliesst er d'Thür;
er duselet hinter de Sterne no,
und cha schier gar nit obsi cho.

Solche Personalisierung zeitlicher Begriffe und räumlicher Erscheinungen
findet sich allenthalten in seinen Gedichten: Die Sonne ist eine «tolli Frau»,
die, «wenn sie gewaschen und gstrehlt isch», hinter den Bergen8 «mit der
Strickete füre» kommt und die «Bluemli usstaffiert und mit charmante
Farbe ziert»9, und der Morgenstern — so der Titel eines anderen Gedichts
— steht deshalb früh auf, weil er von Mutter Sonne, die ihn eingesperrt hat
ausreisst, um einem geliebten Sternlein nachzulaufen:

Weisch Jobbeli, was der Morge-Stern
am Himmel sucht Me seits nit gern!
Er wandlet imme Sternli no,
er cha schier gar nit vonnem lo;
doch meint si Mutter, 's müess nit sy,
und thut en wie ne Hüenli i.

Drum stoht er ufvor Tag, undgoht
si'm Sternli no im Morgeroth;
er sucht und 's wird em windeweh,
er macht em gern e Schmützli ge,
er macht em sagen: I bi der hold!
es wäre em über Geld und Gold.

Und wenn der Stern si Mutter sieht,
se wird er todesbleich undflieht,
er rüeft si'm Stemli: Bhütdi Gott!
es isch, ass wenn er sterbe wott.
Jez Morge-Stern hesch hohi Zit,
di Mütterli isch nümme wit.

Dort chunnt sie scho, i ha's io gseit,
in ihrer stille Herlichkeit!
Sie zündet ihri Strahlen a,
der Chilch-Thurn wärmt si au scho dra,
und wo sie fallen in Berg und Thal,
se rüehrt si 's Leben uberai.

Der Morgenstern, seit der griechischen Mythologie als Sohn der Sonne,
als Phosphorus, als Lichtträger, bekannt, und seit der Christologie unter
dem lateinischen Namen Lucifer als der gefallene Engel verstanden, war
seit der romantischen Naturphilosophie über Gotthilf Heinrich Schubert
und Friedrich Wilhelm ScheUing wieder zum Motiv vieler Dichtungen
gemacht und gleichsam zum Zentrum einer neuen Mythologie erhoben
worden11. Aber der Theologe Hebel meidet sowohl die künstliche
Mythologisierung als auch die forcierte Christologisierung und rückt das Bild
dem bäuerlichen Leser vor Augen durch eine ungezwungene Familiarisie-
rung: die Sonne als Bauersfrau und der Morgenstern als ihr verliebter
Sohn und Ausreisser — aber trotz dieser Verbauerung bleibt bei diesem
Bilderspiel der kosmische Bezug erhalten, der Bezug — wie Goethe sagte
— zum Universum.

Auf Goethes durch die alemannischen Gedichte ausgelösten Erinnerungen

und Assoziationen zu verweisen, ist allgemein üblich bei den
Literaten12, weniger wird hervorgehoben, dass Johann Peter Hebel seinem

grossen Lobredner wenig Dank wusste, wörtlich schreibt er:



HEBELS ALEMANNISCHE GEDICHTE 223

«So hoch mir Goethes Name tönt, so hätt ich sie (die Rezension) doch lieber von Voss
selber gesehen.»13

Hebels scheinbar karger Dank ist unschwer zu entschuldigen: Zunächst
einmal ist zu bemerken, dass der professionelle Theologe und Gymnasial-
Professor sich als Dichter nicht nur wenig hoch, sondern vorsichtig und
zurückhaltend einschätzte, möglicherweise begleitet mit einem gewissen
Schamgefühl, denn Dialekt-Dichtung war zwar nicht eine durchaus seltene
Erscheinung im süddeutschen und schweizerischen Raum14, aber sie war
doch wenig hoch angesehen; hinzukommt, dass sie als scheinbar aus der
Erinnerung herrührende Erlebnis-Dichtung, die seit dem Sturm und
Drang und nicht zuletzt seit Goethe gleichsam modisch geworden war,
dem im öffentlichen Amt stehenden Professor suspekt scheinen mochte.

Das Geständnis, er mache alemannische Verse, klingt wie eine gewollte
Rechtfertigung:

«Ich studiere unsere oberländische Sprache grammatikalisch, ich suche in dieser zerfallenen

Ruine der altdeutschen Ursprache noch die Spuren ihres Umrisses und Gefüges und
gedenke bald eine kleine Sammlung solcher Gedichte in die Welt fliegen zu lassen.»15

Und rückblickend noch sucht er die Veranlassung im literarischen Zufall;
am 28. Januar 1811 schreibt er an Friedrich Heinrich Jacobi:

Schon als Knabe machte ich Verse. Im 28st. Jahr, als ich Minnesänger las, versuchte ich
den allemanischen Dialekt. Aber es wollte gar nicht gehn. Fast unwillkührlich, doch nicht
ganz ohne Veranlassung fieng ich im 41ten Jahr wieder an. Nun gings ein Jahr lang freihch

von statten.16

Hebel kannte die Minnesänger aus der Manesse-Handschrift, die seit
Johann Jakob Bodmers Publikation im Jahre 1758/59 in verschiedenen
Versionen im Umlauf war; unter den Liedern der 140 Dichter sind auch
alemannische Strophen.

Indessen: indem er nun vorgibt, er wolle sie «grammatikalisch» behandeln,

macht er mit ihr Gedichte, alemannische Gedichte, in denen nicht
nur die Bilder seiner Kindheit gleichsam nostalgisch wiederkehren, in
denen er vielmehr das Geheimnis seines Herzens poetisch preisgibt und
sich selbst als Dichter — verständlich also die Scheu dieses durchaus nicht
professionellen, sondern professoralen Gelegenheits-Dichters.

Hebels Undank gegenüber Goethe ist also keine captatio benevolentiae,
sondern ehrliche Scheu vor dem Lobspruch des Grossen und der damit
verbundenen Publizität seiner geheimsten Gefühle und Gedanken; um so
verständlicher daher seine Bevorzugung von Johann Heinich Voss, der
dem Gymnasial-Professor nicht nur als Homer-Übersetzer wohlbekannt,
sondern als Dialekt-Dichter durch seine plattdeutschen und
hochdeutschvolkstümlichen Gedichte schon früh vertraut war; bereits 1785 hatte er in
sein Exzerptheft geschrieben:



224 HEBELS ALEMANNISCHE GEDICHTE

«Gedichte von J. H. Voss 1 Band [...] Sie müssen dem edelsten und aufgeklärtesten der
Nation gefallen, und sind dennoch in einer Sprache gedichtet, die selbst iedem der nie-
dern Classe des Volks verständlich ist od. doch leicht kan verständlich gemacht werden.
Also wahre Volkslieder.» "

«Volkslieder» — das seit Herder kursierende Wort sollte nicht allzu streng
als poetologischer terminus technicus verstanden werden; aufschlussreich
seine Jacob Grimm gegenüber geäusserte Meinung: «Volkslieder im Dialekt

gab' es keine»18 — was selbstverständlich unrichtig war, aber es waren
Dorf-Lieder, deren sich der Professor nicht zu Unrecht schämte und die er
gern ersetzt wissen wollte durch bessere hochdeutsche Lieder und für
deren Gebrauch und Verbreitung er das «Mildheimische Liederbuch» von
Rudolph Zacharias Becker von 1799 empfahl; von diesem Liederbuch
aber hat er wiederum für seine Dialekt-Dichtung Anregungen erhalten19.

Hebels alemannische Gedichte müssen also — wie immer durch die
erinnerte Kindheit motiviert — zugleich in einen grösseren und vornehmlich

literarischen Horizont gestellt werden, wobei man stets der humanistischen

Bildung des Professors eingedenk sein muss. Mit Recht ist von
französischer Seite bemerkt worden:

«Hebel selbst ist erfüllt gewesen von antikem Wissen. Seine Sprache ist deutsch, die

engere Heimat spiegelt sich in seinen Geschichten und ihr Dialekt ertönt in seinen
Gedichten — aber so ist es doch nicht gewesen, dass nur die Vöglein im Wald sie ihm
zugezwitschert hätten oder die Sonne auf einer Schwarzwaldwiese sie ihm ins Herz
geschienen. Lehrmeister sind auch für ihn die Alten gewesen, wie für Hoelderlin und
Moerike.»20

Hebels Heimatdorf Hausen liegt im Wiesental, das seinen Namen hat von
dem dort sich zum Flüsschen verbreiternden Bach. Die Wiese. Kein Zufall,
dass das erste Gedicht der alemannischen Sammlung den Titel trägt: «Die
Wiese». Die ersten Verse verkünden die Absicht des Dichters:

Feldbergs liebligi Tochter, o Wiese, bis mer Gottwilche
Los, i will di iez mit mine Liederen ehre,
und mit Gsang bigleiten ufdine freudige Wege!

Feldbergs liebliche Tochter, o Wiese, Gott grüss Dich! Höre gut zu, ich will
mit meinen Liedern dich ehren!

Das Gedicht beginnt wie ein Idyll und wendet sich durch die bewusste

Apostrophe, die direkte Anrede, zum Hymnus. Hymnen aber, die lobend
und preisend den Fluss und den Strom von der Quelle bis zur Mündung
begleiten, sind uns, vornehmlich seit Herder und seit dem Sturm und
Drang, nur aus der hohen hochdeutschen Literatur vertraut, nicht zuletzt
seit Goethes Hymnus «Mahomets Gesang»:



HEBELS ALEMANNISCHE GEDICHTE 225

Die erste Strophe setzt auch bei ihm ein mit Anruf der Quelle:

Seht den Felsenquell
Freudehell,
Wie ein Sternenblick!
Über Wolken
Nährten seine Jugend
Gute Geister
Zwischen Klippen im Gebüsch.

Und die letzte Strophe schliesst mit der Einmündung ins Meer:

Und so trägt er seine Brüder,
Seine Schätze, seine Kinder
Dem erwartenden Erzeuger
Freudebrausend an das Herz.

Der Bach, der Fluss, der Strom als Bild nicht nur irgendeines oder jedweden

Lebenslaufs, sondern als Bild jugendlicher und männlicher
Selbstsicherheit und Genialität, als Bild des mächtigen Genius, der seines

Aufgangs und seines Zieles gewiss, zum Freudebringer und zum Führer wird
für die irrenden Brüder. Das Hochgefühl brüderlicher Freude kennen wir
aus Schillers «Lied an die Freude» und aus Beethovens «Neunter Symphonie»,

aber dass sich unter dem Bild des Stromes der Dichter zum Führer
aufwirft, ist Ausdruck stürmisch-drängerischen Selbstbewusstseins23.

Hymnen des Stromes sind durch ihre metaphorische Grandezza von
mitreissender Kraft, und der identifizierende Sog bleibt bezeichnend für
das weitausgreifende Bewusstsein des deutschen Idealismus, zugleich aber
evoziert das Bild die Frage nach dem Ursprung des Lebens überhaupt,
nach seinem Ziel und Sinn, so etwa in Hölderlins Hymne: «Der Rhein».

Im dunkeln Epheu sass ich, an der Pforte
Des Waldes, eben, da der goldene Mittag,
Den Quell besuchend, herunterkam
Von Treppen des Alpengebirgs,
Das mir die göttlichgebaute,
Die Burg der Himmlischen heisst
Nach alter Meinung, wo aber
Geheim noch manches entschieden
Zu Menschen gelanget; von da
Vernahm ich ohne Vermuthen
Ein Schicksaal f...]
Die Stimme wars des edelsten der Ströme,
Des freigeborenen Rheins,
Und anderes hoffte der, als droben von den Brüdern,
Dem Tessin und dem Rhodanus,
Er schied und wandern wollt', und ungeduldig ihn
Nach Asia trieb die königliche Seele.



226 HEBELS ALEMANNISCHE GEDICHTE

Doch unverständig ist
Das Wünschen vor dem Schiksaal.
Die Blindesten aber
Sind Göttersöhne. Denn es kennet der Mensch
Sein Haus und dem Thier ward, wo
Es bauen solle, doch jenen ist
Der Fehl, dass sie nicht wissen wohin
In die unerfahrne Seele gegeben.

Ein Räthsel ist Reinentsprungenes. Auch
Der Gesang kaum darf es enthüllen. [.. .fli

Johann Peter Hebels Hymnus auf den Wiesen-Bach und Wiesen-Fluss
erscheint, gemessen an solch einer poetisch hochstüisierten Sprache, trotz
des von Vossens Homer-Übersetzung übernommenen Hexameters, doch
eher wie ein Lobgesang auf ein Bächlein im idyllischen Wiesental. Die
Wiese übrigens ist keineswegs personifiziert zum Jüngling, zum Mann oder
gar zum genialen Heroen, die Wiese — das ist ein Mädchen, ein Mädchen,
das heiter und fröhlich über die Auen tanzt, aber natürlich aufgeklärt wird
über das dahingleitende und vergehende Leben:

Siehsch dort vorne 's Röttier Schloss — verfalleni Mure
In vertäfelte Stube, mit goldene Lüste verbendlet,
hen sust Fürste gwohnt, und schöni fürstligi Fraue,
Heren und Here-Gsind, und d'Freud isch z 'Röttle deheim gsi.
Aber iez isch alles still, undenklichi Zite
brenne keini Liechter in sine verrissene Stube,

flackeret kei Füür ufsiner versunkene Füürstet,
goht kei Chrug in Cheller, ke Zuber aben an Brunne.
Wildi Tube niste dort ufmosige Bäume.

Die Röttier Schlossruine hoch überm Wiesental zwischen Steinen und
Brombach — sie war für Hebel ein beredtes Symbol gebrechlichen und
zerbrochenen Menschenwerks — aber die junge Wiese rauscht munter und
sorglos an ihr vorbei, entgegen dem für sie bestimmten Freund und
Geliebten, entgegen dem Rhein:

Ueber hochi Felsen, und überStuuden und Hecke
eis gangs us de Schwitzerberge gumpet er z 'Rhineck
aben in Bodesee, und schwimmt bis füre go Chostez,
seit: «I muss mi Meidli ha, do hilft nüt, und batt nüt!»
Aber oben an Stei, se stigt er in landseme Schritte
wieder usem See mit sufer gwäschene Füsse,

Tiesehofe gfallt em nit und 's Chloster dernebe,
nei, er rennt Schafhusen ab, und stoht an de Felse.

An de Felse seit er: «Mi Meidli muss mer werde!
Lib und Lebe wogi dra, und Brusttuch und Chretze !»

Seits und nimmt e Sprung! Jez bruttlet er abe go Rhinau,
trümmlig ischs em worde, doch chunnt er witers und witers.



HEBELS ALEMANNISCHE GEDICHTE 227

Jo er ischs, er ischs mit sine blauen Auge
mit de Schwitzer-Hosen und mit der sammele Chretze,
mit de christalene Chnöpfen am perlefarbige Brusttuch,
mit der breite Brust, und mit de chräftige Stotze,
's Gotthards grosse Bueb, doch wie ne Roths-Her vo Basel
stolz in sine Schritten und schön in sine Gebehrde.

Der Rhein — durchaus nicht der Geistes-Gigant, sondern «Gotthards
grosse Bueb» «mit de chräftige Stotze» in «Schwitzer-Hosen», dem sein
«Meidli», die Wiese, sich endlich an die «breite Brust» wirft.

Aber ob Hymnus oder Idyll — der Schein trügt: dieses «Meidli», die
Wiese, der Bach, der durch das Tal stürzende Fluss setzt ganz andere
Gedanken frei als sie üblich waren in der hterarischen Genie-Epoche; der
Dichter ist kein jugendhch-enthusiastischer poeta magus et vates mit
prophetischen Ambitionen, sondern ein Mann im gesetzten Alter, ein theologisch

gebildeter, biblische und klassische Geschichte und Sprache lehrender

Professor am Gymnasium Illustre in der Badischen Residenz-Stadt
Karlsruhe, und der Kenner der antiken Dichtung und Philosophie25
erinnerte sich zugleich mit dem Rückblick auf das Wiesental und auf die sie
durchrauschende Wiese gewiss des Heraklitischen Diktums: jtctvta gel —
alles fliesst.

Hebel hat noch im hohen Alter das Bild des Flusses nicht nur als
Gleichnis des fliessenden Lebens verstanden, sondern zugleich damit als

Symbol des ungebundenen und erdhaften und irdischen Fesseln entbundenen

Lebens in dieser Welt. Der vierundsechzigjährige Prälat schreibt an
den Goldschmied Haufe in Strassburg:

«Aber wir gleichen dem wallensteiner Dragoner: <auf der Erde hat er kein bleibend
Quartien. Es ist gar herrlich, so etwas Vagabundisches in das Leben zu mischen. Es ist
wie der Fluss in dem Tal. Man fühlt doch auch wieder einmal, dass man der Erde nicht
angehört und dass man ein freier Mensch ist [...] Es gibt keine andere Philosophie.»26

Ein anderes Gedicht macht dies deutlicher; es trägt bezeichnenderweise
den hochdeutschen Titel: «Vergänglichkeit». Der Untertitel weist auf eine
nächtliche Szene: «Gespräch auf der Strasse nach Basel, zwischen Steinen
und Brombach, in der Nacht.» Ein Bub fragt semen Ätti:

Fast allmol, Aetti, wenn mer 's Röttier Schloss

so vor den Auge stoht, se denki dra,
öbs üsem Hus echt au e mol so goht.
Stohts denn nit dort, so schuderig, wie der Tod
im Basler Todtetanz

Hebels Bub, der in der Nacht den Ätti fragt, ob ihn die Röttier Schloss-
Ruine nicht auch an den Basler Totentanz erinnert — wir wissen es: es ist
er selbst, der Dichter. Hebel war als Kleinkind aufgewachsen in Basel



228 HEBELS ALEMANNISCHE GEDICHTE

neben der Predigerkirche, auf deren Mauer der berühmte Totentanz
damals noch sichtbar war, ein Bild, das sich dem Kind unauslöschbar
eingeprägt haben wird. Seine Mutter wechselte zwischen Hausen und Basel,
und mehrmals ist er auf der Fahrt durch das Wiesental an der Röttier
Schloss-Ruine vorübergefahren; als aber der dreizehnjährige Halbwaisenbub

— als er ein Jahr alt war, hatte er schon den Vater verloren — seine
kranke Mutter einmal von Basel nach Hausen begleitete und sie in seinen
Armen starb, wird ihm die Röttier Ruine zum mahnenden Sinnbild des
Todes geworden sein und hinfort stets erinnert haben an den Basler Totentanz.

Eine verfallende Schloss-Ruine und ein sich auf dem Hochzeitsweg
überstürzender Bach — nicht zufällig wird ihm nun sein Kindheits-Erlebnis

zu einem bleibenden Bild. Der Atti fasst seine Gedanken in jambische
Verse:

Du gute Burst, 's chafrili sy, was meinsch
's chunnt alles hing und neu, und alles schlicht
im Alter zu, und alles nimmt en End,
und nüt stoht still. Harsch nit, wie 's Wasser ruuscht [...]
Je, 's isch nit änderst, lueg mi a, wie d' witt.
De bisch no iung; närsch, i bi auch so gsi,
iezt würds mer änderst, 's Alter, 's Alter chunnt,
und woni gang, go Gresgen oder Wies,

in Feld und Wald, go Basel oder heim,
's isch einerley, i gang im Chilchhofzu.

Heraklits Formel «Jtdvxa pYt — alles fliesst» lautet auf alemannisch:
«Hörsch nit, wie's Wasser ruuscht?»!

Die Wiese, der Basler Totentanz und die Röttier Ruine fügen sich zu
einer beredten symbolischen Einheit, und der Hörer dieser Verse schrickt
unwillkürlich zusammen bei der Betrachtung dieser Bilder, zumal alle die
Interpretation zwingend in jene Richtung führen, in die der Atti weist:
«i gang im Chilchhof zue». Wer die alemannischen Gedichte durchblättert,
wird verwiesen auf einen anderen Titel und auf ein weiteres, seit der
Antike bekanntes bedeutsames Symbol: «Der Wegweiser»; dort lautet die
vorletzte Strophe:

Wo mag der Weg zum Chilchhofsy
Wasfrogsch no lang? Gang, wo de witt!
Zum stille Grab im chüele Grund
führt jede Weg, und 's fehlt si nit.

Jene Szene aber, die unter dem Titel «Vergänglichkeit» abläuft, entfaltet
sich endlich zum grandiosen Drama auf der Weltbühne: Der Ätti verkündet

den Untergang der ganzen Welt:



HEBELS ALEMANNISCHE GEDICHTE 229

Je 's isch nit änderst, lueg mi a, wie d' witt,
und mit der Zit verbrennt di ganzi Welt.

Es goht e Wächter us um Mitternacht,
e fremde Ma, me weiss nit, wer er isch,

erfunklet, wie ne Stern, und rüeft: «Wacht auf!
Wacht auf, es kommt der Tag!» — Drob röthet si
der Himmel, und es dundert uberai [...]
Der Bode wankt,
ass d'Chilch-Thürn guge; d' Glocke schlagen a,
und Iute selber Bet-Zit wit und breit,
und alles bete. Drüber chunnt der Tag;

o, bhütis Gott, ne brucht ke Sunn derzu,
der Himmel stoht im Blitz, und d'Welt im Glast.

Bilder der Apokalypse: «Und mit der Zyt verbrennt die ganzi Welt», es
steht «d'Welt im Glast», «es dundert uberai» apokalyptische Visionen
sind uns seit Jahrtausenden bekannt, und aus der Bibel wissen wir, dass
der jüngste Tag ein Tag des Untergangs ist und des Gerichts und des Zorns,
ein Dies irae.

Aber der Hörer und Betrachter des Weltbrandes fragt bestürzt wie jener
"ueo. O Aetti, sag mer nüt me! Zwor wie gohts

de Lüte denn, wenn alles brennt und brennt

Der Theologe Johann Peter Hebel vermag dem Ätti jene Antwort einzugeben,

die seine eigene gewesen wäre oder gewesen war: Die Menschen erleben

jenen letzten Tag als Auferstehungs-Tag, als Himmelsfahrts-Tag, und
sub specie aeternitatis, aus jenseitiger Sicht, erscheint der day after als

vergangenes und überwundenes Bild:

Oebbefahrsch
au d'Milchstross ufin die verborgeni Stadt,
und wenn de sitwärts abe luegsch, was siehsch
e Röttier Schloss! Der Belche stoht verchohlt,
der Blauen au, as wie zwee alti Thürn,
und zwische drinn isch alles use brennt,
bis tief in Boden abe. D' Wiese het
ke Wasser meh, 's isch alles öd und schwarz
und todtestill, so wit me luegt [...]
«Lueg, dort isch d'Erde gsi, und seile Berg
het Belche gheisse Nit gar wiit dervo
isch Wisleth gsi, dort hani au scho glebt, [...]
und macht iez nümme hi.»

Hebel hat den hochdeutschen Titel «Vergänglichkeit» nicht ohne Bedacht
über das apokalyptische Gedicht gesetzt: das hochdeutsche Wort bringt
die Szene auf den Nenner, auf den Begriff, aber die Bilder sind es letzthin,
die seine christliche Philosophie vor Augen führen. Auch in seinen
Kalendergeschichten demonstrieren nicht selten Bilder anschaulich das Thema



230 HEBELS ALEMANNISCHE GEDICHTE

Vergänglichkeit, so etwa, wenn das fünfzigjährige Warten der Braut durch
eine parataktische Reihung von Namen verstorbener Könige oder Kaiser
und vergangener historischer Ereignisse wortkarg, aber bildstark vor den
Augen des Lesers abläuft29, so etwa wenn das Leben und Sterben des
reichen Kaufmanns von Amsterdam durch drei parataktisch aneinandergereihter

Bilder augenfällig gemacht wird: «sein grosses Haus, sein reiches
Schiff, sein enges Grab»30.

Der nachdenkliche Leser oder Hörer solcher Sprache fragt endlich,
nachdem er gewiss ist, dass an letzte Dinge gerührt, dass das eschatologische

Thema angeschlagen wird, noch einmal zurück — zurück nach der
Absicht solch düsterer Bilder: Sind es Sinn-Bilder? Wo aber liegt der Bild-
Sinn?

Hebel hätte es nicht schwer mit seiner Antwort. Bilder der Vergänglichkeit
— ein Totentanz, ein verrinnender Bach, eine verfallende Ruine — sind

in der Tat bildliche Fragen nach dem Sinn des Daseins in dieser Welt. Über
Ruinen wollte der einundfünfzigjährige, inzwischen zum Direktor des

Gymnasiums Illustre avancierte Professor eigens eine Abhandlung schreiben;

in seinem Entwurf stehen die Sätze:

Wechsel der Dinge. Was hat diese Ruine schon gesehen? Kurze Musterung der
Geschichte. Römerzeit — Alemannen, Franken, Zug ins heihge Land. Religionskrieg —

Dreissigjähriger. Neuere und neuster. [. .]

Ewiger Wechsel im Menschenwerk. Altern und Werden.
Die Natur ist ewig jung, immer änderst und immer die nämliche.
Ein göttlicher Gedanke zieht und entwickelt sich durch das Ganze fortwirkend zu einem

grossen unbekannten Ziel.
Nur Sinnbilder von ihm sind die tausend und tausend Gestalten, die erscheinen und

Ein Theologe, der nach dem Ziel fragt, denkt bei diesem Wort an das
griechische Wort teX.00, und dies bedeutet immer auch Zweck, Ende und Sinn;
und nun liegt die Antwort auf der Hand: Alle Bilder durchzieht ein «göttlicher

Gedanke», und:

«Nur Sinnbilder von ihm sind die tausend und tausend Gestalten, die erscheinen und
fliehen.»

Als Goethe auf jene symbolträchtige und apokalyptischen Gedichte zu
sprechen kommt, wird sein Ton ernst:

«Hat uns nun dergestalt der Dichter mit Heiterkeit durch das Leben geführt, so spricht er
nun auch durch die Organe der Bauern und Nachtwächter die höheren Gefühle von Tod,
Vergänghchkeit des Irdischen, Dauer des Himmlischen, vom Leben jenseits mit Ernst, ja
melancholisch aus. <Auf einem Grabe>, <Wächterruf>, <Der Wächter in der Mitternacht),
<Die Vergänghchkeit>, sind Gedichte, in denen der dämmernde dunkle Zustand glückhch
dargestellt wird. Hier scheint die Würde des Gegenstandes den Dichter manchmal aus
dem Kreise der Volkspoesie in eme andere Region zu verleiten.»32



HEBELS ALEMANNISCHE GEDICHTE 231

Goethe hat das Nebeneinander der ländlich-dörflichen Motivik und
literarischen Symbolik sehr wohl bemerkt, aber er unterlässt es, auch auf das
Ineinander zu verweisen, darauf, dass im kleinsten abseitigen Detail das
grösste Ereignis sichtbar wird: nämlich der von naturhaften und historischen

Unwettern und Gewittern heimgesuchte, aber immer überlebende
und mit neuer Hoffnung erfüllte Mensch in einer sich stets wandelnden
und vergehenden Welt.

«Das Gewitter» heisst ein Gedicht, dessen Titel gleichfalls in einer
achtbaren Reihe steht. Erinnert sei an ein Gedicht von Goethe:

Grenzen der Menschheit

Wenn der uralte
Heilige Vater

Mit gelassener Hand
Aus rollenden Wolken
Segnende Blitze
Über die Erde sät,
Küss' ich den letzten
Saum seines Kleides,
Kindliche Schauer
Treu in der Brust.

Aber fast gleichzeitig und unweit vom badischen Raum lebte ein Dichter,
der das Symbol des Gewitters mit gleichem Ernst aufnahm; seine Verse
sind zum Paradigma geworden für seine nach der Manifestation des Ideals
und der Wahrheit fahndenden Zeit: Hölderlin. Am bekanntesten seine

grosse Gewitter-Hymne:

Wie wenn am Feiertage, das Feld zu sehn
Ein Landmann geht, des Morgens, wenn
Aus heisser Nacht die kühlenden Blitze fielen
Die ganze Zeit undfern noch tönet der Donner [...]
So stehn sie unter günstiger Witterung
Sie die kein Meister allein, die wunderbar
Allgegenwärtig erziehet in leichtem Umfangen
Die mächtige, die göttlichschöne Natur [...]
Und daher trinken himmlisches Feuer jezt
Die Erdensöhne ohne Gefahr.
Doch uns gebührt es, unter Gottes Gewittern,
Ihr Dichter! mit entblösstem Haupte zu stehen,
Des Vaters Stral, ihn selbst, mit eigner Hand
Zufassen und dem Volk ins Lied
Gehüllt die himmlische Gaabe zu reichen.

Hebel, dem das Symbol des Gewitters als Manifestation Gottes sehr wohl
aus der Antike und nicht zuletzt aus dem Alten und Neuen Testament
geläufig war, fasst es nicht in einen hymnischen Rahmen, der für den Dialekt

ohnehin unangemessen, weil pompös wirken mag, sondern abermals



232 HEBELS ALEMANNISCHE GEDICHTE

erscheint es als ein gleichsam alltägliches Ereignis auf den Dörfern hinter
den Wäldern.

Der Vogel schwankt so tief und still, Se helfis Gott, und bhüetis Gott!
er weiss nit, woner ane will. Wie zuckts dur's G'wülch sofüürigroth
Es chunnt so schwarz, und chunnt so schwer, und 's chracht und stösst, es isch e Gruus,
und in de Lüfte hangt e Meer ass d'Fenster zitteren und 's Hus,
voll Dunst und Wetter. Los, wie's schallt Lueg 's Büebli in der Waglen a!
am Blauen, und wie's wiederhallt. Es schloft, und nimmt si nüt drum a. [...]
ln grosse Wirble fliegt der Staub Potz tausig, 's Chind isch au verwacht,

zum Himmel uf, mit Halm und Laub, Lueg, was es für e Schnüüfli macht!
und lueg mer dort sei Wülkli a Es lächelt, es weiss nüt dervo.

I ha ke grosse G'falle dra, Siehsch Friederli, wie's ussieht do —

lueg, wieners usenander rupft, Der Schelm het no si G'falle dra.
wie üser eis, wenns Wulle zupft. Gang, rieht em eis si Päppli a

35

Ein Idyll? Vielleicht ein aufgestörtes Idyll: immer noch und erst recht in
ländlicher Stille, schallt der Donner vernehmlicher und bedrohlicher als in
den lauten Städten, und verständlich ist der Ausruf:

«Se helfis Gott, und bhüetis Gott!»

Aber wie immer das Gewitter als Aufruhr entfesselter Natur erscheinen
oder als Stimme eines zürnenden Gottes verstanden werden mag — das
Kind weiss nichts davon, und in den Kindern übersteht der bedrohte
Mensch die Fährnisse in seiner Welt.

Die «Alemannischen Gedichte», dies wird mehr und mehr deutlich, sind
keine hinterwäldlerischen Idyllen; genauer gesagt: Schwarzwälder und
Oberrheinische Idyllik ist durchsetzt mit kosmischer und religiöser
Symbolik aus der Weltliteratur.

Was Hebel im Blick auf seine Kalendergeschichten im Dezember 1809
an Cotta schreibt — er wolle versuchen «diese Lektion dem ungebildeten
Leser interessant und dem gebildetsten nicht uninteressant zu machen»36
— darf mutatis mutandis gewiss auch für die alemannischen Gedichte als
seine verborgene oder wohl gar bewusste Intention angenommen werden:
der alemannisch «ungebildete Leser» oder Hörer im Dorfe Hausen kann
sich seine nachbarschaftliche Landschaft ebenso vergegenwärtigen, wie
dem hochdeutschen bzw. schriftdeutschen und literarisch «gebildetsten»
Leser die dörflich-ländlichen Bilder mit der Vergegenwärtigung zugleich
transparent sind für eine Jahrtausende alte Vergangenheit bzw.
Menschheits-Geschichte.

Was Hebel in bezug auf die Kalendergeschichten bemerkt hat, fand und
findet seine Entsprechung bei den Literaten: der Hinweis auf die Einheit
bzw. das Ineinander von Tuttlingen und Amsterdam, von enger Provinz
und weiter Welt37. Es ist an der Zeit, diese literarisch bzw. literarhistorisch



HEBELS ALEMANNISCHE GEDICHTE 233

und literaturwissenschaftlich gesicherte Erkenntnis zu übertragen auf die
«Alemannischen Gedichte»; dort wie hier ist die «naive» Anschaulichkeit
zugleich «sentimentalische» Reflexion:

«Seit Goethe in seiner Rezension das Wort <naiv> gebraucht hat, geistert es durch die
Hebel-Literatur. [...] In Hebels Dichtung ist die <sentimentalische> Komponente doch
stärker als man es gemeinhin wahrhaben will.» 38

Dort wie hier ist provinzielle Einfachheit und Einfalt verbunden mit
welthistorischem Bewusstsein, das Eidyllion, das Bildchen, ist transparent zu
welthafter bzw. kosmisch-religiöser Bedeutung, auf ländlich-dörflicher
Bühne spielt das Gran Teatro del Mundo, kurzum: Hebels Dialekt-Poesie
ist Weltliteratur.

1 Goethes Werke. Hrsg. im Auftrag der
Grossherzogin Sophie von Sachsen. Weimar

1901, XL. Band, S. 304 (Sophien-Ausgabe

SA). — 2 Goethes Werke. Hrsg. v.

Erich Trunz. Hamburg 1955ff., IX, 356,
497, 400 (Hamburger Ausgabe HA). —
3 HA TX, 453. - 4 SA XL, 306-307. -5 Carl Jacob Burckhardt: Der treue Hebel
1959. In: Hebeldank. Bekenntnis zum
alemannischen Geist in sieben Reden beim
«Schatzkästlein». Hrsg. v. Hanns Uhi. Freiburg

1964, S. 72-75. - 6 J. P. Hebel:
Briefe. Hrsg. v. Wühelm Zentner. 2 Bde.
Karlsruhe 1957, S. 159 (Zentner). - 7 SA
XL. 302. - 8 Behagel I, 69-72: «Das
Habermus». — 9 Behagel 1,47—48: «Der
Sommerabend». — 10 Behagel I, 33—35: «Der
Morgenstern». — " Otto Friedrich Bollnow:

Unruhe und Geborgenheit im Weltbild

neuerer Dichter. Stuttgart 19682,
S. 211—214. - Robert Mühlher: Liebestod
und Spiegelmythe in ETA. Hoffmanns
Märchen «Der Goldene Topf». In: R. M.
Dichtung in der Krise. Mythos und Psychologie

in der Dichtung des 19. und 20.
Jahrhunderts. Wien 1951, S. 64—66. — Hans
Schumacher: Narziss an der Quelle. Das
romantische Kunstmärchen. Wiesbaden 1977,
S. 119f. - 12 Robert Minder: Hebel, der
erasmische Geist oder Nützliche Anleitung
zu semer Lektüre. In: Johann Peter Hebel
Werke. Hrsg. von E. Meckel. Frankfurt/M.:
Insel 1968, I, XVI. - 13 Zentner, a.a.O.,
S. 239. — 14 Hans Trümpy: Schweizerische
Sprache und Literatur im 17. und 18. Jahr¬

hundert. Basel 1955 Schriften der
Schweizerischen Gesellschaft für
Volkskunde, Band 36). — 15 Zentner, a.a.O.,
S. 103. - 16 Zentner, a.a.O., S. 491. - 17 Zit.
nach Trümpy, S. 4. — 18 Briefwechsel
zwischen Jacob und Wühelm Grimm aus der
Jugendzeit. Hrsg. v. Herman Grimm und
Gustav Hinrichs. Weimar 1881, S. 217. -19 Vgl. H. s. «Gutachten über die Frage, wie
dem Gebrauch anstössiger Volkslieder am
sichersten vorzubeugen sein möchte». In:
Altwegg, a.a.O., II, 54ff. - Cf. Trümpy:
Volkstümliches und Literarisches, a.a.O.,
S. 9. — 20 Robert Minder: Hebel und
Heimatkunst von Frenkreich gesehen. Karlsruhe:

Verlag C. F. MüUer 1963, S. 5. -
21 Hebels Werke. Hrsg. v. Otto Behagel.
Berlin/Stuttgart o. J. II, 17-25. - 22 HA I,
42—44. — 23 Jochen Schmidt: Die
Geschichte des Genie-Gedankens 1750—
1945. 2 Bde. Darmstadt 1985,1, 269-277.
Dort: Lit. zur Geschichte der Strom-Metapher.

— 24 Hölderlin: Sämtliche Werke.
Hrsg. v. Friedrich Beissner. Stuttgart
1952ff., II, 142-148 (Stuttgarter Ausgabe
StA.). — 25 Zu Hebels Kenntnis von Theokrit

und Vergü. Vgl. E. Meckel: Werke.
Frankfurt/M. 1968, II, 416. Ferner:
Trümpy: Volkstümliches und Literarisches,
a.a.O., S. 6. — 26 Hebels Werke, Hrsg. v.

Eberhard Meckel. Eingeleitet v. Robert
Minder. 2 Bde. Frankfurt/M.: Insel 1965,
II, 400. - 27 Behagel, a.a.O., I, 87ff. -28 Behagel, a.a.O., I, 97-78. - 29 Walter
Benjamin: Der Erzähler. Betrachtungen



234 HEBELS ALEMANNISCHE GEDICHTE

zum Werke N. Lesskows. In: Illuminationen.

Frankfurt/M. 1961, S. 420—423:
«Der Tod in ihr (der historischen Chronologie)

tritt in so regelmässigem Turnus auf wie
der Sensemann in den Prozessionen, die um
Mittag um die Münsteruhr ihren Umzug
halten.» - 30 Susi Löffler: J. P. Hebel. Wesen

und Wurzeln seiner dichterischen Welt.
Leipzig 1944. S. 141: «Tatsächhch hat uns
immer wieder ein Ton angerührt, der alle
Gedichte Hebels durchzieht [...] es ist der
Ton der Vergänglichkeit, der unaufhaltsam
dahinfliessenden Zeit.» L.'s Bemerkung ist
treffend; leider übersieht sie dabei, dass dieser

«Ton» nachweislich eme lange Tradition
hat, die Hebel selbstverständhch bekannt
war. Cf. Trümpy, S. 4. Cf. Michael Scherer:
J. P. Hebel «Unverhofftes Wiedersehen».
In: GRM NF Bd. V 1955, S. 317. - 31

Johann Peter Hebels Werke. Hrsg. v. W.

Altwegg. 1937. 19582, I, 397. - Gesammelte
Werke. Hrsg. v. Eberhard Meckel. Berlin:
Aufbau-Verlag 1958, II, 317-318. - 32 SA
XL, 301. - » HA I, 146f. - 34 StA II,
118ff. — Zu Hölderlins Einschätzung des

Gewitter-Symbols vgl. seinen vielzitierten
Brief an Böhlendorf vom 4. XII. 1801: «O
Freund! Die Welt hegt heller vor mir, als

sonst, und ernster da! es gefällt mir, wie es

zugeht, es gefällt mir, wie wenn im Sommer
<der alte heüige Vater mit gelassener Hand
aus röthhchen Wolken seegnende Blize
schüttelt). Denn unter allem, was ich
schauen kann von Gott, ist dieses Zeichen
mir das auserkorene geworden. Sonst
könnt' ich jauchzen über eine neue Wahrheit,

eine bessere Ansicht dess, das über uns
und um uns ist, jetzt furcht' ich, dass es mir
nicht geh' am Ende, wie dem alten Tantalus,
dem mehr von Göttern ward, als er
verdauen konnte.» StA VI, 427. — 35 Behagel,
a.a.O., I, 113-115. - 36Zentner a.a.O.,
S. 423. — 37 Walter Benjamin: Johann Peter

Hebel zum 100. Todestag (1926). In:
Ausgewählte Schriften. Frankfurt/M. 1966. II,
380—383: «Nichts hegt der provinziell
beschränkten Heimatkunst ferner als der
erklärte Kosmopolitismus seiner Schauplätze.
Moskau und Amsterdam, Jerusalem und
Mailand bilden den Horizont eines
Erdkreises, in dessen Mitte — von Rechts
wegen — Segringen, Brassenheim, Tuttlingen
hegen.» — Ernst Bloch schrieb im gleichen
Jahr seinen Aufsatz: Hebel, Gotthelf und
bäurisches Tao. In: Gesamtausgabe IX,
366—383. Benjamins beispielgebende
Erkenntnis und Blochs Schlüsselwort, sind in
der Hebel-Forschung zwar oft variiert oder
gar zitiert, aber von allzu heimatverbundenen

Hebel-Verehrern und Festtagsrednern
ebenso oft verschüttet worden; die Worte
Heimat und Heimweh dominieren auffallend.

Siehe etwa den Sammelband von
Hanns Uhi: Hebeldank. Bekenntnis zum
alemannischen Geist in sieben Reden beim
«Schatzkästlein». Freiburg 1964. Die
Diskussion um diese Frage vollständig
aufzuzeichnen ist nicht nur deshalb ein
literaturwissenschaftliches Desiderat, weil namhafte
Philosophen und Literaten an ihr teilhaben,
sondern weü grundsätzhch alle Dialekt-
Dichtung vom Odium der Heimatkunst
befreit und auf ihre weltliterarische Bedeutung

untersucht werden sollte. Zur
Internationalen Ausweitung dieser Frage darf
hingewiesen werden auf die Hebel-
Festrede Martin Heideggers, des alemannischen

Philosophen, und auf die polemische
Antwort von Robert Minder, des französischen

Literaten. Martin Heidegger: Hebel
— der Hausfreund. Pfullingen: Neske

(1957). Robert Minder: Heidegger, Hebel
und die Sprache von Messkirch. In: Der
Monat. 18. Jg. H. 214. 1966, S. 13-23. -38 Trümpy: Volkstümliches und Literarisches.

A.a.O., S. 10.


	Dialektpoesie als Weltliteratur : Johann Peter Hebels Alemannische Gedichte

