Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift fur Politik, Wirtschaft, Kultur
Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 69 (1989)

Heft: 3

Artikel: Die Menschenrechte, seither : Prinzipien als Bewusstseinsfetzen
Autor: Lathy, Herbert

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-164666

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-164666
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Herbert Luthy

Die Menschenrechte — seither

Prinzipien als Bewusstseinsfetzen

Dieser Aufsatz ist der dritte und letzte Teil des Essays «Tugend und Menschenrechte, Zur
Topologie politischer Begriffssysteme», der bei Benziger, Ziirich, erscheint. Der erste und
umfangreichste Teil, eine iiberarbeitete Fassung der Antrittsvorlesung des Verfassers an der
Universitat Basel (erschienen bei Helbing und Lichtenhahn, Basel 1974) stellt den Weg der
Menschenrechte von Amerika nach Frankreich dar, mit einem Blick auf die Republik Genf;
der zweite Abschnitt fiihrt vom «rauschgiftstichtigen Verbrauch von Tugend und Menschen-
rechten» zu Napoleons Feld- und Beuteziigen. Im hier folgenden Abschnitt, der bis zur Gegen-
wart fiihrt, stammen Titel und Untertitel von der Redaktion, die im Text geringe Kiirzungen
vorgenommen hat.

Europa hat spat, schmerzlich und immer noch unzulanglich, auch im
europaischen Bewusstsein aufgehort, das Gravitationszentrum des Erd-
balls zu sein. Die Sprache, in der heute international Vertrage, Programme
oder Geschaftsbriefe formuliert, Gedanken oder Spots universalisiert wer-
den, ist in irgendeiner Form das Englische, und ware es Pidgin English
oder das Volapiik der Bankenwelt. Das hat — von den immer noch kultur-
gebundenen Tugenden nicht zu sprechen — seine unabsehbaren Folgen
auch fur die Menschenrechte. Im deutschen Sprachraum, der sich des
alleinigen Besitzes dieses zwittrigen Universalbegriffes «Mensch» ruhmen
darf, hat anscheinend niemand eine Veranderung bemerkt: die Welt der
Begriffe ist intakt geblieben, und nach dem Untergang allen Rechts und
aller Menschlichkeit hat das deutsche Grundgesetz 1949 in vorbildlicher
Kodifikation die klassischen Menschen- und Biirgerrechte unverausserlich
und unverletzlich in ihre Grundrechtserklarung aufgenommen; es war
nach millionenfachem Mord auch hochste Zeit. Nach anderthalb Jahrhun-
derten von Verfassungsprovisorien, die sich meist mit der Organisation der
Gewaltenteilung begniigten, setzte die franzosische Vierte Republik 1946
in feierlicher Bekraftigung der ewigen Prinzipien die Droits de 'homme et
du citoyen wieder in Kraft, und auch in der Funften hat weder Verfassung
noch Sprachgebrauch an den droits de I’homme geriittelt. Aber in der eng-
lischen Sprache und in der angelsachsischen Welt sind die rights of man nur
noch ein historischer Begriff, der in historischen Urkunden vorkommt; die
Erklarung der Menschenrechte, welche die Vollversammlung der Verein-
ten Nationen 1948 einstimmig verkiindete, heisst universell Declaration of
human rights, und sie proklamiert neben den klassischen Menschenrech-



MENSCHENRECHTE 205

ten Freiheit, Rechtsgleichheit, Leben und Sicherheit — das ebenso klassi-
sche Recht auf Eigentum wird erst spéter verklausuliert als «individuell
oder kollektiv» umschrieben — in schonster Redundanz alles vom aus-
reichenden Lebensstandard und arztlicher Betreuung bis zum bezahlten
Urlaub, zum Kunstgenuss und zur vollen Personlichkeitsentfaltung, kurz-
um anstelle des «Strebens nach» das «Recht auf Gliick». Zum Schluss wird
ihr im Art. 29 noch die Menschenpflicht beigefiigt, die gerechten Anforde-
rungen der Moral, der Ordnung und der allgemeinen Wohlfahrt in einer
demokratischen Gesellschaft zu erfiillen; womit, fiir die unterzeichnenden
Staaten unverbindlich, der delikate Begriff der Demokratie doch noch
ganz am Ende eingeschmuggelt ist. Und im revidierten Covenant der Ver-
einten Nationen von 1966 ist wieder Wilsons «Recht aller Volker auf
Selbstbestimmung» zum Art. 1 aufgestiegen.

Abschaffung des Schicksals?

Es mag als Wortklauberei erscheinen, wenn man zwischen rights of man
und human rights eine Begriffsverschiebung feststellt und meint, dass es
nicht dasselbe ist, ob der freie Mensch zum Inhaber positiver Rechte
erklart wird oder ob Anspriiche auf Leistungen eines Wohlfahrtsstaats als
humanitar gerechtfertige Humanrechte verkiindet werden. Man kann auch
bemerken, dass «human» nicht nur besser der Gleichberechtigung von
man und woman entspricht, sondern ein wesentlich miitterlicheres Ver-
standnis des Rechts ausdriickt: von einer Bill of Rights zu einem Wohl-
fahrtsprogramm ist es ein weiter Weg. Man kann sogar anekdotisch auf
den massgebenden Einfluss hinweisen, den die Vorsitzende der vorberei-
tenden Menschenrechtskommission, Eleanor Roosevelt, auf diesen Text
ausgeubt hat. Sie war nicht einfach die Witwe und Willensvollstreckerin
des verstorbenen Prasidenten, sondern Politikerin aus eigenem Recht, sie
selbst eine geborene Roosevelt, Nichte jenes andern Prasidenten Theo-
dore Roosevelt, der 1905 ihr Trauzeuge war und der mit seinen Rough
Ridersund seinem dicken Kniippel als ruppiger Vollstrecker von Amerikas

«Als 1948 die Vereinten Nationen eine Charta der Menschenrechte beschlossen, gab es
keine Gegenstimme, jedoch drei Stimmenthaltungen: Siidafrika wegen der Apartheid,
Saudi-Arabien, weil dort Sklaverei noch legal war, und der ganze Sowjetblock, dessen
Stimmenthaltung — Eleanor Roosevelt hatte vergeblich an Stalin appelliert — nie
begriindet wurde.»

I. F. Stone, The Rights of Gorbachev, New York Review of Book, 16. Februar 1989.




206 MENSCHENRECHTE

Manifest Destiny von der Karibischen See bis jenseits des Pazifiks in die
Geschichte eingegangen ist. Sie hatte als militante Frauenrechtlerin, Sozial-
politikerin und Humanistin die patrizische Tradition ihres Hauses stets mit
der philantropischen Wirksamkeit verbunden, die ebenfalls amerikani-
sches Erbgut ist, und sie redigierte den Entwurf eines neuen universellen
Gesellschaftsvertrags. Aus der Menschheits-Charta der Vereinten Natio-
nen sprach, wenn auch schon etwas verstort durch das Zerwurfnis inner-
halb ihrer schon wieder berstenden «Einen Welt», nicht nur der amerikani-
sche Traum, sondern eine letztlich doch naturrechtliche Philosophie von
Staat und Recht, die den unbewusst in romischer Rechtsterminologie auf-
gewachsenen Kontinentaleuropaer immer wieder aus der Fassung bringt.
Dieses Naturrecht war in der Praambel von 1776 aufbewahrt und hatte
nicht, wie in Europa, durch die seitherige Geschichte Schaden genommen.

Doch diese Anreicherung der klassischen «biirgerlichen» Freiheits-
rechte, die vom «Staat» nur die Enthaltung von Tyrannei verlangten, mit
sozialen Wohlfahrtsanspriichen entstammte einerseits direkt der Program-
matik des Rooseveltschen New Deal, anderseits der immer noch erhofften
Partnerschaft mit der Sowjetunion, die weniger Freiheiten, aber dafiir offi-
zielle Sozialrechte in Fiille vorzuweisen hatte. Die Ausweitung des New
Deal ins Universelle hatte sich in den Reden und Botschaften des Prasi-
denten auf dem Weg zum Eintritt in den Zweiten Weltkrieg vollzogen, und
ihre Rhetorik ist mit den Vier Freiheiten in die Atlantische Allianz und
damit in das Fundament der Vereinten Nationen eingegangen; darunter
die Zwillingsverheissung der «Freiheit von Not» — eigentlich: «von Man-
gel» — und der «Freiheit von Furcht», die nur noch der Freiheit von Alter
und Tod bediirfte, um ihrerseits Babeufs Forderung nach Abschaffung des
Schicksals zu erfiillen.

Verschiedene Wege

Der nur nach Osten hin unbegrenzte europaische Subkontinent und die
angelsachsische Welt sind seit dem Ausgang des Mittelalters in Geschichte,
Recht und Philosophie verschiedene Wege zur Neuzeit gegangen und
haben sich auch im regsten Gedankenaustausch meist in den Grundbegrif-
fen missverstanden. Gewiss hatte und hat Grossbritannien, seit es besteht,
sein schwarendes «irisches Problem», aber es hat dieses Residuum kelti-
scher Ethnizitat erfolgreich von allen europaischen Konflikten ferngehal-
ten und es schliesslich auf ein konfessionelles Problem reduziert. Und die
neue Kontinentalmacht, die schon in ihrem Namen «Amerika» in aller
Unschuld eine ganze Hemisphare als ihren Machtbereich postuliert, hat
nie ein Nationalitatenproblem entstehen lassen, sondern als Schmelztiegel



MENSCHENRECHTE 207

durch gemeinsame Sprache und gemeinsames Recht eingeschmolzen oder
ausgemerzt, was immer aus anderer Sprache und Heimat hier einwan-
derte; auch das Rassenproblem, diese schmerzliche Wunde aus der Zeit
des Sklavenimports, verspricht in der Reduktion auf ein soziales Problem
losbar zu werden. Daher vielleicht die missionarische Unschuld, mit der
Wilson 1918 und sein Verehrer Roosevelt 1944 die Nationalitatenpro-
bleme der Alten Welt mit der Botschaft des Selbstbestimmungsrechts fur
alle Nationen, «ob gross oder klein», zu losen gedachten; beide vertraten
ein Sendungsbewusstsein der «Mayflower-Nation» als Wegbereiterin einer
universellen Befreiungsbewegung, und beide forderten in zwei Etappen
die Zerstiickelung der alten Welt- und Vielvolkerreiche. Als hinzuneh-
mende Begleiterscheinung ist die zweite Nachkriegszeit eine Epoche der
immer brutaleren «ethnischen Bereinigungen» der alten Volkermosaike
Mitteleuropas, des Balkans und des alten osmanischen Reiches und auch
schon der «jungen Staaten» der Alten Welt von Ostafrika bis Sudostasien
durch Massendeportationen, Massenflucht und Volkermord geworden.
Die storenden «Minderheiten» werden aus den Bevolkerungskarten ausge-
merzt. In der Begrifflichkeit der neuen Weltordnung, die keine Volker,
sondern nur Leute, people, kennt, gibt es dafiir keine Kategorie.

Die angelsachsische Welt ist von der europaischen Geschichte seltsam
unberiihrt geblieben, auch wenn die Mutter England widerwillig der Gra-
vitation nach dem Kontinent folgt. Durch die Geschichte der ganzen Staa-
tenwelt des alten Kontinents ziehen sich immer wieder tiefe geologische
Briiche, Verlagerungen und eigentliche Zusammenbriche staatlicher und
rechtlicher Kontinuitat, und in der Hassliebe ihrer Erbfeindschaften und
Zweckallianzen haben sie eine Tendenz der Begrifflichkeit entwickelt, die
Macht und Recht nur um so fester zu zementieren suchte. Die angelsachsi-
sche Welt ging durch diese fiinf Jahrhunderte in voller Rechtskontinuitat,
die auch durch die Trennung der dreizehn Kolonien vom Mutterland nicht
gebrochen wurde. Der im reifen europdischen Staats- und Volkerrecht
ausgebildete Begriff des modernen «Rechtsstaats» lasst sich in keiner sei-
ner Komponenten sinnvoll ins Englische tibertragen: «Der Staat» ist ein
ganz unenglischer Kollektivbegriff, Ausdruck eines auf seiner Unabander-
lichkeit beharrenden status quo, dessen steinerne Geschlossenheit jenseits
des Wassers sich in der breiten Palette von Souverdnitat, Krone, Regierung
und Verwaltung verliert; und «das Recht» ist als «rights» nur eine Aufzah-
lung von einzelnen, in sich unzusammenhangenden Rechten und Freihei-
ten. Thr aller Oberbegriff ist das majestétische Kollektivum «the Law»,
diese scheinbar um logische Koharenz unbekiimmert sedimentierte geo-
logische Schichtung von halbverschollener Uberlieferung, tradiertem
Gewohnheitsrecht, Kanzleirecht, richterlichem Fall- und Spruchrecht,
Patenten der Krone und Akten des Parlaments, Prajudiz- und Analogie-



208 MENSCHENRECHTE

recht, ausufernder Kasuistik autoritativer Kommentare, ausgleichender
equityund bereinigender Obsoleszenz, von Magna Charta tiber alle writs of
habeas corpus und Bills of Rights, eine ohne verbindliche Kodifikation
«gewachsene» Praxis des process of law. Die Tendenz der in dieser Konti-
nuitat wurzelnden Begriftlichkeit ist, das Gewachsene weiter wachsen zu
lassen. Benthams irritierter Zwischenruf in der Sprachverwirrung der
Menschenrechtsdiskussion nach 1789 meinte eigentlich zweierlei: die
Banalitat, dass Gesetze (laws) nur Kinder des Gesetzes sein konnen, und
die tiefere Einsicht, dass Freiheitsrechte (rights) nur in der Rechtsordnung,
im Rule of law griinden konnen. Die inflatorische Menschenrechts-Charta
der Vereinten Nationen konnte dann als wunschdenkerisches Quasi-Recht
in missionarisch-padagogischer Absicht verstanden werden .

Geologische Schichtung

Im Europarat des westlichen Rumpfkontinents, dieser 1948 zwischen
Enthusiasmus und Angst, zwischen Marshallplan und Prager Fenstersturz
gegrundeten, ideell paneuropaischen und territorial offenen Paulskirchen-
versammlung ein Jahrhundert nach der Paulskirche, wurden die Men-
schenrechte wieder zur klassischen Kodifikation der biirgerlichen Frei-
heitsrechte, gegen deren Verletzung jeder Burger jedes Mitgliedstaats vor
einem wenigstens in seiner letzten Instanz iibernationalen Gerichtshof
Klage erheben kann. Wohl ist dieses vorbildhafte Modell bald vom aktivi-
stischen Kern einer europaischen Wirtschaftsgemeinschaft in den Schatten
geruckt worden, die erfolgreich das Firmenschild «Europa» fiir sich in
Anspruch genommen hat; und ein wiederum anderes Europa, das mit Ein-
schluss der «in Europa prasenten Machte» von Alaska ostwarts bis Kam-
tschatka reicht, begab sich auf die Suche nach «Sicherheit und Zusammen-
arbeit»; die dafiir einberufene Konferenz hat sich 1975 feierlich in Per-
manenz erklart, die von allen Staatsoberhauptern feierlich unterzeichnete
«Schlussakte von Helsinki» weiter zu betreuen und zu entwickeln. In dieser
Schlussakte ist neben dem widerspruchsvollen Zwillingsprinzip von
Selbstbestimmung und Unverletzlichkeit der Grenzen auch das grundle-
gende natiirliche Menschenrecht des Hugo Grotius, die Bewegungsfreiheit
der Menschen und Ideen, wenigstens zum internationalen Postulat und
damit zu einem diplomatischen Instrument geworden, auf das sich interna-
tionale Organisationen und sogar Dissidente beziehen konnen. Ein ameri-
kanischer Prasident, der freilich wenig Fortiine hatte, erhob diese Men-
schenrechte in seiner Antrittsbotschaft 1977 zum Priifstein und Massstab
der amerikanischen Aussenpolitik. So wird das human right zur geologi-
schen Schichtung,.



MENSCHENRECHTE 209
Triumph des Marktes

Doch Amerikas Geschift ist das Geschaft. Die mit erstaunlicher Weit-
sicht und grosszugigen Startkrediten nach 1946 eingeleitete Wiederankur-
belung eines leidlich freien Handels durch die einzige Grossmacht, die bei
Kriegsende auch materiell nicht in Triimmern lag, erlaubte es dem west-
europaischen Rumpfkontinent, erneut in eine Welthandelsara einzutreten,
die nach dem Jahre Null von Wundern zu Wundern fortschritt. Im Maschi-
nensaal der weltwirtschaftlichen Nachkriegsplanung war auch Lord Key-
nes am Werk, der Roosevelt nur um ein Jahr tiberlebte, dessen Biiste aber
dann vierzig Jahre lang auf dem Direktionspult der Weltbank stand; doch
auch er und seine besten Schiiler hatten stets noch ihren belachelten
Ahnen Adam Smith im abgelegten Schulsack aufbewahrt. Sie wussten, wie
widerspruchsvoll die innere Logik des von keiner offentlichen Gewalt
behiiteten Marktes im Wealth of Nations beschrieben ist: Er funktioniert
eigentlich nicht dank, sondern trotz der massgebenden Marktteilnehmer;
nicht dank der «Geschaftsleute und Fabrikanten», deren Smith nicht drei
oder vier zusammenkommen sieht, ohne dass sie sich als Kartell gegen
Markt und Publikum verschworen und nach Protektion und Intervention
rufen; er funktioniert aus sich selbst dank der ihm innewohnenden Markt-
mechanismen, trotz der Interessenkliingel und gegen ihren standigen Hang,
ihre Marktpositionen gegen den freien Wettbewerb abzuschirmen; und wie
Rousseaus freien Biirger muss «man» — eine externe Instanz der volonté
générale seiner Biirger, der Konsumenten — auch Smiths freien Markt
«zwingen, frei zu sein».

Diese Selbstzerstorungstendenz des Marktes war eigentlich immer am
Werk, doch iibermachtig war sie erst nach 1914 im Biindnis mit der organi-
sierten Kriegswirtschaft geworden, die sich als Verordnungsapparat in der
zerrutteten Nachkriegszeit perpetuierte und uber die Grosse Krise, in
Planwirtschaft und New Deal, endlich wieder zu Wirtschaftskrieg und all-
umfassender Kriegswirtschaft steigerte. «Auf die Dauer» hat sich nun
erwiesen, dass diese Tendenz umkehrbar ist. Adam Smiths einfacher
Markt, der aus Arbeitsteilung und Tausch hervorgeht, hat auch die inne-
wohnende Tendenz zur spontanen Wiedererstehung aus jedem Trummer-
feld, je nach politischem Umfeld als «Wirtschaftswunder» oder als Kiim-
mergewachs, wie ein Unkraut, das nicht umzubringen ist. Smith hatte
recht, als er im Tauschgeschaft die erste sich selbst Spielregeln setzende
wechselseitige Beziehung zwischen sich sonst gegenseitig fremden Men-
schen sah, die sich eigengesetzlich weiter entfaltet, wenn «man» sie nur
gewahren lasst; und Lenin hatte recht, wenn er in jedem Dorfmarkt den
Kapitalismus als ansteckendes Ubel keimen sah. Auch in jedem Schleich-,
Schwarz- oder Schattenmarkt und in jeder korrumpierbaren Biirokratie



210 MENSCHENRECHTE

kommen Angebot und Nachfrage schliesslich liber den Preismechanismus
zur Ubereinstimmung, und der Preis wird, wenn nicht in Geld, so in Miihe,
Zeit, Schlangestehen und trostloser Hoffnungslosigkeit bezahlt; und keine
Militarisierung der Wirtschaft, die — nochmals ein Lenin-Zitat — das Geld
durch die Rationierungskarte ersetzt, ist ihm «auf die Dauer» gewachsen,
auch wenn sie die Welt eroberte. Nichts ist so demokratisch wie das
Unkraut. Nirgends ist die Wechselhaftigkeit des Zeitgeistes erstaunlicher
als im Triumph des «Marktes» nach einem Jahrhundert fast einhelliger
intellektueller Verachtung. Niemand hatte sich noch vor anderthalb Jahr-
zehnten traumen lassen, dass im zentralen Reich des real existierenden
Sozialismus, in dem einst jede Form von freiem Austausch durch totales
Staatsmonopol, Zuweisungswirtschaft und totalen Terror ausgerottet
wurde, heute auf allen Rednertribinen nach Liberalisierung, Demokrati-
sierung, Marktwirtschaft und sogar nach Pluralismus gerufen wird. Der
Sozialismus beginnt einem Ideal des Kapitalismus mit menschlichem Ant-
litz nachzustreben. Adam Smiths Modell einer Tauschgesellschaft ohne
Gesellschaftsvertrag hat sich als das erfolgreichste aller Vertragsmodelle
erwiesen. Und jede Kummerform freien Marktes gibt der individuellen
Freiheit eine Chance, die sie sonst nicht hat.

Die Wirtschaftsgemeinschaft des freien Europa, die sich nun einfach die
Europaische Gemeinschaft nennt, ist keine Kuimmerform der Marktwirt-
schaft. Thre Mitgliederzahl hat sich seit dem Grindungsvertrag von Rom
verdoppelt, und die Beitrittskandidaturen erstrecken sich nach Anatolien
und dem Maghreb. Diese Europaische Gemeinschaft, die 1957 als Notge-
meinschaft eines Rumpfkontinents einer ganzlich anderen raumlichen
Zukunftsvision entsprungen war, hat sich in ithren Metamorphosen keine
territorial offene Bundesverfassung wie einst die der dreizehn Vereinigten
Staaten von Amerika zu geben vermocht, weil sie nur einen verbarrika-
dierten Osten und keinen wilden Westen hatte, und sie war durch ihre kon-
stitutionelle und geographische Unbestimmtheit lange innerlich blockiert.
Nun haben sich ihre versammelten Staatsoberhaupter 1985, einem inne-
ren Handlungszwang gehorchend, in einer voluntaristischen «Einheitli-
chen Europaischen Akte» zum Salto mortale iiber ihren eigenen Schatten
und uber alle institutionellen Hindernisse hinweg entschlossen und ihre
ganze Existenz auf den Markt und allein auf den Markt gesetzt. Durch die
zwar nicht legal verbindliche, aber inbriinstig ernstgenommene ultimative
Fristsetzung fiir die volle Verwirklichung des nach innen vollkommen ein-
heitlichen Freihandelsraums setzten sie sich selbst unter Vollzugszwang:
durch die von der Vollzugskommission in Briissel unerbittlich aus der
«Einheitlichen Akte» deduzierten fiskalischen, monetaren, reglementari-
schen, sozial- und wirtschaftspolitischen Implikationen und Konsequen-
zen sollen bis Ende 1992 die zwolf Staaten der Gemeinschaft zu leeren



MENSCHENRECHTE 211

Hohlformen oder verblassenden Emblemen eines ohne Konstituante und
ohne Konstitution sich selbst ordnenden Marktes werden. Das ist die
Erfullung einer Utopie, wie sie auch die radikalsten Freihandelsideologien
des 19.Jahrhunderts nicht zu ertraumen gewagt hitten: das spurlose Auf-
gehen der Grenzen der Staaten und der biirgerlichen Gesellschaft in einer
Eigengesetzlichkeit des Marktes, in dem Adam Smith freilich eher ein
Merkantilsystem von korporativen Interessen, multinationalen Lobbies
und reglementierenden Behorden wiedererkennen wiirde. Und am Ende
dieses Jahrhunderts, das so viele Utopien blithen und zugrunde gehen sah,
stunde das vollig Unerwartete: der staatsfrei real existierende Kapitalis-
mus. Hier ist, fir diesen Augenblick der nahenden Jahrtausendwende, der
Zeitgeist als Prinzip Hoffnung am Werk.

Utopiedefizit

Als nach dem grossen Veitstanz und seinen unmittelbaren Nachfolge-
krisen die durch Schaden klug gewordenen Diagnostiker Bilanz zu ziehen
versuchten, war ihr fast einhelliges Urteil, dass die Zeit der Diesseitsreli-
gionen, der Ideologien und der Utopien abgelaufen sei. Diese Abrechnun-
gen, die alle den Buchtitel «Das Ende der Ideologien» abwandelten,
erschienen in den Jahren vor dem neuen, physisch freilich harmloseren
Veitstanz von 1968, dessen geisteswissenschaftliche Protagonisten zwar in
ihrem ideologischen Traumwandel ausgerechnet bei Karl Marx festen Halt
zu finden meinten — dem denkbar ungeeignetsten Ahnherrn, der Ideolo-
gie einfach als «falsches Bewusstsein» und «utopischen Sozialismus» als
kleinbiirgerliche Schwarmgeisterei definiert hatte —, deren Radau aber vor
allem ein Aufstand gegen die Perspektive der unendlichen Unabanderlich-
keit einer nur markt- und bilanztechnisch determinierten Gesellschaft war.
Der Aufruhr hat fast nur Graffiti — darunter so treffende wie die Kurzbio-
graphie métro-boulot-dodo —und ein abgriindiges Utopiedefizit hinterlas-
sen. Die meisten haben damit zu leben gelernt. Die Konjunkturen wechseln
schnell und unvorhersehbar. Zur Zeit ist es wahr, dass die Menschenrechte
hoch im Kurs stehen, wenn auch vor allem in Form von vehementen Pro-
testkundgebungen von Menschenrechtsorganisationen gegen weltweit
grassierende Menschenrechtsverletzungen, die damit als standige Rubrik
neben Ungliicksfallen und Verbrechen in den Informationsverschleiss der
Massenmedien eingegangen sind: man mag darin einen Trost und einen
Fortschritt sehen. Es ist sogar wahr, dass manche fast burgerliche Tugend
wieder Aufwind hat, wire es auch als Furcht vor einer Pandemie eines
neuen «Lohns der Siinde», und mit sichtlicher Verlegenheit empfehlen
Weltgesundheitsorganisation und Gesundheitsbehorden den Nachkom-



212 MENSCHENRECHTE

men der permissive generation des alten Malthus moral restraint. All dies
hat keinen Ort in einer gesellschaftlichen Ordnung; es ist nicht einmal
Information im eigentlichen Wortsinn von «Unterrichtung» oder gar «Bil-
dung», sondern nur im Sinn eines elektronischen output oder eines media-
tischen spot. «Die haufige Wiederbesinnung auf die fundamentalen Prinzi-
pien», ohne die sich gemass der Bill of Rights von Virginia kein freier Staat
erhalten kann, scheint somit einigen Sekten und Eiferern uberlassen zu
bleiben. Die Prinzipien als Anfangsgriinde jeden politischen Denkens und
als Prinzipien des Moglichen auch jeder rationalen Utopie rotieren als
Bewusstseinsfetzen beliebig um die ihrerseits wechselnden Achsen kurz-
atmiger ad hoc-Philosopheme, und niemand kann mit Gewissheit sagen,
ob wir uns in Gravitation auf neue Prinzipien, im Zustand der Turbulenz,
der Schwerelosigkeit oder des freien Falls befinden.

Das zur Zeit allein aktive Prinzip Hoffnung des freien Marktes wirkt
autonom als permanente «schopferische Zerstorung» in Okonomie,
Gesellschaft und Umwelt. Doch oikos, das Stammelement der heute wohl
meistzirkulierenden Gemeinplitze, heisst in Okonomie, Okologie und
Okumene dasselbe: Haus, Hauslichkeit, Heimat. Dem Prinzip Hoffnung
des homo faber (und consumptor) tritt in seiner zur Baustelle gewordenen
Welt unvermutet das Prinzip Heimweh entgegen — Heimweh nach Natur,
Heimat, Kinderglauben, Geheimnis. Beide Prinzipien sind in jeder Psyche
vorhanden und kampfen um ihre Geltung.

! Hier spricht ein Laie im vollen Be-
wusstsein seiner Inkompetenz iiber eine
Domine des komparativen Rechts, die
ihrerseits in lauter Spezialgebiete aufge-
splittert ist. Doch geht es hier um einen lin-
guistischen Tatbestand, der sich auch in den
Geschichtswissenschaften, in der Philoso-
phie und sogar in der Linguistik bemerkbar
macht. Der gute Ubersetzer behilft sich da-
mit, dass er je nach Kontext dasselbe Wort
einmal so und einmal anders iibersetzt, und
schafft damit im einzelnen Ordnung, indem

er Sinnzusammenhange zerreisst. Zur Pro-
blematik sei hier auf zwei ganz entgegenge-
setzte «Riickblicke im Zorn» verwiesen:
Gustav Radbruch (7 1949). Der Geist des
englischen Rechts, Heidelberg 1949, und
Carl Schmitt (T 1985), Der Nomos der Erde
im Volkerrecht des Jus Publicum Euro-
pacum, Koln 1950. — Die im folgenden an-
gefilhrten Deklarationen und «Charten»
sind in jeder einschldgigen Sammlung inter-
nationalen Rechts zu finden.



	Die Menschenrechte, seither : Prinzipien als Bewusstseinsfetzen

