
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 69 (1989)

Heft: 3

Artikel: Die Menschenrechte, seither : Prinzipien als Bewusstseinsfetzen

Autor: Lüthy, Herbert

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-164666

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-164666
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Herbert Lüthy

Die Menschenrechte — seither

Prinzipien als Bewusstseinsfetzen

Dieser Aufsatz ist der dritte und letzte Teil des Essays «Tugend und Menschenrechte, Zur
Topologie politischer Begriffssysteme», der bei Benziger, Zürich, erscheint. Der erste und
umfangreichste Teil, eine überarbeitete Fassung der Antrittsvorlesung des Verfassers an der
Universität Basel (erschienen bei Helbing und Lichtenhahn, Basel 1974) stellt den Weg der
Menschenrechte von Amerika nach Frankreich dar, mit einem Blick auf die Republik Genf;
der zweite Abschnitt führt vom «rauschgiftsüchtigen Verbrauch von Tugend und Menschenrechten»

zu Napoleons Feld- und Beutezügen. Im hier folgenden Abschnitt, der bis zur Gegenwart

führt, stammen Titel und Untertitel von der Redaktion, die im Text geringe Kürzungen
vorgenommen hat.

Europa hat spät, schmerzlich und immer noch unzulänglich, auch im
europäischen Bewusstsein aufgehört, das Gravitationszentrum des Erdballs

zu sein. Die Sprache, in der heute international Verträge, Programme
oder Geschäftsbriefe formuliert, Gedanken oder Spots universalisiert werden,

ist in irgendeiner Form das Englische, und wäre es Pidgin EngUsh
oder das Volapük der Bankenwelt. Das hat — von den immer noch
kulturgebundenen Tugenden nicht zu sprechen — seine unabsehbaren Folgen
auch für die Menschenrechte. Im deutschen Sprachraum, der sich des

alleinigen Besitzes dieses zwittrigen Universalbegriffes «Mensch» rühmen
darf, hat anscheinend niemand eine Veränderung bemerkt: die Welt der
Begriffe ist intakt geblieben, und nach dem Untergang allen Rechts und
aller Menschlichkeit hat das deutsche Grundgesetz 1949 in vorbildlicher
Kodifikation die klassischen Menschen- und Bürgerrechte unveräusserlich
und unverletzlich in ihre Grundrechtserklärung aufgenommen; es war
nach millionenfachem Mord auch höchste Zeit. Nach anderthalb Jahrhunderten

von Verfassungsprovisorien, die sich meist mit der Organisation der
Gewaltenteilung begnügten, setzte die französische Vierte Republik 1946
in feierlicher Bekräftigung der ewigen Prinzipien die Droits de l'homme et
du citoyen wieder in Kraft, und auch in der Fünften hat weder Verfassung
noch Sprachgebrauch an den droits de l'homme gerüttelt. Aber in der
englischen Sprache und in der angelsächsischen Welt sind die rights ofman nur
noch ein historischer Begriff, der in historischen Urkunden vorkommt; die
Erklärung der Menschenrechte, welche die Vollversammlung der Vereinten

Nationen 1948 einstimmig verkündete, heisst universell Declaration of
human rights, und sie proklamiert neben den klassischen Menschenrech-



MENSCHENRECHTE 205

ten Freiheit, Rechtsgleichheit, Leben und Sicherheit — das ebenso klassische

Recht auf Eigentum wird erst später verklausuliert als «individuell
oder kollektiv» umschrieben — in schönster Redundanz alles vom
ausreichenden Lebensstandard und ärztlicher Betreuung bis zum bezahlten
Urlaub, zum Kunstgenuss und zur vollen Persönlichkeitsentfaltung, kurzum

anstelle des «Strebens nach» das «Recht au/Glück». Zum Schluss wird
ihr im Art. 29 noch die Menschenpflicht beigefügt, die gerechten Anforderungen

der Moral, der Ordnung und der allgemeinen Wohlfahrt in einer
demokratischen Gesellschaft zu erfüllen; womit, für die unterzeichnenden
Staaten unverbindlich, der delikate Begriff der Demokratie doch noch
ganz am Ende eingeschmuggelt ist. Und im revidierten Covenant der
Vereinten Nationen von 1966 ist wieder Wilsons «Recht aller Völker auf
Selbstbestimmung» zum Art. 1 aufgestiegen.

Abschaffung des Schicksais?

Es mag als Wortklauberei erscheinen, wenn man zwischen rights ofman
und human rights eine Begriffsverschiebung feststellt und meint, dass es

nicht dasselbe ist, ob der freie Mensch zum Inhaber positiver Rechte
erklärt wird oder ob Ansprüche auf Leistungen eines Wohlfahrtsstaats als
humanitär gerechtfertige Humanrechte verkündet werden. Man kann auch
bemerken, dass «human» nicht nur besser der Gleichberechtigung von
man und woman entspricht, sondern ein wesentlich mütterlicheres
Verständnis des Rechts ausdrückt: von einer Bill of Rights zu einem
Wohlfahrtsprogramm ist es ein weiter Weg. Man kann sogar anekdotisch auf
den massgebenden Einfluss hinweisen, den die Vorsitzende der vorbereitenden

Menschenrechtskommission, Eleanor Roosevelt, auf diesen Text
ausgeübt hat. Sie war nicht einfach die Witwe und Willensvollstreckerin
des verstorbenen Präsidenten, sondern Politikerin aus eigenem Recht, sie
selbst eine geborene Roosevelt, Nichte jenes andern Präsidenten Theodore

Roosevelt, der 1905 ihr Trauzeuge war und der mit seinen Rough
Riders und seinem dicken Knüppel als ruppiger Vollstrecker von Amerikas

«Als 1948 die Vereinten Nationen eine Charta der Menschenrechte beschlossen, gab es
keine Gegenstimme, jedoch drei Stimmenthaltungen: Südafrika wegen der Apartheid,
Saudi-Arabien, weil dort Sklaverei noch legal war, und der ganze Sowjetblock, dessen

Stimmenthaltung — Eleanor Roosevelt hatte vergeblich an Stalin appelliert — nie
begründet wurde.»

I. F. Stone, The Rights of Gorbachev, New York Review of Book, 16. Februar 1989.



206 MENSCHENRECHTE

Manifest Destiny von der Karibischen See bis jenseits des Pazifiks in die
Geschichte eingegangen ist. Sie hatte als militante Frauenrechtlerin,
Sozialpolitikerin und Humanistin die patrizische Tradition ihres Hauses stets mit
der philantropischen Wirksamkeit verbunden, die ebenfalls amerikanisches

Erbgut ist, und sie redigierte den Entwurf eines neuen universellen
Gesellschaftsvertrags. Aus der Menschheits-Charta der Vereinten Nationen

sprach, wenn auch schon etwas verstört durch das Zerwürfnis innerhalb

ihrer schon wieder berstenden «Einen Welt», nicht nur der amerikanische

Traum, sondern eine letztlich doch naturrechtliche Philosophie von
Staat und Recht, die den unbewusst in römischer Rechtsterminologie
aufgewachsenen Kontinentaleuropäer immer wieder aus der Fassung bringt.
Dieses Naturrecht war in der Präambel von 1776 aufbewahrt und hatte
nicht, wie in Europa, durch die seitherige Geschichte Schaden genommen.

Doch diese Anreicherung der klassischen «bürgerlichen» Freiheitsrechte,

die vom «Staat» nur die Enthaltung von Tyrannei verlangten, mit
sozialen Wohlfahrtsansprüchen entstammte einerseits direkt der Programmatik

des Rooseveltschen New Deal, anderseits der immer noch erhofften
Partnerschaft mit der Sowjetunion, die weniger Freiheiten, aber dafür
offizielle Sozialrechte in Fülle vorzuweisen hatte. Die Ausweitung des New
Deal ins Universelle hatte sich in den Reden und Botschaften des
Präsidenten auf dem Weg zum Eintritt in den Zweiten Weltkrieg vollzogen, und
ihre Rhetorik ist mit den Vier Freiheiten in die Atlantische Allianz und
damit in das Fundament der Vereinten Nationen eingegangen; darunter
die Zwillingsverheissung der «Freiheit von Not» — eigentlich: «von Mangel»

— und der «Freiheit von Furcht», die nur noch der Freiheit von Alter
und Tod bedürfte, um ihrerseits Babeufs Forderung nach Abschaffung des
Schicksals zu erfüllen.

Verschiedene Wege

Der nur nach Osten hin unbegrenzte europäische Subkontinent und die
angelsächsische Welt sind seit dem Ausgang des Mittelalters in Geschichte,
Recht und Philosophie verschiedene Wege zur Neuzeit gegangen und
haben sich auch im regsten Gedankenaustausch meist in den Grundbegriffen

missverstanden. Gewiss hatte und hat Grossbritannien, seit es besteht,
sein schwärendes «irisches Problem», aber es hat dieses Residuum
keltischer Ethnizität erfolgreich von allen europäischen Konflikten ferngehalten

und es schliesslich auf ein konfessionelles Problem reduziert. Und die
neue Kontinentalmacht, die schon in ihrem Namen «Amerika» in aller
Unschuld eine ganze Hemisphäre als ihren Machtbereich postuliert, hat
nie ein Nationalitätenproblem entstehen lassen, sondern als Schmelztiegel



MENSCHENRECHTE 207

durch gemeinsame Sprache und gemeinsames Recht eingeschmolzen oder
ausgemerzt, was immer aus anderer Sprache und Heimat hier einwanderte;

auch das Rassenproblem, diese schmerzliche Wunde aus der Zeit
des Sklavenimports, verspricht in der Reduktion auf ein soziales Problem
lösbar zu werden. Daher vielleicht die missionarische Unschuld, mit der
Wilson 1918 und sein Verehrer Roosevelt 1944 die Nationalitätenprobleme

der Alten Welt mit der Botschaft des Selbstbestimmungsrechts für
alle Nationen, «ob gross oder klein», zu lösen gedachten; beide vertraten
ein Sendungsbewusstsein der «Mov/Zotver-Nation» als Wegbereiterin einer
universellen Befreiungsbewegung, und beide förderten in zwei Etappen
die Zerstückelung der alten Welt- und Vielvölkerreiche. Als hinzunehmende

Begleiterscheinung ist die zweite Nachkriegszeit eine Epoche der
immer brutaleren «ethnischen Bereinigungen» der alten Völkermosaike
Mitteleuropas, des Balkans und des alten osmanischen Reiches und auch
schon der «jungen Staaten» der Alten Welt von Ostafrika bis Südostasien
durch Massendeportationen, Massenflucht und Völkermord geworden.
Die störenden «Minderheiten» werden aus den Bevölkerungskarten ausgemerzt.

In der Begrifflichkeit der neuen Weltordnung, die keine Völker,
sondern nur Leute, people, kennt, gibt es dafür keine Kategorie.

Die angelsächsische Welt ist von der europäischen Geschichte seltsam
unberührt gebheben, auch wenn die Mutter England widerwillig der
Gravitation nach dem Kontinent folgt. Durch die Geschichte der ganzen
Staatenwelt des alten Kontinents ziehen sich immer wieder tiefe geologische
Brüche, Verlagerungen und eigentliche Zusammenbrüche staatlicher und
rechtlicher Kontinuität, und in der Hassliebe ihrer Erbfeindschaften und
Zweckallianzen haben sie eine Tendenz der Begrifflichkeit entwickelt, die
Macht und Recht nur um so fester zu zementieren suchte. Die angelsächsische

Welt ging durch diese fünf Jahrhunderte in voller Rechtskontinuität,
die auch durch die Trennung der dreizehn Kolonien vom Mutterland nicht
gebrochen wurde. Der im reifen europäischen Staats- und Völkerrecht
ausgebildete Begriff des modernen «Rechtsstaats» lässt sich in keiner seiner

Komponenten sinnvoll ins Englische übertragen: «Der Staat» ist ein

ganz unenglischer Kollektivbegriff, Ausdruck eines auf seiner Unabänderlichkeit

beharrenden status quo, dessen steinerne Geschlossenheit jenseits
des Wassers sich in der breiten Palette von Souveränität, Krone, Regierung
und Verwaltung verhert; und «das Recht» ist als «rights» nur eine Aufzählung

von einzelnen, in sich unzusammenhängenden Rechten und Freiheiten.

Ihr aller Oberbegriff ist das majestätische Kollektivum «the Law»,
diese scheinbar um logische Kohärenz unbekümmert sedimentierte
geologische Schichtung von halbverschollener Überlieferung, tradiertem
Gewohnheitsrecht, Kanzleirecht, richterlichem Fall- und Spruchrecht,
Patenten der Krone und Akten des Parlaments, Präjudiz- und Analogie-



208 MENSCHENRECHTE

recht, ausufernder Kasuistik autoritativer Kommentare, ausgleichender
equity und bereinigender Obsoleszenz, von Magna Chartaüber alle writs of
habeas corpus und Bills of Rights, eine ohne verbindliche Kodifikation
«gewachsene» Praxis des process of law. Die Tendenz der in dieser Kontinuität

wurzelnden Begrifflichkeit ist, das Gewachsene weiter wachsen zu
lassen. Benthams irritierter Zwischenruf in der Sprachverwirrung der
Menschenrechtsdiskussion nach 1789 meinte eigentlich zweierlei: die
Banalität, dass Gesetze (laws) nur Kinder des Gesetzes sein können, und
die tiefere Einsicht, dass Freiheitsrechte (rights) nur in der Rechtsordnung,
im Rule of law gründen können. Die inflatorische Menschenrechts-Charta
der Vereinten Nationen könnte dann als wunschdenkerisches Quasi-Recht
in missionarisch-pädagogischer Absicht verstanden werden '.

Geologische Schichtung

Im Europarat des westlichen Rumpfkontinents, dieser 1948 zwischen
Enthusiasmus und Angst, zwischen Marshallplan und Prager Fenstersturz
gegründeten, ideell paneuropäischen und territorial offenen Paulskirchenversammlung

ein Jahrhundert nach der Paulskirche, wurden die
Menschenrechte wieder zur klassischen Kodifikation der bürgerlichen
Freiheitsrechte, gegen deren Verletzung jeder Bürger jedes Mitgliedstaats vor
einem wenigstens in seiner letzten Instanz übernationalen Gerichtshof
Klage erheben kann. Wohl ist dieses vorbildhafte Modell bald vom
aktivistischen Kern einer europäischen Wirtschaftsgemeinschaft in den Schatten
gerückt worden, die erfolgreich das Firmenschild «Europa» für sich in
Anspruch genommen hat; und ein wiederum anderes Europa, das mit Ein-
schluss der «in Europa präsenten Mächte» von Alaska ostwärts bis
Kamtschatka reicht, begab sich auf die Suche nach «Sicherheit und Zusammenarbeit»;

die dafür einberufene Konferenz hat sich 1975 feierlich in
Permanenz erklärt, die von allen Staatsoberhäuptern feierlich unterzeichnete
«Schlussakte von Helsinki» weiter zu betreuen und zu entwickeln. In dieser
Schlussakte ist neben dem widerspruchsvollen Zwillingsprinzip von
Selbstbestimmung und Unverletzlichkeit der Grenzen auch das grundlegende

natürliche Menschenrecht des Hugo Grotius, die Bewegungsfreiheit
der Menschen und Ideen, wenigstens zum internationalen Postulat und
damit zu einem diplomatischen Instrument geworden, auf das sich internationale

Organisationen und sogar Dissidente beziehen können. Ein
amerikanischer Präsident, der freilich wenig Fortune hatte, erhob diese
Menschenrechte in seiner Antrittsbotschaft 1977 zum Prüfstein und Massstab
der amerikanischen Aussenpolitik. So wird das human right zur geologischen

Schichtung.



MENSCHENRECHTE 209

Triumph des Marktes

Doch Amerikas Geschäft ist das Geschäft. Die mit erstaunlicher Weitsicht

und grosszügigen Startkrediten nach 1946 eingeleitete Wiederankurbelung

eines leidlich freien Handels durch die einzige Grossmacht, die bei
Kriegsende auch materiell nicht in Trümmern lag, erlaubte es dem
westeuropäischen Rumpfkontinent, erneut in eine Welthandelsära einzutreten,
die nach dem Jahre Null von Wundern zu Wundern fortschritt. Im Maschinensaal

der weltwirtschaftlichen Nachkriegsplanung war auch Lord Keynes

am Werk, der Roosevelt nur um ein Jahr überlebte, dessen Büste aber
dann vierzig Jahre lang auf dem Direktionspult der Weltbank stand; doch
auch er und seine besten Schüler hatten stets noch ihren belächelten
Ahnen Adam Smith im abgelegten Schulsack aufbewahrt. Sie wussten, wie
widerspruchsvoll die innere Logik des von keiner öffentlichen Gewalt
behüteten Marktes im Wealth of Nations beschrieben ist: Er funktioniert
eigentlich nicht dank, sondern trotz der massgebenden Marktteilnehmer;
nicht dank der «Geschäftsleute und Fabrikanten», deren Smith nicht drei
oder vier zusammenkommen sieht, ohne dass sie sich als Kartell gegen
Markt und Publikum verschwören und nach Protektion und Intervention
rufen; er funktioniert aus sich selbst dank der ihm innewohnenden
Marktmechanismen, trotz der Interessenklüngel und gegen ihren ständigen Hang,
ihre Marktpositionen gegen den freien Wettbewerb abzuschirmen; und wie
Rousseaus freien Bürger muss «man» — eine externe Instanz der volonté
générale seiner Bürger, der Konsumenten — auch Smiths freien Markt
«zwingen, frei zu sein».

Diese Selbstzerstörungstendenz des Marktes war eigentlich immer am
Werk, doch übermächtig war sie erst nach 1914 im Bündnis mit der organisierten

Kriegswirtschaft geworden, die sich als Verordnungsapparat in der
zerrütteten Nachkriegszeit perpetuierte und über die Grosse Krise, in
Planwirtschaft und New Deal, endlich wieder zu Wirtschaftskrieg und
allumfassender Kriegswirtschaft steigerte. «Auf die Dauer» hat sich nun
erwiesen, dass diese Tendenz umkehrbar ist. Adam Smiths einfacher
Markt, der aus Arbeitsteilung und Tausch hervorgeht, hat auch die
innewohnende Tendenz zur spontanen Wiedererstehung aus jedem Trümmerfeld,

je nach politischem Umfeld als «Wirtschaftswunder» oder als
Kümmergewächs, wie ein Unkraut, das nicht umzubringen ist. Smith hatte
recht, als er im Tauschgeschäft die erste sich selbst Spielregeln setzende
wechselseitige Beziehung zwischen sich sonst gegenseitig fremden
Menschen sah, die sich eigengesetzlich weiter entfaltet, wenn «man» sie nur
gewähren lässt; und Lenin hatte recht, wenn er in jedem Dorfmarkt den
Kapitalismus als ansteckendes Übel keimen sah. Auch in jedem Schleich-,
Schwarz- oder Schattenmarkt und in jeder korrumpierbaren Bürokratie



210 MENSCHENRECHTE

kommen Angebot und Nachfrage schliesslich über den Preismechanismus
zur Übereinstimmung, und der Preis wird, wenn nicht in Geld, so in Mühe,
Zeit, Schlangestehen und trostloser Hoffnungslosigkeit bezahlt; und keine
Militarisierung der Wirtschaft, die — nochmals ein Lenin-Zitat — das Geld
durch die Rationierungskarte ersetzt, ist ihm «auf die Dauer» gewachsen,
auch wenn sie die Welt eroberte. Nichts ist so demokratisch wie das
Unkraut. Nirgends ist die Wechselhaftigkeit des Zeitgeistes erstaunlicher
als im Triumph des «Marktes» nach einem Jahrhundert fast einhelliger
intellektueller Verachtung. Niemand hätte sich noch vor anderthalb
Jahrzehnten träumen lassen, dass im zentralen Reich des real existierenden
Sozialismus, in dem einst jede Form von freiem Austausch durch totales
Staatsmonopol, Zuweisungswirtschaft und totalen Terror ausgerottet
wurde, heute auf allen Rednertribünen nach Liberalisierung, Demokratisierung,

Marktwirtschaft und sogar nach Pluralismus gerufen wird. Der
Sozialismus beginnt einem Ideal des Kapitalismus mit menschlichem Antlitz

nachzustreben. Adam Smiths Modell einer Tauschgesellschaft ohne
Gesellschaftsvertrag hat sich als das erfolgreichste aller Vertragsmodelle
erwiesen. Und jede Kümmerform freien Marktes gibt der individuellen
Freiheit eine Chance, die sie sonst nicht hat.

Die Wirtschaftsgemeinschaft des freien Europa, die sich nun einfach die
Europäische Gemeinschaft nennt, ist keine Kümmerform der Marktwirtschaft.

Ihre Mitgliederzahl hat sich seit dem Gründungsvertrag von Rom
verdoppelt, und die Beitrittskandidaturen erstrecken sich nach Anatolien
und dem Maghreb. Diese Europäische Gemeinschaft, die 1957 als
Notgemeinschaft eines Rumpfkontinents einer gänzlich anderen räumlichen
Zukunftsvision entsprungen war, hat sich in ihren Metamorphosen keine
territorial offene Bundesverfassung wie einst die der dreizehn Vereinigten
Staaten von Amerika zu geben vermocht, weil sie nur einen verbarrikadierten

Osten und keinen wilden Westen hatte, und sie war durch ihre
konstitutionelle und geographische Unbestimmtheit lange innerlich blockiert.
Nun haben sich ihre versammelten Staatsoberhäupter 1985, einem inneren

Handlungszwang gehorchend, in einer voluntaristischen «Einheitlichen

Europäischen Akte» zum Salto mortale über ihren eigenen Schatten
und über alle institutionellen Hindernisse hinweg entschlossen und ihre
ganze Existenz auf den Markt und allein auf den Markt gesetzt. Durch die
zwar nicht legal verbindliche, aber inbrünstig ernstgenommene ultimative
Fristsetzung für die volle Verwirklichung des nach innen vollkommen
einheitlichen Freihandelsraums setzten sie sich selbst unter Vollzugszwang:
durch die von der Vollzugskommission in Brüssel unerbittlich aus der
«Einheitlichen Akte» deduzierten fiskalischen, monetären, reglementarischen,

sozial- und wirtschaftspolitischen Implikationen und Konsequenzen
sollen bis Ende 1992 die zwölf Staaten der Gemeinschaft zu leeren



MENSCHENRECHTE 211

Hohlformen oder verblassenden Emblemen eines ohne Konstituante und
ohne Konstitution sich selbst ordnenden Marktes werden. Das ist die
Erfüllung einer Utopie, wie sie auch die radikalsten Freihandelsideologien
des 19. Jahrhunderts nicht zu erträumen gewagt hätten: das spurlose
Aufgehen der Grenzen der Staaten und der bürgerlichen Gesellschaft in einer
Eigengesetzlichkeit des Marktes, in dem Adam Smith freilich eher ein
Merkantilsystem von korporativen Interessen, multinationalen Lobbies
und reglementierenden Behörden wiedererkennen würde. Und am Ende
dieses Jahrhunderts, das so viele Utopien blühen und zugrunde gehen sah,
stünde das völlig Unerwartete: der staatsfrei real existierende Kapitalismus.

Hier ist, für diesen Augenblick der nahenden Jahrtausendwende, der
Zeitgeist als Prinzip Hoffnung am Werk.

Utopiedefizit

Als nach dem grossen Veitstanz und seinen unmittelbaren Nachfolgekrisen

die durch Schaden klug gewordenen Diagnostiker Bilanz zu ziehen
versuchten, war ihr fast einhelliges Urteü, dass die Zeit der Diesseitsreligionen,

der Ideologien und der Utopien abgelaufen sei. Diese Abrechnungen,

die alle den Buchtitel «Das Ende der Ideologien» abwandelten,
erschienen in den Jahren vor dem neuen, physisch freüich harmloseren
Veitstanz von 1968, dessen geisteswissenschaftliche Protagonisten zwar in
ihrem ideologischen Traumwandel ausgerechnet bei Karl Marx festen Halt
zu finden meinten — dem denkbar ungeeignetsten Ahnherrn, der Ideologie

einfach als «falsches Bewusstsein» und «utopischen Sozialismus» als

kleinbürgerliche Schwarmgeisterei definiert hatte —, deren Radau aber vor
allem ein Aufstand gegen die Perspektive der unendlichen Unabänderlichkeit

einer nur markt- und bilanztechnisch determinierten Gesellschaft war.
Der Aufruhr hat fast nur Graffiti — darunter so treffende wie die Kurzbiographie

métro-boulot-dodo — und ein abgründiges Utopiedefizit hinterlassen.

Die meisten haben damit zu leben gelernt. Die Konjunkturen wechseln
schnell und unvorhersehbar. Zur Zeit ist es wahr, dass die Menschenrechte
hoch im Kurs stehen, wenn auch vor allem in Form von vehementen
Protestkundgebungen von Menschenrechtsorganisationen gegen weltweit
grassierende Menschenrechtsverletzungen, die damit als ständige Rubrik
neben Unglücksfällen und Verbrechen in den Informationsverschleiss der
Massenmedien eingegangen sind: man mag darin einen Trost und einen
Fortschritt sehen. Es ist sogar wahr, dass manche fast bürgerliche Tugend
wieder Aufwind hat, wäre es auch als Furcht vor einer Pandemie eines

neuen «Lohns der Sünde», und mit sichtücher Verlegenheit empfehlen
Weltgesundheitsorganisation und Gesundheitsbehörden den Nachkom-



212 MENSCHENRECHTE

men der permissive generation des alten Malthus moral restraint. All dies
hat keinen Ort in einer gesellschaftlichen Ordnung; es ist nicht einmal
Information im eigentlichen Wortsinn von «Unterrichtung» oder gar
«Bildung», sondern nur im Sinn eines elektronischen output oder eines
mediatischen spot. «Die häufige Wiederbesinnung auf die fundamentalen Prinzipien»,

ohne die sich gemäss der Bill ofRights von Virginia kein freier Staat
erhalten kann, scheint somit einigen Sekten und Eiferern überlassen zu
bleiben. Die Prinzipien als Anfangsgründe jeden politischen Denkens und
als Prinzipien des Möglichen auch jeder rationalen Utopie rotieren als
Bewusstseinsfetzen beliebig um die ihrerseits wechselnden Achsen
kurzatmiger ad /ioc-Philosopheme, und niemand kann mit Gewissheit sagen,
ob wir uns in Gravitation auf neue Prinzipien, im Zustand der Turbulenz,
der Schwerelosigkeit oder des freien Falls befinden.

Das zur Zeit allein aktive Prinzip Hoffnung des freien Marktes wirkt
autonom als permanente «schöpferische Zerstörung» in Ökonomie,
Gesellschaft und Umwelt. Doch oikos, das Stammelement der heute wohl
meistzirkulierenden Gemeinplätze, heisst in Ökonomie, Ökologie und
Ökumene dasselbe: Haus, Häuslichkeit, Heimat. Dem Prinzip Hoffnung
des homo faber (und consumptor) tritt in seiner zur Baustelle gewordenen
Welt unvermutet das Prinzip Heimweh entgegen — Heimweh nach Natur,
Heimat, Kinderglauben, Geheimnis. Beide Prinzipien sind in jeder Psyche
vorhanden und kämpfen um ihre Geltung.

1 Hier spricht ein Laie im vollen Be- er Sinnzusammenhänge zerreisst. Zur Pro-
wusstsein seiner Inkompetenz über eine blematik sei hier auf zwei ganz entgegenge-
Domäne des komparativen Rechts, die setzte «Rückblicke im Zorn» verwiesen:
ihrerseits in lauter Spezialgebiete aufge- Gustav Radbruch (t 1949). Der Geist des

splittert ist. Doch geht es hier um einen lin- enghschen Rechts, Heidelberg 1949, und
guistischen Tatbestand, der sich auch in den Carl Schmitt (t 1985), Der Nomos der Erde
Geschichtswissenschaften, in der Philoso- im Völkerrecht des Jus Publicum Euro-
phie und sogar in der Linguistik bemerkbar paeum, Köln 1950. — Die im folgenden
anmacht. Der gute Übersetzer behilft sich da- geführten Deklarationen und «Charten»
mit, dass er je nach Kontext dasselbe Wort sind in jeder einschlägigen Sammlung inter-
einmal so und einmal anders übersetzt, und nationalen Rechts zu finden,
schafft damit im einzelnen Ordnung, indem


	Die Menschenrechte, seither : Prinzipien als Bewusstseinsfetzen

