Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift fur Politik, Wirtschaft, Kultur
Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 69 (1989)

Heft: 2

Artikel: Kulturerfahrung und Kulturbewahrung : Ermittlungen tber ein
Spannungsfeld

Autor: Matt, Peter von

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-164664

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-164664
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Peter von Matt

Kulturerfahrung und Kulturbewahrung

Ermittlungen uber ein Spannungsfeld

Das Museum und das Museale

Seien wir ehrlich von Anfang an: alle Schwierigkeiten laufen zusammen
im Museum. Schon das Wort ist beschwerlich. Bald brauchen wir es neu-
tral, bald abschatzig; und das Adjektiv — «museal» — ist meist so eindeutig
verachtlich, dass etwas davon immer auch zurtickfallt auf das Substantiv.
Das Museale ist das Verdachtsmoment an jedem Museum.

Zu fragen ist also nach dem Wesen des Musealen und nach dessen Ver-
haltnis zum Museum.

Dass diese Frage in Stans gestellt wird, hat einen konkreten Hinter-
grund: hier entsteht, unter dem Begriff «Nidwaldner Museum», eine
Gruppe von kulturhistorischen Einrichtungen, die in mancher Hinsicht
reprasentativ sein diirfte fiir die Arbeit der Kulturbewahrung in der
Schweiz und fiir das Spannungsfeld, das sich damit eroffnet gegentiber
einer unmittelbar gelebten Kulturerfahrung.

Das Museale als Verdachtsmoment an jedem Museum — ich bin Philo-
loge, Mitglied einer Zunft, die der seltsamen Meinung front, um die Wirk-
lichkeit zu erfassen, miisse man die Worter untersuchen. In den Wortern
«Museum» wie «museal» stecken nun aber natiirlich die alten Musen, und
so sieht sich der Philologe gezwungen, nach diesen zu fragen und zu erkun-
den, was von ihnen denn noch weiterlebe in unseren musischen und
musealen Museen.

Die Wirklichkeit der alten Musen

In unserem landlaufigen Reden sind die Musen etwas Komisches. Sie
gehoren zu dem Bildungsplunder, der nach dem Schiffbruch einer hoch-
burgerlichen Antikenbegeisterung trimmerhaft an die Ufer der Moderne
geschwemmt wurde. Aber damit kann sich der Philologe nicht zufrieden
geben. Er geht hinter die Bildungswelt des 19. Jahrhunderts zurtick, viel
weiter zurlick bis zu den altesten, nur dunkel tiberlieferten Berichten, und
da stosst er dann bei den Musen auf eine Schar weiblicher Gottheiten —
bald sind es drei, bald sind es neun —, die so gefahrlich wie machtig, so



144 KULTURERFAHRUNG UND KULTURBEWAHRUNG

gewaltig aufbauend wie zerstorerisch sind. Zeus selbst hat die geheimnis-
vollen Frauen gezeugt, und er hatte dabei mehr zu tun als bei seinen sonsti-
gen Eskapaden. Neun volle Nachte lang namlich wohnte er der Titanin
Mnemosyne bei, und sie gebar dann nach einem Jahr die drei oder neun
Musen, hoch oben im Gebirge neben dem Gipfel des Olymp. Dort began-
nen die Tochter schon bald zu tanzen, und sie erfanden den Gesang, die
Musik, die Dichtung — alle Geschicklichkeiten und alle Ekstasen der
Kunst. Wenn sie sangen, blieben die Sterne am Himmel stehen, die Flusse
horten auf zu fliessen, das Meer wurde reglos, die Berge aber begannen vor
Entziicken zu wachsen, und man musste das Gotterross Pegasos ausschik-
ken, damit es mit seinem Stampfen den Helikon daran hinderte, in den
Himmel hineinzustossen. Als die Tochter des Pierus es wagten, die Musen
zum Wettsingen herauszufordern, wurden sie nicht nur sehr rasch besiegt,
sondern zur Strafe auch noch allesamt in Elstern verwandelt. Und einmal
geschah es, dass ein ganzes Volk die Musen singen horte. Es vergass dar-
uber Essen und Trinken, hungerte langsam aus und vertrocknete zu lauter
Heuschrecken. Diese konnen deshalb heute noch singen, ohne essen zu
mussen.

Gefahrlich also sind die Musen in ihrer alten Wirklichkeit, gefahrlicher
noch als die Sirenen. Denn auch diese, die beriihmten Sangerinnen mit
Frauenkopf und Vogelleib und Krallen, haben sich einmal den Wettstreit
mit den Musen angemasst, und auch sie wurden besiegt, und die Musen
rissen ihnen die Schwungfedern aus und steckten sie sich triumphierend
ins Haar. Seither konnen die Sirenen nicht mehr fliegen und sitzen immer
auf ihrer kleinen Insel bei Messina unter den gebleichten Knochen der
Seeleute, die ihrem Gesang und ihren Krallen zum Opfer gefallen sind.
Wenn sich also in unserem Bewusstsein die gefahrliche Dimension der
Kunst mit den Sirenen verbindet — die Romantiker Brentano und Heine
und Eichendorff haben von diesen Sirenen eine deutsche Variante abgelei-
tet, die Lorelei —, dann darf man doch nicht vergessen, dass die Musen
urspriinglich alle Sirenen und Loreleis an Schrecken weit tibertrafen.

Das Doppelgesicht der bewahrten Kultur

Und nun leitet sich also unser Wort «Museum» von diesen Musen her
ab, auf einigen Umwegen zwar, aber unbestreitbar und augenfallig. Spie-
gelt sich darin nicht auch die Doppelgesichtigkeit dessen, was das Wort
bezeichnet? So wie die Musen im heutigen Bewusstsein Bildungsplunder
sind, ein ausgetrocknetes Klischee, das hochstens noch ab und zu einen
mittelmassigen Witz ermoglicht, so lastet auf dem Museum — unabhangig
von allen Besuchererfolgen, unabhéangig vom Treiben internationaler Aus-



KULTURERFAHRUNG UND KULTURBEWAHRUNG 145

stellungsmacher, unabhangig vom Umzug in eine kokette postmoderne
Architektur — der Verdacht, alles Lebendige zu mumifizieren und in
schlechtgeliifteten Sdlen mit dosenden Wartern durchnumeriert zu sta-
peln. Aber so wie die Musen in ihrer mythischen Urspriinglichkeit fur die
ekstatische Wildheit im Hintergrund aller Kunst stehen, fiir das Unbere-
chenbare der Wirkung, fiir die dem Wahnsinn verwandten Zustande der
Schaffenden im schopferischen Akt, so liegt auch in den Dingen, die das
Museum birgt, in den lautlosen Bildern und Geriten und Figuren, eine
lauernde Gewalt, und ihre Ruhe ist nur ein leichter Schlummer, ihre Reglo-
sigkeit die der schlafenden Viper, bei der man hinter der wunderschonen
Zeichnung plotzlich das feine Pochen des lebendigen, kampfbereiten Lei-
bes sieht. Das kann einem zuweilen so heftig bewusst werden, dass man
nicht mehr weiss, schiitzt nun das Museum diese Dinge vor dem alltagli-
chen Leben draussen, oder hat es das alltigliche Leben draussen vor die-
sen Dingen zu schiitzen?

Katalog der brennenden Fragen

Und spatestens hier nun werden alle, die in der Kulturpolitik handfest
engagiert sind, denken: Wovon spricht der eigentlich? Glaubt der wirklich,
das Hauptproblem im heutigen Kulturbetrieb und in der offentlichen Kul-
turforderung seien die Museen? Die brennenden Probleme liegen
anderswo: bei den Alternativen zum Beispiel, die erbittert gegen die Eta-
blierten antreten und einen Teil von deren Budget fordern, das doch schon
fiir diese selbst nicht reicht. Bei den Tanzern ohne Podium liegen die Pro-
bleme und bei den Theatergruppen ohne Biihne, die sich alle vermehren
und vermehren, man weiss nicht wie. Die Probleme liegen bei den Lyrikern
ohne Verlag und den Verlegern ohne Kéaufer, bei den Dramatikern, die
nicht aufgefiihrt, den Auffithrungen, die nicht besucht werden, und bei den
Filmemachern, die mit ihren Drehbiichern unter dem Arm immerzu vor
den Tiiren aller Amter stehen.

Zu den wirklichen Problemen, wird man sagen, gehort die verbindliche
Unterscheidung zwischen Talentierten und Unbegabten. Was fehlt, sind
objektive Kriterien fiir Qualitit und dann die liberzeugenden Argumente,
mit denen einem begeisterten Dilettanten klarzumachen ware, dass er gar
nicht ist, was er so heftig zu sein glaubt. Und selbst wenn man diese Krite-
rien hatte, waren die Probleme noch immer nicht alle beseitigt; denn dann
bediirfte es erst noch einer Begriindung dafiir, warum denn iiberhaupt ein
frohlicher Dilettant und Sonntagskiinstler nicht subventioniert werden
soll. Ist das wirklich demokratisch? Vertragt sich das Kriterium der kiinst-



146 KULTURERFAHRUNG UND KULTURBEWAHRUNG

lerischen Qualitat bei staatlichen Unterstiitzungen tiberhaupt mit den Prin-
zipien der Demokratie? Was geschieht denn, wenn man die Leute befragt,
die Mehrheit der Steuerzahler? Soll man das kreative Tun uberhaupt an
Normen messen und seine Forderung vom Urteil einer sdauerlichen Jury
abhangig machen? Und wenn schon ein Philologe notig sein soll, wird man
sagen, dann nicht zu mythologischen Exkursen, sondern damit er endlich
die giiltigen Definitionen liefert fiir all die Begriffe, die so vielen das tagli-
che Leben schwermachen: alternativ, elitar, etabliert, populdr, populistisch,
bildungsbiirgerlich, kanonisiert, avantgardistisch, traditionell, epigonal,
klassisch, klassizistisch, provinziell, affirmativ, modern, vormodern, post-
modern und postindustriell — von konservativ und progressiv schon gar
nicht mehr zu reden.

Und da kommt einer mit seinem Museum und behauptet, hier sei der
springende Punkt.

Kleine Theorie der kulturellen Erfahrung

Ich bleibe tatsachlich dabei. Ich glaube wirklich, dass sich hinter unse-
rem zwiespaltigen Verhaltnis zu Wort und Sache «Museum» ein Brenn-
punkt aller kulturtheoretischen und kulturpolitischen Diskussionen ver-
birgt.

Dieser Brennpunkt ist die Spannung zwischen dem kulturellen Gegen-
stand und der Erfahrung, die wir mit diesem Gegenstand machen. Alles
Kulturelle hat nur einen Sinn, soweit es eine Erfahrung auslost. Kultur st
Erfahrung, eine spezifische Form von Erfahrung, die gemacht wird im
Zusammenhang mit einem Werk, einem Gegenstand, einer Tatigkeit. Die-
ses Werk, dieser Gegenstand, diese Tatigkeit unterscheidet sich wesentlich
von allem, was zum reinen Gebrauch produziert wird und sich im reinen
Gebrauch vollstandig erschopft.

Ganz grundsatzlich gesprochen gibt es tliberhaupt nur zwei Arten
menschlicher Arbeit: die eine hat zum Ziel, dass wir leben konnen; die
andere hat zum Ziel, dass wir wissen, warum wir leben. Es gibt eine Arbeit,
die produziert das Lebens-Mittel; und es gibt eine Arbeit, die produziert
den Lebens-Sinn. Was immer sich mit dieser beriihrt, nennen wir Kultur.
Die beiden Arbeiten konnen sich gegenseitig durchdringen, grundsatzlich
zu unterscheiden sind sie trotzdem. Auch wenn wir langst dartiber hinaus
sind, Kultur auf das autonome Kunstwerk zu begrenzen und einem verach-
teten Alltag gegeniiber zu stellen, diirfen wir die grundsatzliche Differenz
zwischen dem, was uns hilft zu leben, und dem, was uns hilft zu wissen,
warum wir leben, nicht uibersehen. Solche Produktion von Lebens-Sinn



KULTURERFAHRUNG UND KULTURBEWAHRUNG 147

geschieht nicht direkt, nicht als Formulierung von Weisheiten und Sprii-
chen, sondern sie geschieht dadurch, dass einer Sache die Potenz verliehen
wird, Erfahrung auszulGsen, die spezifisch kulturelle Erfahrung. Diese ist
momenthaft und aussersprachlich; ich mochte sie bezeichnen als ein plotz-
liches Erleben von Sinn und Welt-Zusammenhang. Eine winzige Explo-
sion von Sinn, das ist der Kern aller kulturellen Erfahrung. Sie vollzieht
sich bald schreckhaft und bald besanftigend, bald vor einem Men-
schenkopf des Francis Bacon und bald vor einem Anker-Miadchen. Allein
schon angesichts eines alten Werkzeugs kann ich die Erfahrung machen
oder eines modernen Industrie-Produkts, das zwar ganz in seinem Zweck
aufzugehen scheint, aber in seiner Form ein Moment freier Setzung auf-
weist, welches mich beriihrt und welches ich erkenne als Ergebnis jener
andern Arbeitsweise des Menschen, der Kultur-Arbeit. Und moglicher-
weise ereignet sich vor dem gewohnlichen Ding die heftigere Entfaltung
von Sinn als vor einer Veranstaltung in Marmor oder Bronze. Solche Sinn-
Erfahrung vor dem kulturellen Gegenstand — ein plotzliches Gefiihl fur
den Ort, wo man steht, wo man herkommt und worauf man zugeht — wird
durch keine Interpretation je vollstindig in Worte umgesetzt. Anderseits
aber ist es so, dass Erklarung und Erlauterung die Erfahrung oft erst
ermoglichen und den Zugang auftun zu etwas, das uns sonst verschlossen
bleibt wie eine glatte Tiir. Einer der verbreitetsten und folgenschwersten
Irrtumer ist ja die Meinung, der kulturelle Gegenstand miisse seine Wir-
kung automatisch auslosen, sobald man ihm nur gegeniibertrete. So ein-
fach sind die Gesetzmassigkeiten der kulturellen Erfahrung nicht.

Das Museale und das Avantgardistische — der Uberdruss und die Wut

Ich greife nochmals zuriick auf die Kategorie des Musealen. Worauf
beruht das Abschatzige dieses Begriffs? «Museal» meint nichts anderes als
eine kulturelle Gegebenheit, der gegeniiber unsere Erfahrung erloschen
ist. Da prasentiert sich etwas als ein Medium von Sinn — aber es geschieht
nichts dieser Art. Vielmehr regt sich in uns ein merkwiirdiges Gefiihl des
Uberdrusses, einer fast korperlichen Abneigung. Das ist zu beachten. Wir
bleiben nicht einfach gleichgiiltig. Und bei genauem Zusehen zeigt sich:
dieser Widerwille vor dem krass Musealen ist die Enttauschung dariiber,
dass das andere ausbleibt, jenes erregende Ereignis plotzlicher Sinnfin-
dung in der echten kulturellen Erfahrung.

Was sich so vor dem erloschenen kulturellen Gegenstand als dumpfer
Uberdruss dussert, das manifestiert sich vor dem noch ginzlich unvertrau-
ten als Wut. In dieser Weise verhalt sich das Museale zum Avantgardisti-
schen. Der Uberdruss dort und die Aggressivitit hier sind miteinander



148 KULTURERFAHRUNG UND KULTURBEWAHRUNG

verwandt. Beide Male scheitert die kulturelle Erfahrung, aber beim
Musealen konnen wir das Scheitern achselzuckend der Sache zuschieben,
beim Avantgardistischen empfinden wir es als Arroganz der Urheber oder
als unser eigenes geheimes Versagen. Die Aggressivitat gegenuber dem
unvertrauten kulturellen Produkt, jene Wut, die in breiten Kreisen ausbre-
chen kann, wenn es um kiithne Kunst im 6ffentlichen Raum geht, hat nichts
mit Dummbheit zu tun und nichts mit reaktionarer Sturheit, allerdings auch
nichts mit gesundem Volksempfinden, sondern sie ist ein regularer Vor-
gang im Gesamtsystem der kulturellen Erfahrung.

Wenn wir das Museale so dem Avantgardistischen gegeniiberstellen, die
erloschene Kunst der unvertrauten, dann zeigt sich, dass es eine Zone gibt,
wo alle Probleme gelost scheinen: das Vertraute und Bekannte. Aber
gerade hier ist auch der Ort der grossten Selbsttauschung. Wenn sich nam-
lich vor dem Vertrauten die kulturelle Erfahrung so spielend ereignet, lasst
das allzuleicht vergessen, dass auch in dieser Sache einst jemand die harte
Arbeit des Vertrautmachens leisten musste.

Wie hat man in der Schweiz noch in den 50er Jahren Paul Klee attak-
kiert, und wie noch in den 60er Jahren Alberto Giacometti! Wie hat sich
der Zircher Stadtprasident 1964 offentlich entschuldigen miissen, weil er
Tinguelys Heureka weit draussen in einem Park aufstellen liess — und
heute ist sie zum Teddy-Bar der Ziircher geworden.

Die gesellschaftliche Dimension der kulturellen Erfahrung

Nun habe ich da eine schone Reihe hingesetzt: das Museale — das Ver-
traute — das Avantgardistische. Und man konnte denken, es folge sich dies
immer schon aufeinander und ziehe der Reihe nach vorbei wie die Masten
vor dem Eisenbahnfenster. Ware dem so, dann gabe es weniger Probleme
mit den kulturellen Reizwortern, die ich aufgezahlt habe. Dann ware das
«Alternative» einfach das noch Unvertraute auf dem Weg zum Vertraut-
sein, das «Etablierte» ware das Vertraute auf dem Weg zum Musealen, und
auch alle andern Worter konnte man irgendwie in dieses Schema herein-
holen. Aber es geht leider nicht. Es gibt Avantgardistisches, das nie ver-
traut wird, und Museales, das nie vertraut war, und es gibt Vertrautes und
Altbekanntes, das gegen alle Musealisierung frohlich gefeit erscheint.

Um der sauberen Ordnung meiner Begriffe willen habe ich bisher etwas
unterschlagen: die zweite Dimension der kulturellen Erfahrung, ihren
gesellschaftlichen Aspekt. Ich habe immer nur vom isolierten Einzelnen
aus geredet, habe die kulturelle Erfahrung ausschliesslich als das Sinn-
Erlebnis dieses Einzelnen gefasst, der dabei aus seiner Verlorenheit her-
austritt, der in der Begegnung mit der kulturellen Gestalt einen Ort und



KULTURERFAHRUNG UND KULTURBEWAHRUNG 149

einen Standpunkt gewinnt. Angesichts unserer kulturpolitischen Realita-
ten aber zeigen sich die Grenzen eines solchen subjektivistischen Konzepts
rasch genug. Denn wo immer heute kulturpolitische Konflikte sichtbar
werden, sind sie unweigerlich mit der Tatsache verbunden, dass die kultu-
relle Erfahrung gruppenbildend ist. Sie schafft Zusammengehorigkeiten.
Sie stiftet neue Gemeinschaften, und sie stabilisiert die bestehenden. Im
Moment der kulturellen Erfahrung verbindet mich die Intensitat meines
Erlebens mit all denen, die das gleiche empfinden, und trennt mich von
denen ab, die davon nichts wissen wollen. Ich gewinne dabei ganz unreflek-
tiert ein Stiick meiner Identitat als eines gesellschaftlichen Wesens; ich ver-
sichere mich meiner Zugehorigkeit zu meinen sozialen Gruppen und
Schichten.

Dieses Phanomen ist in der heutigen Jugendkultur eklatant. Das Identi-
tatsbewusstsein ganzer Generationen lauft heute iiber Musikerfahrungen,
und tber Musik kommt auch das Zusammengehorigkeitsgefuhl und die
Abgrenzung zwischen den kleineren Gruppierungen der Jugendlichen
zustande. Die Bezeichnungen fiir musikalische Richtungen sind haufig
auch die Namen fiir einen kollektiven Lebensstil: Heavy Metal, Disco,
Country ... Und auch das Entziicken des Opern-Publikums nahrt sich ja
nicht nur aus Verdis Genie und Pavarottis hohem C, sondern auch aus dem
angenehmen Gefiihl, unter Gleichgesinnten und Gleichrangigen wohlauf-
gehoben dazusitzen.

Dieser gemeinschaftsbildende Effekt der kulturellen Erfahrung wird
immer wieder iibersehen, nicht zuletzt, wenn tiber alternative und eta-
blierte Kultur diskutiert wird. Da ereifert man sich tiber den Wert der
Werke — Beethoven vs. Michael Jackson —, und in Wahrheit geht es um
die Schwierigkeit, in der heutigen Gesellschaft iiberhaupt noch einen Ort
der sozialen Geborgenheit zu finden. Aber weil alle so tun, als stehe nur
das Kunstwerk zur Debatte, nicht dessen sozialpsychologische Funktion,
reden sie alle immer so lautstark aneinander vorbei.

Es bleibt also festzuhalten: Jene winzige Explosion von Sinn im Augen-
blick der kulturellen Erfahrung ist immer auch ein Schub gesellschaftli-
chen Zugehorigkeitsgefiihls und sozialer Abgrenzung. Dabei ist es nicht
nur so, dass die kulturelle Erfahrung mich meines gesellschaftlichen Ortes
versichert. Auch das Umgekehrte gilt: es ist der gesellschaftliche Ort, der
mich kulturell iiberhaupt erst erfahrungsfihig macht.

Kultur und Regionalitit

Unter diesen Aspekten konnte man nun jede kulturpolitische Konflikt-
zone analysieren, die gegenwartig Aufsehen macht. Die Ereignisse in den



150 KULTURERFAHRUNG UND KULTURBEWAHRUNG

grossen Stadten, die Stadtgirtnereien und Zaffarayas, die Reithallen,
Roten Fabriken und BOA-Hallen scheinen sich vordringlich anzubieten.
Ist nicht hier am besten zu studieren, wie die epidemische Einsamkeit
unserer Gesellschaft zu neuen Gemeinschaften fithrt und wie daftir das
kulturelle Werk, sein Schaffen und Erleben, ganz unabdingbar ist? Das
Lautstarkste ist aber nicht immer auch das Allerwichtigste, und die
Schweiz besteht nicht nur aus Stadten. Wenn die Dynamik der kulturellen
Erfahrung heute in den Kulturkonflikten der grossen Stadte besonders
spektakular zu Tage tritt, so liegt sie doch um nichts weniger auch all dem
zugrunde, was an kultureller Arbeit in den Regionen der ganzen Schweiz
geschieht. Regionalitat der feingliedrigsten Art ist ein uiiberragendes Cha-
rakteristikum unseres Landes. Diese Regionalitat pragt das Erleben und
Denken der Bevolkerung in einer Weise, die durch die Ansiedlung der
grossen Medien in den Stadten zwar verdeckt wird, nicht aber aus der Welt
geschafft und vielleicht nicht einmal beeintrachtigt. Das grossraumige
Zusammengehorigkeitsbewusstsein in der Schweiz ist in den letzten Jahr-
zehnten zusehends zerfallen. Von einer Wiederkehr des begeisterten
gesamtnationalen Kulturempfindens, wie es die Kriegsjahre pragte und
noch lange nachwirkte, kann weit und breit keine Rede sein. Das Jahr 1991
diirfte uns das nochmals deutlich unter die Nase reiben. Das Nationale hat
es heute in dem Masse schwer, in dem das Regionale es leicht hat. Aber
auch in den Regionen selbst scheint die Entwicklung in die Richtung der
immer kleineren Raume zu gehen. Die Innerschweiz mit dem CH91-De-
bakel konnte da ein Beispiel abgeben. Das heisst, dass die kleinraumige,
subtil gekammerte Regionalitat fiir die kulturelle Arbeit, die kulturelle
Erfahrung und also zuletzt die individuelle und gemeinschaftliche Identi-
tatsbildung immer bedeutungsvoller wird. So wie die Mundart trotzig
gegen die Einheitssprache aufsteht — ich kann dartiber nicht nur klagen —,
regt sich tiberall ein vitales Bewusstsein der Regionalitat, mit allen Risiken
des Absinkens ins Kleinkarierte, mit allen Chancen aber auch eines genui-
nen Zusammengehorigkeitsgefiihls.

Diese Regionalitat beruht in der Schweiz auf historischen Strukturen,
die nie so pauschal beseitigt wurden, wie es in vielen Kriegslandern
geschah. Es gibt bei uns keine Regionalitat, die nicht eine historische Tie-
fendimension hatte, und deshalb gibt es keine regionale Kulturarbeit, die
nicht ganz selbstverstandlich das schopferische Bewahren der eigenen
Uberlieferungen miteinschliesst.

So war es, beispielsweise, sehr eindriicklich, wie die politischen Opposi-
tionsgruppen, die sich in den 70er Jahren bildeten, in allen Regionen
sogleich den Anschluss an lokale Traditionen, an halbvergessene Wirklich-
keiten des ortlichen Herkommens suchten, und das oft energischer und
produktiver als die offiziellen Instanzen.



KULTURERFAHRUNG UND KULTURBEWAHRUNG 151
Region ist nicht Provinz, Ziirich ist nicht NY

Flr die Schweiz als Ganzes wird man sagen diirfen, dass sich das
Ineinanderwirken von Kulturerfahrung und Kulturbewahrung heute am
ungebrochensten in den Bereichen einer erlebten Regionalitat abspielt.
Neu ist das nattrlich nicht — aber es gewinnt in der Situation gesellschaftli-
cher Desintegration, mit der wir vielfach konfrontiert sind, einen akuten
Sinn. In der Schweiz war die Region nie «Provinz» im abschatzigen Sinn
des Wortes, nie bloss ein 0des Hinterland der Stadte. Der Schweizer Kul-
turschaffende steht nicht in einer Grundspannung zwischen seiner Region
und Ziirich, sondern in der Spannung zwischen seinem Ort in der Schweiz
und den Weltmetropolen Paris oder New York oder Berlin oder Los
Angeles oder Tokio. Alberto Giacometti lebte aus dem Bezug zwischen
Stampa und Paris, so wie Max Frisch aus dem zwischen Ziirich und New
York lebt oder Peter Bichsel aus dem zwischen Bellach und Berlin — und
Stampa und Bellach und Ziirich riicken unter diesem Aspekt recht nahe
zusammen. Die massgeblichen kulturellen Leistungen der Schweiz sind
regional abgestiitzt, nahren sich aus der Verbindung von eigensinnigem
Regionalismus und unerschrockener Weltlaufigkeit. Amiet auf der
Oschwand, Luginbiihl in Mo6tschwil, Inglin in Schwyz, Gerhard Meier in
Niederbipp, Robert Walser in Biel und Paul Stockli in Stans und Ramuz in
Cully und Meyer-Amden in Amden und Adolf Dietrich am Bodensee und
Otto F. Walter in Solothurn — sie leben nicht in der Provinz, nicht in der
Stadt, nicht auf dem Lande, sondern in einem begriffenen regionalen
Raum, von dem sie wissen, dass er nicht die Welt ist, der ihnen aber einen
Standort gibt dieser Welt gegeniiber. Provinz ist ein Wort, das Verachtung
impliziert. Seiner Region gegeniiber hegt der Kiinstler und Kulturschaf-
fende keine Verachtung, wohl aber — und das dann schon — eine kom-
plexe Mischung von Ironie, Vorbehalten und Anhanglichkeit. In Ironie und
Vorbehalten lebt das Wissen um die Massstabe der Metropolen, in der
Anhanglichkeit das Bewusstsein, festen Boden unter den Fiissen zu haben.

Region als Chance

Regionalitat ist heute in der Schweiz zu einer der lebenswichtigsten For-
men gemeinschaftlicher Identitatsbildung geworden. Das hangt zwingend
ab von einem Spektrum kultureller Erfahrungen, die sich gleichermassen
am Vergangenen wie am Heutigen dieser Regionen entziinden. Solche
Regionalitat ist kein verstocktes Festhalten am Vorgestrigen, sondern eine
eminente Chance fiir das sprach- und konfliktfahige Zusammenleben.
Voraussetzung ist das geschichtliche Bewusstsein und die unablassige



152 KULTURERFAHRUNG UND KULTURBEWAHRUNG

Arbeit der Bewahrung. Die Uberlieferungen miissen gesichert und immer
neu gewonnen werden. Das Bewahrte muss der heutigen Erfahrung
zuganglich gemacht, das heute Erfahrene muss iibergefiihrt werden in
Dauer und Bestand. Das heisst, dass sich die kulturelle Arbeit in der
Region auf eine ganz besondere Weise jener Spannung zwischen dem
Musealen und dem Unvertrauten, dem Erloschenen und dem bedrohlich
Fremden zu stellen hat. Sie muss das Alte aufwecken und das Neue
erschliessen, denn mehr als anderswo ist man hier in Gefahr, sich im Ver-
trauten wohlig einzurichten. Die zwei Gefiihlsreaktionen, von denen die
Rede war: der Uberdruss am Musealen und Wut gegeniiber dem Avant-
gardistischen, konnen als Provokationen therapeutisch eingesetzt werden,
Provokationen, welche die volle Dynamik der kulturellen Erfahrung iiber-
haupt erst in Gang setzen.

Die Musen schlafen nicht. Noch in der schwiarzesten Nacht horten die
alten Griechen ihr fernes Stampfen weit oben am Olymp, wo sie ihre Tanz-
platze hatten. Was wir kulturelle Erfahrung nennen, das konnten sich die
Griechen nicht anders vorstellen als damonisch gelenkt, von gefahrlichen
Gottern geschickt. So sehr hatten sie erlebt, wie man sich dabei ganzlich
verlieren oder liberhaupt erst finden kann. Diesen radikalen Zug in aller
kulturellen Arbeit, dass sie jeden Sinn stiftet, aber auch jeden Sinn in Frage
stellt, sollte man nie ganz vergessen, auch wenn man oft mit guten Griinden
der Meinung sein kann, Kulturforderung in der Schweiz sei nichts als die
Kunst, einen Kuchen so zu verteilen, dass jedes Stiick grosser ist als alle
andern.

(Dieser Vortrag wurde gehalten an der Jahresversammlung der Kantonalen Kulturbeauf-
tragten der Schweiz, 3/4. November 1988 in Stans.)

...fast alle %)é «stehen» auf BAG-Licht!

5300 Turgi 8023 Zurich
056-230111 Konradstr. 58, 01-44 58 44




	Kulturerfahrung und Kulturbewahrung : Ermittlungen über ein Spannungsfeld

