
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 69 (1989)

Heft: 2

Artikel: Kulturerfahrung und Kulturbewahrung : Ermittlungen über ein
Spannungsfeld

Autor: Matt, Peter von

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-164664

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-164664
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Peter von Matt

Kulturerfahrung und Kulturbewahrung

Ermittlungen über ein Spannungsfeld

Das Museum und das Museale

Seien wir ehrlich von Anfang an: alle Schwierigkeiten laufen zusammen
im Museum. Schon das Wort ist beschwerlich. Bald brauchen wir es neutral,

bald abschätzig; und das Adjektiv — «museal» — ist meist so eindeutig
verächtlich, dass etwas davon immer auch zurückfällt auf das Substantiv.
Das Museale ist das Verdachtsmoment an jedem Museum.

Zu fragen ist also nach dem Wesen des Musealen und nach dessen
Verhältnis zum Museum.

Dass diese Frage in Stans gestellt wird, hat einen konkreten Hintergrund:

hier entsteht, unter dem Begriff «Nidwaldner Museum», eine
Gruppe von kulturhistorischen Einrichtungen, die in mancher Hinsicht
repräsentativ sein dürfte für die Arbeit der Kulturbewahrung in der
Schweiz und für das Spannungsfeld, das sich damit eröffnet gegenüber
einer unmittelbar gelebten Kulturerfahrung.

Das Museale als Verdachtsmoment an jedem Museum — ich bin Philologe,

Mitglied einer Zunft, die der seltsamen Meinung frönt, um die
Wirklichkeit zu erfassen, müsse man die Wörter untersuchen. In den Wörtern
«Museum» wie «museal» stecken nun aber natürhch die alten Musen, und
so sieht sich der Philologe gezwungen, nach diesen zu fragen und zu erkunden,

was von ihnen denn noch weiterlebe in unseren musischen und
musealen Museen.

Die Wirklichkeit der alten Musen

In unserem landläufigen Reden sind die Musen etwas Komisches. Sie

gehören zu dem Bildungsplunder, der nach dem Schiffbruch einer
hochbürgerlichen Antikenbegeisterung trümmerhaft an die Ufer der Moderne
geschwemmt wurde. Aber damit kann sich der Philologe nicht zufrieden
geben. Er geht hinter die Bildungswelt des 19. Jahrhunderts zurück, viel
weiter zurück bis zu den ältesten, nur dunkel überlieferten Berichten, und
da stösst er dann bei den Musen auf eine Schar weiblicher Gottheiten —
bald sind es drei, bald sind es neun —, die so gefährlich wie mächtig, so



144 KULTURERFAHRUNG UND KULTURBEWAHRUNG

gewaltig aufbauend wie zerstörerisch sind. Zeus selbst hat die geheimnisvollen

Frauen gezeugt, und er hatte dabei mehr zu tun als bei seinen sonstigen

Eskapaden. Neun volle Nächte lang nämlich wohnte er der Titanin
Mnemosyne bei, und sie gebar dann nach einem Jahr die drei oder neun
Musen, hoch oben im Gebirge neben dem Gipfel des Olymp. Dort begannen

die Töchter schon bald zu tanzen, und sie erfanden den Gesang, die
Musik, die Dichtung — alle Geschicklichkeiten und alle Ekstasen der
Kunst. Wenn sie sangen, blieben die Sterne am Himmel stehen, die Flüsse
hörten auf zu fliessen, das Meer wurde reglos, die Berge aber begannen vor
Entzücken zu wachsen, und man musste das Götterross Pegasos ausschik-
ken, damit es mit seinem Stampfen den Helikon daran hinderte, in den
Himmel hineinzustossen. Als die Töchter des Pierus es wagten, die Musen
zum Wettsingen herauszufordern, wurden sie nicht nur sehr rasch besiegt,
sondern zur Strafe auch noch allesamt in Elstern verwandelt. Und einmal
geschah es, dass ein ganzes Volk die Musen singen hörte. Es vergass
darüber Essen und Trinken, hungerte langsam aus und vertrocknete zu lauter
Heuschrecken. Diese können deshalb heute noch singen, ohne essen zu
müssen.

Gefährlich also sind die Musen in ihrer alten Wirkhchkeit, gefährlicher
noch als die Sirenen. Denn auch diese, die berühmten Sängerinnen mit
Frauenkopf und Vogelleib und Krallen, haben sich einmal den Wettstreit
mit den Musen angemasst, und auch sie wurden besiegt, und die Musen
rissen ihnen die Schwungfedern aus und steckten sie sich triumphierend
ins Haar. Seither können die Sirenen nicht mehr fliegen und sitzen immer
auf ihrer kleinen Insel bei Messina unter den gebleichten Knochen der
Seeleute, die ihrem Gesang und ihren Krallen zum Opfer gefaUen sind.
Wenn sich also in unserem Bewusstsein die gefährliche Dimension der
Kunst mit den Sirenen verbindet — die Romantiker Brentano und Heine
und Eichendorff haben von diesen Sirenen eine deutsche Variante abgeleitet,

die Lorelei —, dann darf man doch nicht vergessen, dass die Musen
ursprünglich alle Sirenen und Loreleis an Schrecken weit übertrafen.

Das Doppelgesicht der bewahrten Kultur

Und nun leitet sich also unser Wort «Museum» von diesen Musen her
ab, auf einigen Umwegen zwar, aber unbestreitbar und augenfällig. Spiegelt

sich darin nicht auch die Doppelgesichtigkeit dessen, was das Wort
bezeichnet? So wie die Musen im heutigen Bewusstsein Bildungsplunder
sind, ein ausgetrocknetes Klischee, das höchstens noch ab und zu einen
mittelmässigen Witz ermöglicht, so lastet auf dem Museum — unabhängig
von allen Besuchererfolgen, unabhängig vom Treiben internationaler Aus-



KULTURERFAHRUNG UND KULTURBEWAHRUNG 145

stellungsmacher, unabhängig vom Umzug in eine kokette postmoderne
Architektur — der Verdacht, alles Lebendige zu mumifizieren und in
schlechtgelüfteten Sälen mit dösenden Wärtern durchnumeriert zu
stapeln. Aber so wie die Musen in ihrer mythischen Ursprünglichkeit für die
ekstatische Wildheit im Hintergrund aller Kunst stehen, für das
Unberechenbare der Wirkung, für die dem Wahnsinn verwandten Zustände der
Schaffenden im schöpferischen Akt, so liegt auch in den Dingen, die das
Museum birgt, in den lautlosen Bildern und Geräten und Figuren, eine
lauernde Gewalt, und ihre Ruhe ist nur ein leichter Schlummer, ihre Reglo-
sigkeit die der schlafenden Viper, bei der man hinter der wunderschönen
Zeichnung plötzlich das feine Pochen des lebendigen, kampfbereiten Leibes

sieht. Das kann einem zuweilen so heftig bewusst werden, dass man
nicht mehr weiss, schützt nun das Museum diese Dinge vor dem alltäglichen

Leben draussen, oder hat es das alltägliche Leben draussen vor diesen

Dingen zu schützen?

Katalog der brennenden Fragen

Und spätestens hier nun werden alle, die in der Kulturpolitik handfest
engagiert sind, denken: Wovon spricht der eigentheh? Glaubt der wirklich,
das Hauptproblem im heutigen Kulturbetrieb und in der öffentlichen
Kulturförderung seien die Museen? Die brennenden Probleme liegen
anderswo: bei den Alternativen zum Beispiel, die erbittert gegen die
Etablierten antreten und einen Teil von deren Budget fordern, das doch schon
für diese selbst nicht reicht. Bei den Tänzern ohne Podium liegen die
Probleme und bei den Theatergruppen ohne Bühne, die sich alle vermehren
und vermehren, man weiss nicht wie. Die Probleme liegen bei den Lyrikern
ohne Verlag und den Verlegern ohne Käufer, bei den Dramatikern, die
nicht aufgeführt, den Aufführungen, die nicht besucht werden, und bei den
Filmemachern, die mit ihren Drehbüchern unter dem Arm immerzu vor
den Türen aller Ämter stehen.

Zu den wirklichen Problemen, wird man sagen, gehört die verbindhehe
Unterscheidung zwischen Talentierten und Unbegabten. Was fehlt, sind
objektive Kriterien für Qualität und dann die überzeugenden Argumente,
mit denen einem begeisterten DUettanten klarzumachen wäre, dass er gar
nicht ist, was er so heftig zu sein glaubt. Und selbst wenn man diese Kriterien

hätte, wären die Probleme noch immer nicht alle beseitigt; denn dann
bedürfte es erst noch einer Begründung dafür, warum denn überhaupt ein
fröhlicher Düettant und Sonntagskünstler nicht subventioniert werden
soll. Ist das wirklich demokratisch? Verträgt sich das Kriterium der künst-



146 KULTURERFAHRUNG UND KULTURBEWAHRUNG

lerischen Qualität bei staatlichen Unterstützungen überhaupt mit den
Prinzipien der Demokratie? Was geschieht denn, wenn man die Leute befragt,
die Mehrheit der Steuerzahler? Soll man das kreative Tun überhaupt an
Normen messen und seine Förderung vom Urteil einer säuerlichen Jury
abhängig machen? Und wenn schon ein Philologe nötig sein soll, wird man
sagen, dann nicht zu mythologischen Exkursen, sondern damit er endlich
die gültigen Definitionen liefert für all die Begriffe, die so vielen das tägliche

Leben schwermachen: alternativ, elitär, etabhert, populär, populistisch,
büdungsbürgerlich, kanonisiert, avantgardistisch, traditionell, epigonal,
klassisch, klassizistisch, provinziell, affirmativ, modern, vormodern,
postmodern und postindustriell — von konservativ und progressiv schon gar
nicht mehr zu reden.

Und da kommt einer mit seinem Museum und behauptet, hier sei der
springende Punkt.

Kleine Theorie der kulturellen Erfahrung

Ich bleibe tatsächlich dabei. Ich glaube wirklich, dass sich hinter unserem

zwiespältigen Verhältnis zu Wort und Sache «Museum» ein Brennpunkt

aller kulturtheoretischen und kulturpolitischen Diskussionen
verbirgt.

Dieser Brennpunkt ist die Spannung zwischen dem kulturellen Gegenstand

und der Erfahrung, die wir mit diesem Gegenstand machen. Alles
Kulturelle hat nur einen Sinn, soweit es eine Erfahrung auslöst. Kultur ist
Erfahrung, eine spezifische Form von Erfahrung, die gemacht wird im
Zusammenhang mit einem Werk, einem Gegenstand, einer Tätigkeit. Dieses

Werk, dieser Gegenstand, diese Tätigkeit unterscheidet sich wesentlich
von allem, was zum reinen Gebrauch produziert wird und sich im reinen
Gebrauch voUständig erschöpft.

Ganz grundsätzlich gesprochen gibt es überhaupt nur zwei Arten
menschlicher Arbeit: die eine hat zum Ziel, dass wir leben können; die
andere hat zum Ziel, dass wir wissen, warum wir leben. Es gibt eine Arbeit,
die produziert das Lebens-Mittel; und es gibt eine Arbeit, die produziert
den Lebens-Sinn. Was immer sich mit dieser berührt, nennen wir Kultur.
Die beiden Arbeiten können sich gegenseitig durchdringen, grundsätzlich
zu unterscheiden sind sie trotzdem. Auch wenn wir längst darüber hinaus
sind, Kultur auf das autonome Kunstwerk zu begrenzen und einem verachteten

Alltag gegenüber zu stellen, dürfen wir die grundsätzliche Differenz
zwischen dem, was uns hilft zu leben, und dem, was uns hilft zu wissen,
warum wir leben, nicht übersehen. Solche Produktion von Lebens-Sinn



KULTURERFAHRUNG UND KULTURBEWAHRUNG 147

geschieht nicht direkt, nicht als Formulierung von Weisheiten und Sprüchen,

sondern sie geschieht dadurch, dass einer Sache die Potenz verliehen
wird, Erfahrung auszulösen, die spezifisch kulturelle Erfahrung. Diese ist
momenthaft und aussersprachhch; ich möchte sie bezeichnen als ein plötzliches

Erleben von Sinn und Welt-Zusammenhang. Eine winzige Explosion

von Sinn, das ist der Kern aller kulturellen Erfahrung. Sie vollzieht
sich bald schreckhaft und bald besänftigend, bald vor einem
Menschenkopf des Francis Bacon und bald vor einem Anker-Mädchen. Allein
schon angesichts eines alten Werkzeugs kann ich die Erfahrung machen
oder eines modernen Industrie-Produkts, das zwar ganz in seinem Zweck
aufzugehen scheint, aber in seiner Form ein Moment freier Setzung
aufweist, welches mich berührt und welches ich erkenne als Ergebnis jener
andern Arbeitsweise des Menschen, der Kultur-Arbeit. Und möglicherweise

ereignet sich vor dem gewöhnhchen Ding die heftigere Entfaltung
von Sinn als vor einer Veranstaltung in Marmor oder Bronze. Solche Sinn-
Erfahrung vor dem kulturellen Gegenstand — ein plötzliches Gefühl für
den Ort, wo man steht, wo man herkommt und worauf man zugeht — wird
durch keine Interpretation je vollständig in Worte umgesetzt. Anderseits
aber ist es so, dass Erklärung und Erläuterung die Erfahrung oft erst
ermöglichen und den Zugang auftun zu etwas, das uns sonst verschlossen
bleibt wie eine glatte Tür. Einer der verbreitetsten und folgenschwersten
Irrtümer ist ja die Meinung, der kultureUe Gegenstand müsse seine
Wirkung automatisch auslösen, sobald man ihm nur gegenübertrete. So
einfach sind die Gesetzmässigkeiten der kulturellen Erfahrung nicht.

Das Museale und das Avantgardistische — der Überdruss und die Wut

Ich greife nochmals zurück auf die Kategorie des Musealen. Worauf
beruht das Abschätzige dieses Begriffs? «Museal» meint nichts anderes als
eine kulturelle Gegebenheit, der gegenüber unsere Erfahrung erloschen
ist. Da präsentiert sich etwas als ein Medium von Sinn — aber es geschieht
nichts dieser Art. Vielmehr regt sich in uns ein merkwürdiges Gefühl des
Überdrusses, einer fast körperUchen Abneigung. Das ist zu beachten. Wir
bleiben nicht einfach gleichgültig. Und bei genauem Zusehen zeigt sich:
dieser Widerwille vor dem krass Musealen ist die Enttäuschung darüber,
dass das andere ausbleibt, jenes erregende Ereignis plötzlicher Sinnfin-
dung in der echten kulturellen Erfahrung.

Was sich so vor dem erloschenen kultureUen Gegenstand als dumpfer
Überdruss äussert, das manifestiert sich vor dem noch gänzlich unvertrauten

als Wut. In dieser Weise verhält sich das Museale zum Avantgardistischen.

Der Überdruss dort und die Aggressivität hier sind miteinander



148 KULTURERFAHRUNG UND KULTURBEWAHRUNG

verwandt. Beide Male scheitert die kulturelle Erfahrung, aber beim
Musealen können wir das Scheitern achselzuckend der Sache zuschieben,
beim Avantgardistischen empfinden wir es als Arroganz der Urheber oder
als unser eigenes geheimes Versagen. Die Aggressivität gegenüber dem
unvertrauten kulturellen Produkt, jene Wut, die in breiten Kreisen ausbrechen

kann, wenn es um kühne Kunst im öffentlichen Raum geht, hat nichts
mit Dummheit zu tun und nichts mit reaktionärer Sturheit, allerdings auch
nichts mit gesundem Volksempfinden, sondern sie ist ein regulärer
Vorgang im Gesamtsystem der kulturellen Erfahrung.

Wenn wir das Museale so dem Avantgardistischen gegenüberstehen, die
erloschene Kunst der unvertrauten, dann zeigt sich, dass es eine Zone gibt,
wo alle Probleme gelöst scheinen: das Vertraute und Bekannte. Aber
gerade hier ist auch der Ort der grössten Selbsttäuschung. Wenn sich nämlich

vor dem Vertrauten die kulturelle Erfahrung so spielend ereignet, lässt
das allzuleicht vergessen, dass auch in dieser Sache einst jemand die harte
Arbeit des Vertrautmachens leisten musste.

Wie hat man in der Schweiz noch in den 50er Jahren Paul Klee attak-
kiert, und wie noch in den 60er Jahren Alberto Giacometti! Wie hat sich
der Zürcher Stadtpräsident 1964 öffentlich entschuldigen müssen, weil er
Tinguelys Heureka weit draussen in einem Park aufstellen liess — und
heute ist sie zum Teddy-Bär der Zürcher geworden.

Die gesellschaftliche Dimension der kulturellen Erfahrung

Nun habe ich da eine schöne Reihe hingesetzt: das Museale — das
Vertraute — das Avantgardistische. Und man könnte denken, es folge sich dies
immer schön aufeinander und ziehe der Reihe nach vorbei wie die Masten
vor dem Eisenbahnfenster. Wäre dem so, dann gäbe es weniger Probleme
mit den kulturellen Reizwörtern, die ich aufgezählt habe. Dann wäre das
«Alternative» einfach das noch Unvertraute auf dem Weg zum Vertrautsein,

das «Etablierte» wäre das Vertraute auf dem Weg zum Musealen, und
auch alle andern Wörter könnte man irgendwie in dieses Schema hereinholen.

Aber es geht leider nicht. Es gibt Avantgardistisches, das nie
vertraut wird, und Museales, das nie vertraut war, und es gibt Vertrautes und
Altbekanntes, das gegen alle Musealisierung fröhlich gefeit erscheint.

Um der sauberen Ordnung meiner Begriffe willen habe ich bisher etwas
unterschlagen: die zweite Dimension der kulturellen Erfahrung, ihren
gesellschaftlichen Aspekt. Ich habe immer nur vom isolierten Einzelnen
aus geredet, habe die kultureUe Erfahrung ausschliesslich als das Sinn-
Erlebnis dieses Einzelnen gefasst, der dabei aus seiner Verlorenheit
heraustritt, der in der Begegnung mit der kulturellen Gestalt einen Ort und



KULTURERFAHRUNG UND KULTURBEWAHRUNG 149

einen Standpunkt gewinnt. Angesichts unserer kulturpolitischen Realitäten

aber zeigen sich die Grenzen eines solchen subjektivistischen Konzepts
rasch genug. Denn wo immer heute kulturpolitische Konflikte sichtbar
werden, sind sie unweigerlich mit der Tatsache verbunden, dass die kulturelle

Erfahrung gruppenbildend ist. Sie schafft Zusammengehörigkeiten.
Sie stiftet neue Gemeinschaften, und sie stabilisiert die bestehenden. Im
Moment der kulturellen Erfahrung verbindet mich die Intensität meines
Erlebens mit all denen, die das gleiche empfinden, und trennt mich von
denen ab, die davon nichts wissen wollen. Ich gewinne dabei ganz unreflek-
tiert ein Stück meiner Identität als eines gesellschaftlichen Wesens; ich
versichere mich meiner Zugehörigkeit zu meinen sozialen Gruppen und
Schichten.

Dieses Phänomen ist in der heutigen Jugendkultur eklatant. Das Identi-
tätsbewusstsein ganzer Generationen läuft heute über Musikerfahrungen,
und über Musik kommt auch das Zusammengehörigkeitsgefühl und die
Abgrenzung zwischen den kleineren Gruppierungen der Jugendlichen
zustande. Die Bezeichnungen für musikalische Richtungen sind häufig
auch die Namen für einen kollektiven Lebensstil: Heavy Metal, Disco,
Country Und auch das Entzücken des Opern-Publikums nährt sich ja
nicht nur aus Verdis Genie und Pavarottis hohem C, sondern auch aus dem
angenehmen Gefühl, unter Gleichgesinnten und Gleichrangigen wohlaufgehoben

dazusitzen.
Dieser gemeinschaftsbildende Effekt der kulturellen Erfahrung wird

immer wieder übersehen, nicht zuletzt, wenn über alternative und
etablierte Kultur diskutiert wird. Da ereifert man sich über den Wert der
Werke — Beethoven vs. Michael Jackson —, und in Wahrheit geht es um
die Schwierigkeit, in der heutigen Gesellschaft überhaupt noch einen Ort
der sozialen Geborgenheit zu finden. Aber weil alle so tun, als stehe nur
das Kunstwerk zur Debatte, nicht dessen sozialpsychologische Funktion,
reden sie alle immer so lautstark aneinander vorbei.

Es bleibt also festzuhalten: Jene winzige Explosion von Sinn im Augenbhck

der kultureUen Erfahrung ist immer auch ein Schub gesellschaftlichen

Zugehörigkeitsgefühls und sozialer Abgrenzung. Dabei ist es nicht
nur so, dass die kulturelle Erfahrung mich meines gesellschaftlichen Ortes
versichert. Auch das Umgekehrte gilt: es ist der gesellschaftliche Ort, der
mich kulturell überhaupt erst erfahrungs/ä/zig macht.

Kultur und Regionalität

Unter diesen Aspekten könnte man nun jede kulturpolitische Konfliktzone

analysieren, die gegenwärtig Aufsehen macht. Die Ereignisse in den



150 KULTURERFAHRUNG UND KULTURBEWAHRUNG

grossen Städten, die Stadtgärtnereien und Zaffarayas, die Reithallen,
Roten Fabriken und BOA-Hallen scheinen sich vordringlich anzubieten.
Ist nicht hier am besten zu studieren, wie die epidemische Einsamkeit
unserer Gesellschaft zu neuen Gemeinschaften führt und wie dafür das
kulturelle Werk, sein Schaffen und Erleben, ganz unabdingbar ist? Das
Lautstärkste ist aber nicht immer auch das Allerwichtigste, und die
Schweiz besteht nicht nur aus Städten. Wenn die Dynamik der kulturellen
Erfahrung heute in den Kulturkonflikten der grossen Städte besonders
spektakulär zu Tage tritt, so hegt sie doch um nichts weniger auch aU dem
zugrunde, was an kultureller Arbeit in den Regionen der ganzen Schweiz
geschieht. Regionalität der feingliedrigsten Art ist ein überragendes
Charakteristikum unseres Landes. Diese Regionalität prägt das Erleben und
Denken der Bevölkerung in einer Weise, die durch die Ansiedlung der
grossen Medien in den Städten zwar verdeckt wird, nicht aber aus der Welt
geschafft und vielleicht nicht einmal beeinträchtigt. Das grossräumige
Zusammengehörigkeitsbewusstsein in der Schweiz ist in den letzten
Jahrzehnten zusehends zerfallen. Von einer Wiederkehr des begeisterten
gesamtnationalen Kulturempfindens, wie es die Kriegsjahre prägte und
noch lange nachwirkte, kann weit und breit keine Rede sein. Das Jahr 1991
dürfte uns das nochmals deuthch unter die Nase reiben. Das Nationale hat
es heute in dem Masse schwer, in dem das Regionale es leicht hat. Aber
auch in den Regionen selbst scheint die Entwicklung in die Richtung der
immer kleineren Räume zu gehen. Die Innerschweiz mit dem CH91
-Debakel könnte da ein Beispiel abgeben. Das heisst, dass die kleinräumige,
subtü gekammerte Regionalität für die kulturelle Arbeit, die kulturelle
Erfahrung und also zuletzt die individuelle und gemeinschaftliche
Identitätsbildung immer bedeutungsvoller wird. So wie die Mundart trotzig
gegen die Einheitssprache aufsteht — ich kann darüber nicht nur klagen —,
regt sich überall ein vitales Bewusstsein der Regionalität, mit allen Risiken
des Absinkens ins Kleinkarierte, mit allen Chancen aber auch eines genuinen

Zusammengehörigkeitsgefühls.
Diese Regionahtät beruht in der Schweiz auf historischen Strukturen,

die nie so pauschal beseitigt wurden, wie es in vielen Kriegsländern
geschah. Es gibt bei uns keine RegionaUtät, die nicht eine historische
Tiefendimension hätte, und deshalb gibt es keine regionale Kulturarbeit, die
nicht ganz selbstverständlich das schöpferische Bewahren der eigenen
Überlieferungen miteinschliesst.

So war es, beispielsweise, sehr eindrücklich, wie die politischen
Oppositionsgruppen, die sich in den 70er Jahren bildeten, in allen Regionen
sogleich den Anschluss an lokale Traditionen, an halbvergessene Wirklichkeiten

des örtlichen Herkommens suchten, und das oft energischer und
produktiver als die offiziellen Instanzen.



KULTURERFAHRUNG UND KULTURBEWAHRUNG 151

Region ist nicht Provinz, Zürich ist nicht NY

Für die Schweiz als Ganzes wird man sagen dürfen, dass sich das
Ineinanderwirken von KuWarerfahrung und Kulturbewahrung heute am
ungebrochensten in den Bereichen einer erlebten Regionalität abspielt.
Neu ist das natürlich nicht — aber es gewinnt in der Situation gesellschaftlicher

Desintegration, mit der wir vielfach konfrontiert sind, einen akuten
Sinn. In der Schweiz war die Region nie «Provinz» im abschätzigen Sinn
des Wortes, nie bloss ein ödes Hinterland der Städte. Der Schweizer
Kulturschaffende steht nicht in einer Grundspannung zwischen seiner Region
und Zürich, sondern in der Spannung zwischen seinem Ort in der Schweiz
und den Weltmetropolen Paris oder New York oder Berlin oder Los
Angeles oder Tokio. Alberto Giacometti lebte aus dem Bezug zwischen
Stampa und Paris, so wie Max Frisch aus dem zwischen Zürich und New
York lebt oder Peter Bichsel aus dem zwischen BeUach und Berlin — und
Stampa und BeUach und Zürich rücken unter diesem Aspekt recht nahe
zusammen. Die massgeblichen kulturellen Leistungen der Schweiz sind
regional abgestützt, nähren sich aus der Verbindung von eigensinnigem
Regionahsmus und unerschrockener Weitläufigkeit. Amiet auf der
Oschwand, Luginbühl in Mötschwil, Inglin in Schwyz, Gerhard Meier in
Niederbipp, Robert Walser in Biel und Paul Stöckli in Stans und Ramuz in
Cully und Meyer-Amden in Amden und Adolf Dietrich am Bodensee und
Otto F. Walter in Solothurn — sie leben nicht in der Provinz, nicht in der
Stadt, nicht auf dem Lande, sondern in einem begriffenen regionalen
Raum, von dem sie wissen, dass er nicht die Welt ist, der ihnen aber einen
Standort gibt dieser Welt gegenüber. Provinz ist ein Wort, das Verachtung
impliziert. Seiner Region gegenüber hegt der Künstler und Kulturschaffende

keine Verachtung, wohl aber — und das dann schon — eine
komplexe Mischung von Ironie, Vorbehalten und Anhänglichkeit. In Ironie und
Vorbehalten lebt das Wissen um die Massstäbe der Metropolen, in der
Anhänglichkeit das Bewusstsein, festen Boden unter den Füssen zu haben.

Region als Chance

Regionalität ist heute in der Schweiz zu einer der lebenswichtigsten Formen

gemeinschaftlicher Identitätsbildung geworden. Das hängt zwingend
ab von einem Spektrum kultureUer Erfahrungen, die sich gleichermassen
am Vergangenen wie am Heutigen dieser Regionen entzünden. Solche
Regionalität ist kein verstocktes Festhalten am Vorgestrigen, sondern eine
eminente Chance für das sprach- und konfliktfähige Zusammenleben.
Voraussetzung ist das geschichtliche Bewusstsein und die unablässige



152 KULTURERFAHRUNG UND KULTURBEWAHRUNG

Arbeit der Bewahrung. Die Überlieferungen müssen gesichert und immer
neu gewonnen werden. Das Bewahrte muss der heutigen Erfahrung
zugänglich gemacht, das heute Erfahrene muss übergeführt werden in
Dauer und Bestand. Das heisst, dass sich die kulturelle Arbeit in der
Region auf eine ganz besondere Weise jener Spannung zwischen dem
Musealen und dem Unvertrauten, dem Erloschenen und dem bedrohlich
Fremden zu stellen hat. Sie muss das Alte aufwecken und das Neue
erschliessen, denn mehr als anderswo ist man hier in Gefahr, sich im
Vertrauten wohlig einzurichten. Die zwei Gefühlsreaktionen, von denen die
Rede war: der Überdruss am Musealen und Wut gegenüber dem
Avantgardistischen, können als Provokationen therapeutisch eingesetzt werden,
Provokationen, welche die volle Dynamik der kulturellen Erfahrung
überhaupt erst in Gang setzen.

Die Musen schlafen nicht. Noch in der schwärzesten Nacht hörten die
alten Griechen ihr fernes Stampfen weit oben am Olymp, wo sie ihre
Tanzplätze hatten. Was wir kulturelle Erfahrung nennen, das konnten sich die
Griechen nicht anders vorsteUen als dämonisch gelenkt, von gefährlichen
Göttern geschickt. So sehr hatten sie erlebt, wie man sich dabei gänzlich
verlieren oder überhaupt erst finden kann. Diesen radikalen Zug in aller
kulturellen Arbeit, dass sie jeden Sinn stiftet, aber auch jeden Sinn in Frage
stellt, sollte man nie ganz vergessen, auch wenn man oft mit guten Gründen
der Meinung sein kann, Kulturförderung in der Schweiz sei nichts als die
Kunst, einen Kuchen so zu verteilen, dass jedes Stück grösser ist als alle
andern.

(Dieser Vortrag wurde gehalten an der Jahresversammlung der Kantonalen Kulturbeauftragten

der Schweiz, 3/4. November 1988 in Stans.)

f.
I L

9H0S1
.fast alle m «stehen» auf BAG-Licht!

5300 Turgi
056-23 0111

8023 Zürich
Konradstr. 58,01-44 58 44


	Kulturerfahrung und Kulturbewahrung : Ermittlungen über ein Spannungsfeld

