
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 69 (1989)

Heft: 1

Artikel: Gabriel García Márquez : zwischen magischem Realismus und
politischem Engagement

Autor: Siebenmann, Gustav

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-164661

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-164661
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Gustav Siebenmann

Gabriel Garda Marquez:
Zwischen magischem Realismus
und politischem Engagement

Der Nobelpreis 1982 für den kolumbianischen Erzähler Gabriel Garcia
Marquez war für seine Leser und Bewunderer eine erfreuliche Bestätigung,

für die Kenner der gesamten lateinamerikanischen Literatur von
heute war jene Wahl indessen ebenso einleuchtend wie zufällig: Wer hätte
sich wundern dürfen, wenn die hohe Auszeichnung endlich dem greisen
Argentinier Borges oder dem Mexikaner Octavio Paz, dem Peruaner
Mario Vargas Llosa oder dem Brasilianer Jorge Amado zugesprochen
worden wäre? Dass Lateinamerika nach Pablo Neruda (1971), Miguel
Angel Asturias (1967) und Gabriela Mistral (1945) erneut an der Reihe
wäre, darüber durfte hohe Gewissheit herrschen. Nicht von ungefähr
meinte die Schwedische Akademie in ihrer Laudatio, diesmal habe sie
bewusst weder eine vergessene Provinz noch eine literarisch unbekannte
Grösse herausgestellt.

Die Vorgeschichte eines Ruhms

Mit Garcia Marquez und seiner Berühmtheit ist es in der Tat ganz
anders bestellt. Dichtung und Wahrheit aus einer durch Bücher, Interviews
und Selbstbekenntnisse üppig gespeisten Mischung schwirren durch die
Spalten der Zeitungen und wirken in ihrer Realität so phantastisch, wie
seine literarischen Fiktionen sich letztlich oft als erlebte Tatsachen erweisen.

Eines seiner wirksamsten Erzählverfahren, die alle Erfahrungsnorm
sprengende Übertreibung nämlich, das Stilmittel der sogenannten Hyperbel,

scheint seiner eigenen Biographie zu entsprechen.
Im März 1928 ist er in der Nähe der tropischen Karibikküste, in Aracataca,

als erstes von zwölf Geschwistern geboren worden. Unter dem
Namen Macondo finden wir den Ort in fast allen seinen Büchern wieder.
Dass er im Hochland ein Jesuiten-Gymnasium und dann die Juristische
Fakultät der Universität Bogota besuchte, Journalist wurde und als solcher
in Paris, Rom und anderen europäischen Städten tätig war, sich für längere
Zeit in Caracas aufhielt, dass er nach Fidel Castros Sieg vorübergehend für
die kubanische Agentur Prensa Latina arbeitete, diese auch bei der UNO



56 GABRIEL GARCIA MARQUEZ

in New York vertrat, dass er dann in den sechziger Jahren in Mexiko an
Filmprojekten mitwirkte, 1968 nach Barcelona übersiedelte und nach
1975 wieder in Mexiko lebte, sich seit 1983 bald in Kolumbien, bald in
Spanien aufhält, mit Mercedes verheiratet ist und zwei Kinder hat, das sind
unwesentliche enzyklopädische Stichworte, die kaum mehr als einen
Schattenriss ergeben.

Den wahren Unglaubwürdigkeiten kommen wir schon eher auf die
Spur, wenn wir von seinen ersten Kinderjahren im Haus der Grosseltern
hören: Der Oberst Nicolas Marquez Iguarän und seine Frau Tranquilina
Iguarân Cotes, waren — wie das Gründerpaar Macondos in Hundert Jahre
Einsamkeit — Vettern, standhafte Überbleibsel der liberalen Aristokratie.
Sie das unverzagte lebens- und sippenerhaltende Urmutterbüd; er der
glanzlose, stoische Held aus mindestens zwei Bürgerkriegen. Beide waren
sie unerschöpfliche Fabulierer. Dona Tranquilina ein Erinnerungsborn
von Legenden, Fabeln und volkstümlichen Phantastereien; er die leibhafte
Chronik jener absurd-heroischen Bruderzwiste im Lande, das Vorbild des
Obersten Aureliano Buendia im grossen Roman, der Oberst auch, «dem
keiner schreibt», der sein Leben verstreichen lässt in der sinnlosen Erwartung

seiner Pension und der Anerkennung seiner Verdienste. Aus den
Hängematten der dauernde Redestrom von Geschichten und Geschicken,
auf der Strasse das unentwegte Treiben der Jahrmarktleute, Gaukler und
Feuerspeier, an den Wochenenden die orgiastischen Fiestas, die regelmässigen

Besuche der siebzehn auf den Feldzügen gezeugten Söhne des Obersten

und die Grossmutter, die immer Fleisch und Fisch für sie im Hause
bereithielt. Dann die dröhnenden Tropenregen auf dem rostigen Blechdach,

die Todesängste des Enkels bei Dunkelheit und der warme Trost bei
der geschäftigen Grossmutter, das war die Welt von Aracataca, die Gabriel
Garcia Marquez tiefer geprägt hat als alle Schuljahre zusammen.

Denn ein Autodidakt ist er allemal. In Barranquilla, der Hafenstadt,
hörte er seine Freunde in der Spelunke La Cueva von William Faulkner
reden, nahm er ein wirr enzyklopädisches Bildungsgut auf im Antiquariat
des Katalanen Ramon Vinyes, gewann im April 1955 einen Literaturpreis,
der ihm die Reise nach Paris ermöglichte. Dort vegetierte er hungernd und
frierend in elenden Hotelbuden, dort setzte sich die Treue zu jenem Wahn
endgültig durch: Er wollte Schriftsteller sein und bleiben. Später schrieb er
dazu: «Ich bin kein Intellektueller. Ich habe für Ideen nichts übrig. Ich bin
Schriftsteller, so wie ich Schmied oder Tischler sein könnte. Ich schreibe
mit meinen Kräften, mit meinem Instinkt, mit meinen Leidenschaften, und
ich glaube, auf diesem Gebiet wie auf anderen muss man sich wie ein Stier
in die Arena stürzen und angreifen. Ausserdem bin ich noch ein sehr
schlechter Leser. Ich meine damit, dass ich unfähig bin, ein Buch weiterzu-
lesen, wenn es mich auch nur im geringsten langweilt. Das ist mein einziges



GABRIEL GARClA MARQUEZ 57

ästhetisches Kriterium, und zwar bei Büchern anderer Leute wie bei meinen

eigenen. In meinen Romanen muss immer etwas geschehen. Deshalb
sind und bleiben die Ritterromane, wo einem das ständige Auf und Ab der
Handlung bis zum letzten Wort in Atem hält, meine Vorbilder.»

Vom Alltagswort zur Reinschrift

Man darf diesem Bekenntnis Glauben schenken, denn der Aufwand an
Ausdauer und Lebensenergie, den er zu seiner Verwirklichung hingab,
konnte nicht einmal durch den Preis, den er als 54jähriger Mann in Stockholm

erhalten hat, zum Nennwert abgegolten werden. Zur Schaffenswut
hinzu kommt allerdings noch eine seit je und besonders in den von der
Zivilisation marginierten Gesellschaften wie den hispanischen aus der
Tradition erhaltene wirksame Komponente: ich meine die Oralität, das Reden,
Hören und laute Erinnern im lebenslangen Alltag. In der oralen Kommunikation

und über alle sozialen Schranken hin erfolgt ein Austausch an
Wissen, das in seiner chaotischen Mischung viel Raum für die Phantasie,
das durch den leibhaftigen Vortrag den Emotionen die ganze Schwungkraft

belässt. «Gabo» oder «Gabito», das weitverbreitete Namenskürzel für
Gabriel Garcia Marquez, ist zugleich der Ausdruck für eine soziale Nah-
barkeit und vielfältigsten Umgang im erzählenden Gespräch. Für den Stoff
seiner Geschichten gibt es wohl kaum eine wichtigere Quelle als diese
besprochene Wirklichkeit des tropischen Kolumbien.

Für das unauffällige Raffinement seiner Erzählweise können hingegen
Vorbilder angeführt werden. Jacques Gilard1 hat genau ausgezählt, welche
Autorennamen in den frühen Feuilletons von Garcia Marquez vorkommen:

Es sind einige wenige Kolumbianer und Spanier, seltsamerweise Victor

Hugo, sodann Kafka und zahlreiche Angelsachsen, von Defoe bis
Aldous Huxley. Ende 1949 und 1950 hat Faulkner offenbar tief gewirkt,
auch mit einigen literarischen Motiven wie der Verdammnis zum Vergessen,

der Unzulänglichkeit des Vergangenen oder mit dem Modell der
Familienchronik. Aber die Kurzweil des Lesens — wir hörten oben das
Bekenntnis von Garcia Marquez und wiederholen hier eines von Borges —
kommt zustande durch die richtige Strategie der Wissenspreisgabe. Garcia
Marquez hatte als Journalist früh erlernt, dass es darauf ankommt, das
Allwissen des Erzählers auf den Verlauf der Geschichte so zu verteilen, dass
zwischen Verschweigen und Preisgabe der «Fakten» die richtige (den Spürsinn

des Lesers reizende) Spannung entsteht. Ein Schulbeispiel, meinetwegen

im wörtlichen Sinne, für eine meisterhafte Verteilstrategie ist die
Geschichte vom «Obersten, der niemand hat, der ihm schreibt» (1961). So
einfach wäre demnach das Schreiben? Sehen wir näher zu.



58 GABRIEL GARCIA MARQUEZ

18 Monate Einsamkeit

Die Entstehung des für Garcia Marquez wie für den neuen Roman in
Lateinamerika bahnbrechenden Erfolgsbuches Hundert Jahre Einsamkeit
gibt genaueren Aufschluss über den Anteil von Willensanstrengung und
Ausdauer am Gelingen. Schon 1950 schrieb Garcia Marquez Entwürfe zu
jenem Urprojekt des Romans, das den Arbeitstitel «La Casa» trug. Damit
war das grosselterliche Haus in Aracataca gemeint, das im Roman Brennpunkt

sein sollte für ein vielfältiges historisches und soziales Geschehen in
der Region Macondo. Anhand früher feuilletonistischer Vorabdrucke
konnte Jacques Gilard nachweisen, dass die meisten konstitutiven
Elemente des späteren Romans schon 1951 zur Erzählreife gelangt waren.
Das Schwanken zwischen zwei unvereinbaren Zeitgestaltungen liess
jedoch die Teile nicht zu einem Ganzen werden. Zwischen der historischen
Zeit unter Einschluss der Bürgerkriege einerseits und den grossen Lebenszyklen

der Familie anderseits konnte der Autor sich nicht entscheiden.
Verzweifelt verschleuderte der Journalist alsdann die Bestandteile seines
Puzzles als Feuilletons und als Glossen in seine «Giraffe» betitelte
Kolumne in der Zeitung «El Heraldo». Immerhin erschien 1955 La hoja-
rasca («Der Laubsturm»), ein Roman aus dem einen dieser Stränge. Er
wurde damals vom angesehenen Verlag Losada in Buenos Aires
abgelehnt! 1961 erschien dann die erwähnte Meistererzählung El coronel no
tiene quien le escriba («Der Oberst hat keinen, der ihm schreibt»). Der
aufgrund der aufsehenerregenden Novelle einsetzende Erwartungsdruck
bedeutete für Garcia Marquez ein neues, diesmal psychologisches
Schaffenshemmnis. Dennoch erschien ein weiteres Bruchstück aus dem
Macondo-Vorrat: La mala hora («Die böse Stunde»). Das Buch wurde
1962 in Madrid verstümmelt gedruckt und erst 1966, 11 Jahre nach der
Entstehung, erschien die ursprüngliche Fassung in Mexiko. Auch dieser
Roman brachte keinen Durchbruch, obschon er — wie Erna Pfeiffer in
ihrer vorzüglichen Grazer Dissertation ausführt2 — den historischen Horizont

der kolumbianischen Violencia weit überschiesst und zum literarischen

Symbol der strukturellen Gewalt schlechthin geworden ist.
Doch im Januar 1965, als er von Mexiko nach Acapulco unterwegs war,

ereignete sich das Wunder: Sein Urprojekt «La Casa» erschien ihm dank
einer glücklichen Eingebung nun plötzlich gestaltbar, und zwar indem er
das ungelöste Zeitproblem nun auf eine neue Weise in den Griff nahm. Er
verfiel auf die geniale Idee, den ganzen Verlauf in die archetypische Reihe
von Genesis-Geschichte-Apokalypse zu versetzen und war seiner Sache

plötzlich so sicher, dass er noch am Steuer seines Autos meinte, er könnte
das erste Kapitel Wort für Wort herdiktieren. Zuhause besprach er die Idee
mit seiner Frau Mercedes, einer Jugendgefährtin aus Barranquüla, und



GABRIEL GARClA MARQUEZ 59

beschloss, sich in der «Höhle der Mafia» (einem verschliessbaren Teil ihrer
Wohnung) in Klausur zu begeben. Nach sechs Wochen wollte er mit der
Niederschrift fertig sein, also noch im gleichen Jahr 1965. Als er mit den
1300 beschriebenen Seiten des abgeschlossenen Manuskriptes wieder
auftauchte, waren jedoch achtzehn Monate vergangen und die Schulden der
Familie auf 10 000 Dollar angewachsen. Ende 1966 bietet er das Manuskript

dem Verlag Sudamericana in Buenos Aires an. den arios de soledad
erscheint erstmals im Juni 1967.

Noch selten hat ein Buch im selben Masse augenblicklichen und auch
andauernden Erfolg gehabt. Die erste Auflage war in wenigen Tagen
vergriffen, nach dreieinhalb Jahren erreichten die spanischen Editionen
anderthalb Mülionen Exemplare. Die Rezeption in anderen Kulturkreisen
war enthusiastisch, namentlich in Frankreich, England und Italien; im
deutschen Sprachraum war sie immerhin erheblich. Das Gefälle hat andere
(hier nicht zu untersuchende) Gründe als die Übersetzung von Curt
Meyer-Clason, der auch fast alle übrigen Texte des Nobelpreisträgers
frühzeitig und zupackend ins Deutsche übertragen hat (Kiepenheuer & Witsch
in Köln). Im Jahre 1987, genau 20 Jahre nach dem Erscheinen, soll sich die
Gesamtauflage dieses Buches auf 350 Millionen belaufen. Es sind in der
Weltliteratur wenige Fälle eines solchen inmediaten und zugleich
andauernden Erfolges bekannt.

Eine Dialektik der Negation

«Ich Amerikaner, Sohn
der unermesslichen Einsamkeit des Menschen,
kam, um von euch das Leben zu lernen
und nicht den Tod, und nicht den Tod!»

Wie Pablo Neruda in diesen Versen, so klagt Garcia Marquez in seinem
«totalen» Roman die Einsamkeit des Menschen in der anscheinend so
geselligen Gesellschaft Lateinamerikas an. Versteckt im Urwald der 350
Druckseiten des Romans findet man wie zufällig den Schlüsselsatz, dass
die Sippe der Buendfas und mit ihnen ganz Macondo deshalb zum Untergang

verurteilt sei, weil sie die Liebe stets als Pakt zur Befriedigung auf
Zeit oder als Besitznahme verstanden, nie als Hingabe. Indes, das Buch auf
eine solche ethische Formel zurückzubinden, käme einer Amputation
gleich und würde den Absichten des Autors diametral zuwider laufen.
Unter Einsatz der köstlichsten Kunstgriffe unternimmt es dieser Erzähler
vielmehr, die anthropologische, historische, klimatische und atmosphärische

Vielfalt jenes durch Mestizierung und Kultursymbiose so unerwartet



60 GABRIEL GARCÏA MARQUEZ

angereicherten Landstrichs in der Nordostecke Kolumbiens auszuweiten
zu einer grossartigen Chiffre des Menschengeschicks auf dem gesamten
Subkontinent und — genau besehen — überhaupt.

Als überzeugter, doch undogmatischer Marxist sieht und zeigt Gabriel
Garcia Marquez den Menschen als verlorenen Bestandteil des Menschenkollektivs,

hineingeworfen in den Mahlstrom der Geschichte und in den
Zwang der Naturgesetze. Das Unheil fährt deshalb bei ihm nicht allein in
der Form des United-Fruit-Company-Imperialismus in das Kollektivschicksal,

sondern es sind auch innere Mächte der Menschen- und äussere
der Erdennatur, die Verheerung bringen. Mit den Mitteln der gewagten
Übertreibung wie der gezielten Entgrenzung zwischen Wirklichkeit und
Magie, des Sarkasmus wie des gütigen Humors kommt so eine komplizierte,

namenreiche Textur zustande, die auf vielfältige Weise gelesen,
wiedergelesen und ausgelegt werden kann, wie die sagenhaften Manuskripte
des Zigeuners Melchiades. Des Schwärmens über die Sprach- und
Bauform, die erst eine solche Mehrfachauslegung ermögUcht, wäre kein Ende.
Man darf es vielleicht auf die eine Aussage verkürzen, wonach in Hundert
Jahre Einsamkeit nicht allein die klassische Angemessenheit der Form an
den Inhalt erzielt worden ist, sondern dass hier ein Gehalt derart
durchdrungen und radikalisiert wurde, dass er überhaupt nur in dieser einen
Gestalt erscheinen konnte. Bei Anlass des 20. Geburtstages dieses
Jahrhundertbuches hat die Sociedad Suiza de Estudios Hispânicos im November

den ahos de soledad zum Tagungsthema gemacht3. Die Zeitschrift
«du» hat zum gleichen Anlass ein schönes Sonderheft gestaltet (Nr. 9,
September 1988).

Nun ist die stoffliche Fracht, die in diesem Erzählstrom dahintreibt, so
umfänglich, dass sich die Frage der letztlichen Aussage für den unbefangenen

Leser zunächst gar nicht stellt. Vordergründig mündet sozusagen alles
in Verderbnis, in ein Scheitern, in Tod und apokalyptischen Untergang.
Europäische Überheblichkeit könnte diese Negativität als die sarkastische
Selbstanklage des Lateinamerikaners verstehen. Soviel menschliches
Fehlverhalten, die grassierenden Übel Macondos, die da sind Besessenheit
durch Sexualität, Kastenstolz, Aberglaube und Fatalismus, müssen sie
denn nicht zwangsläufig und im Namen einer höheren Gerechtigkeit ihre
Strafe in Form des reinigenden Orkans finden, der am Ende Macondo hin-
wegrafft? Dürfen wir daraus schliessen Garcia Marquez weissage hier
seinem Lande, seinem Kontinent den selbstverschuldeten und verdienten
Untergang? In seinem klugen Buch über Hundert Jahre Einsamkeit sieht
der in Berlin wirkende Victor Farfas die Sache differenzierter4. Das
Eingebundensein des Menschen in eine erkannte Natur und in eine formierte
Gesellschaft darf diesen nicht ein für allemal festlegen. Eine solche
fatalistische Objektivierung wird von Garcia Marquez in der Tat ironisch ange-



GABRIEL GARCÏA MARQUEZ 61

prangert, und somit wird diese irrtümlich als fest hingenommene Realität
folgerichtig hinweggefegt. Diese Negativität erscheint so — in dialektischer
Umkehr — als die Freiheit zu einer Umgestaltung, als die Möglichkeit, ja
das Postulat einer veränderbaren und besseren Gesellschaft. Das Vergehen
der Buendias (und damit der Lateinamerikaner) bestünde demnach darin,
dass sie nicht allein ihre Vergänglichkeit hinnehmen, wie es die stoische
Weisheit uns allen gebietet, sondern darin, dass sie in falscher Analogie
auch noch die schlimmen Verhältnisse als unabänderlich empfinden. Das
implizierte Bekenntnis zur gesellschaftlichen Veränderung, die Hoffnung
auf ein Lernen aus den geschichtlichen Fehlern, gesteuert durch das
unbeirrbare Vertrauen in die lateinische Daseinsbejahung, sie verleihen diesem
endzeitlichen Werk seine untergründige Positivität. Mehr noch, das
Engagement des homo politicus, der Garcia Marquez stets war und noch ist,
wird mit dieser per negationem verkündeten Hoffnung auf einen Neubeginn

der ideologischen Parteilichkeit enthoben und allgemein gültig.

Magischer Realismus in «Hundert Jahre Einsamkeit»

Zum Erfolg dieses Romans hat ein erzählerisches Gestaltungsmittel
beigetragen, das man als magischen Realismus bezeichnet hat. Sehen wir uns
jene Stellen an, wo der kolumbianische Autor es darauf anlegt, dem Leser
handfeste Unwahrscheinlichkeiten als selbstverständliche und glaubwürdige

Bestandteile der alltäglichen Wirklichkeit erscheinen zu lassen.

Solange es sich beispielsweise um die visionären Träume von José Arcadio
Buendia handelt (S. 28)5, nehmen wir sie als vertraut hin, weil sie Träume
sind, und Träume bekanntlich vorkommen.

Die Grenzen unseres empirischen Realitätsempfindens werden jedoch
dort überschritten, wo Gegenstände in Bewegung geraten oder Insekten
sich zu geometrischen Figuren gruppieren, wie dies im Augenblick des
Todes von Mutter Ursula geschieht (291). Vollends im parapsychologischen

Bereich befinden wir uns, wenn Gespenster erscheinen (2, 7, 46),
wenn wir mystischen Levitationen zuschauen (23 und 314). Eigentliche
Wunder ereignen sich, wenn Remedios die Schöne zum Himmel fährt,
wenn es gelbe Blüten regnet (125 und 304) oder wenn gelbe Schmetterlinge

die Anwesenheit des verliebten Mauricio Babilonia verraten (58). Ob
es sich um Träume, um parapsychologische Erscheinungen oder um Wunder

handelt, wir sind als Leser mit Sinn für das Wirkliche auf deren
Hinnahme vorbereitet durch die eingenommene Erzählhaltung des Autors,
die sich in diesem Fall deutlich anlehnt an die Entdeckungschroniken und
an den Ritterroman mit ihrem bekanntlich verminderten Realitätsan-



62 GABRIEL GARCIA MARQUEZ

sprach. So akzeptieren wir, gelassen oder vergnügt, die vorgeführte
Domestizierung des Überwirklichen.

In anderen, zahlreichen Fällen sind wir auch geneigt, diese Irrealitäten
symbolisch zu verstehen, u. a. wenn ihre Interpretation so einfach erfolgen
kann wie beispielsweise im Falle des Blutfadens, der aus der Kopfwunde
von José Arcadio über die Türschwelle rinnt und durch die Strassen von
Macondo bis hin zum Elternhaus und zu den Füssen von Mutter Ursula
findet, während sie in ihren Töpfen rührt (110). Hier und in ähnlich
transparenten Fällen handelt es sich um eine Art von symbolischem Attribut,
meist von hoher poetischer Wirkung, mit dem Zweck, ein personales
Erlebnis, den Gemütszustand einer Figur, ein besonderes Ereignis emphatisch

hervorzuheben. Wir müssen nicht lange rätseln über den Sinn solcher
Vorkommnisse, etwa über das ohrenbetäubende Vögelgezwitscher (14),
über den Zigeuner, der unsichtbar wird und sich in eine Teerpfütze
verwandelt (21), oder darüber, dass einer Bilder träumen kann, die andere vor
ihm geträumt hatten (46), oder über die wiederholten Voraussagungen des
Obersten Aureliano Buendia, die dieser sogar systematisieren möchte.
Explizit beschreibt der Autor an einer Stelle die intendierte Wirkung auf
den Leser. Er sagt dort: «Niemand konnte nun mit Gewissheit sagen, wo
die Grenzen der Wirklichkeit lagen» (208). Die Tragweite solch bewusster
Entrealisierungen wird besonders drastisch und in der ganzen Wirkungsvielfalt

spürbar bei der Wiedergabe jenes schrecklichen Ereignisses, dessen

Realität leider in der traurigen Sozialgeschichte Kolumbiens
festgeschrieben ist: ich meine jenes skandalöse Arbeitermassaker, mit dem der
Streik der Bananenarbeiter in Macondo ein blutiges Ende gefunden hat.
Garcia Marquez erzählt die Episode in seinem Buch so, dass der Leser selber

in Zweifel gerät, ob sie nicht doch bloss die Vision eines Irren sei. Und
die Umkehrung des Spiels erfolgt später, als die vier Freunde das
Lügenbordell aufsuchen (328). In beiden Fällen hat die Entrealisierung nicht nur
mehr jene poetische und attributive Funktion, von der wir oben sprachen,
sondern sie wird zu einer genau umschriebenen semantischen Aussage. Sie
meint nämlich jene bedenkliche Tatsache, dass in unserem Bewusstsein
Wirkliches, das wir mit unseren fünf Sinnen auf seine Realität hin prüfen
konnten, unvermittelt seine Konsistenz einbüsst, sobald jedermann um uns
herum das Gegenteü behauptet und wir die einzigen sind, die solches
wahrgenommen hatten. Zivilcourage vermag da wenig gegen den aufkommenden

Zweifel an der eigenen Wahrnehmungsfähigkeit.
In allen diesen Fällen können wir den leider sehr unscharfen Terminus

des magischen Realismus anwenden, sofern wir darunter die Domestizierung

der Überwirklichkeit verstehen, oder anders: Die Einfügung
übernatürlicher Elemente in eine Alltäglichkeit, die schon vorher in ausreichendem

Masse von der Normalität abwich. Wir stehen demnach vor einem



GABRIEL GARCÏA MARQUEZ 63

gegenüber der phantastischen Erzählweise umgekehrten Prozess. In der
phantastischen Literatur bringen uns die überwirklichen Elemente dazu,
die allvertrauteste Umgebung zu verfremden. Durch das Verfahren des

magischen Realismus hingegen wird das Allerfremdeste und Seltsame dem
Zweifel entzogen und in die Alltäglichkeit eingebettet. Durch den magischen

Realismus werden alle Unwahrscheinlichkeiten wahrscheinlich,
denkbar oder gar alltäglich, während in der phantastischen Literatur selbst
die handfesten Realitäten ins Unheimliche, Hintersinnige oder wenigstens
Fragwürdige abdriften.

Gratwanderung auf dem Höhenkamm

Es sind nach den anos de soledad noch weitere Bücher unseres Autors
erschienen, obschon der überzeugte Demokrat nach dem Sturz von
Allende (1972) gelobt hatte, nichts mehr zu veröffentlichen, solange General

Pinochet in Chile an der Macht sei. So scheint es folgerichtig, dass der
1975 erschienene Roman Otono del patriarca («Der Herbst des Patriarchen»)

eine Diktatorensatire ist. Der Text war jedoch schon verfasst worden

zur Zeit, da Garcia Marquez noch mit dem Macondo-Stoff rang, in
den sechziger Jahren. In dem eindrücklichen Korpus der etwa 16

Diktatorenromane, die in den letzten Jahrzehnten in Lateinamerika entstanden
sind, nimmt dieser «Herbst des Patriarchen» eine exzentrische Stellung ein.
Über sechs absatz- und nahezu interpunktionslose Kapitel hin wird in
sprachspielerischer Form das groteske Fresko eines Tyrannen entworfen,
der letztlich nur deshalb weiterherrscht, noch über seinen Tod hinaus, weil
die Gesellschaft vom Wahn der Macht ebenso gebannt ist wie vom Mächtigen

selber.
1981 ist die Crònica de una muerte anunciada («Chronik eines angekündigten

Todes») erschienen, ein vermutlich dem deutschen Leser leichter
zugängüches Buch als «Hundert Jahre Einsamkeit». Der junge Gutsbesitzer

Santiago Nasar, ein liebenswerter Mensch, soll aus Gründen ernes
verjährten und ungewissen Ehrenhandels getötet werden, wobei die Täter und
die Mitwisser, in Bälde das ganze Dorf, alles tun, um die Tat zu verhindern.
Umsonst. Die Hinnahme des absurden Gebots einer Vendetta durch das
Kollektiv vermehrt den sozialen Druck wider alle Vernunft. Alsbald steht
nur noch die Frage offen nach dem Tatort, «den das Fatum vorsah». Die
Metzelei wird denn auch pünktlich vor dem Haus des Opfers vollzogen
(und vom Autor mit nicht zu überbietender Grausamkeit beschrieben).
Eine christologische Lesung des Romans ist durchaus möglich und vom
Autor mit der Namengebung deutlich insinuiert. Erneut führt der
kolumbianische Autor auch in diesem Buch unausgesprochen Klage darüber,



64 GABRIEL GARCÏA MARQUEZ

dass im Kollektiv jede vom Einzelgewissen verlangte Regung erstirbt. In
der Verfilmung von Francesco Rosi wird die Aussage leider von einer
Liebesromanze weitgehend verdeckt.

Der nächste Roman, El amor en los tiempos del colera (1985, «Die
Liebe in den Zeiten der Cholera») gehört nicht zum Macondo-Zyklus, hat
aber dieselbe Küstengegend und den Magdalena-Strom im karibischen
Kolumbien zum Schauplatz. Die Handlung spielt in einer Hafenstadt, wo
auch die Flussschiffahrt auf dem Magdalena ihren Anfang nimmt, eine
Synthese von Barranquilla und Cartagena. Zeit ist die Jahrhundertwende.
Der Arzt Juvenal Urbino (zu Beginn der Handlung einundachtzig) ist
verheiratet mit Fermina Daza, die zu Beginn der Erzählzeit in ihrem
zweiundsiebzigsten Altersjahr steht. Der dritte Pol in dieser Liebesgeschichte ist
der zu jener Zeit sechsundsiebzigjährige Florentino Ariza. Inmitten von
köstlichen Satiren des kleinbürgerlichen Lebens der städtischen
Oberschicht stürzt Doktor Urbino unglücklich von einer Leiter und stirbt.
Florentino Ariza hat einundfünfzig Jahre, neun Monate und vier Tage (auf
S. 503 sind es «dreiundfünfzig Jahre, neun Monate und elf Tage mit ihren
Nächten») auf diesen Augenblick gewartet. Von hier an kommt eine lange
Rückblende auf die Jugendjahre von Fermina und Florentino. Dieser lebte
damals bei seiner Mutter, war altmodisch, scheu, ein leidenschaftlicher
Leser romantischer Lyrik, die böse Karikatur eines kolumbianischen
Provinzliteraten. Nur eines zeichnet ihn aus: seine Fähigkeit zu lieben. Er
beweist sie einmal in der krankhaften Ausdauer seiner geradezu aufsässigen

Verehrung für Fermina, die, bis er Sechsundsechzig ist, platonisch bleiben

muss; zum andern in seinen zahllosen erotischen Abenteuern, die
beim Anschauungsunterricht im Bordell ihren Ausgang nehmen und den
scheinbaren Tugendbold insgeheim zu einem gewieften Don Juan werden
lassen. Als Fermina nach einem Leben in bürgerlichem Anstand verwitwet,

macht ihr Florentino in unverändert heisser Verehrung seine Aufwartung,

wird zunächst abgewiesen, dann zögerlich erhört, bis sie sich,
emanzipiert aus ihren gesellschaftlichen und familiären Zwängen, von Florentino

zu einer wochenlangen Flussschiffahrt auf den Magdalena einladen
und nach allen Regeln seiner Kunst verführen lässt. Die beiden Alten
lieben sich unermüdlich, wobei Garcia Marquez das Kunststück gelingt, die
körperliche Beziehung zwischen zwei Greisen nuanciert und dennoch
glaubhaft zu schildern. Damit das späte Glück kein Ende nehme, lässt
Florentino an Bord die Cholera ausrufen, so dass das Schiff nirgends anlaufen
darf und nun endlos unter der gelben Pestflagge flussauf und flussab fährt,
ein ganzes Leben lang.

Diesen Feuilletonstoff hat Garcia Marquez raffiniert in Episoden
aufgedröselt, was ihm ein Hin und Her auf der Zeitachse über diese fünfzig
Jahre hin erlaubt. Es sind ihm glänzende Charakterdarstellungen von kari-



GABRIEL GARCÏA MARQUEZ 65

bischen Typen der buntesten Art gelungen, vor allem Frauenporträts.
Beim Erscheinen dieses Romans hat das Volk auf den Strassen Cartagenas
getanzt und gejubelt, hat der Staatspräsident Kolumbiens dem Autor
persönlich gratuliert. Dennoch: Das Buch hat unübersehbare Schwächen und
zehrt zweifellos vom Erfolg der früheren Werke. Das beharrliche Liebes-
hoffen von Florentino wirkt mehr als sturer Eigensinn denn als liebende
Sehnsucht. Die oft nahezu pornographischen Schilderungen seiner diversen

Abenteuer stehen mit seinem idealen Sehnen nach der einzigen, nach
Fermina, in störendem Widerspruch. Die Dominanz der Instinkte gibt der
Triebhaftigkeit einen solchen Vorrang, dass die ein Leben lang durchgehaltene

Sehnsucht Florentinos nach Fermina und auch deren Einlenken im
hohen Alter wie ein dem Schicksal abgetrotztes Stück Leben wirken, wie
eine Rache gegenüber einer ungnädigen Vorsehung. Gewiss, der Reichtum
der Episoden ist überbordend, doch erzeugt er nicht spürbare Längen?
Anstelle der kompositorischen Kraft und Disziplin, anstatt des
beziehungsreichen Geflechts von Themen und Motiven, Verfahren, an die uns
Garcia Marquez gewöhnt hatte, finden wir in diesem Buch eine Zufälligkeit

und Beliebigkeit, die selbst dem trivialen Genre des Feuilletons
schlecht ansteht. Es sind zuviele Konzessionen an die Erwartungen eines
bestimmten Publikums gemacht worden. Die Fabulierlust wird diesmal
gelegentlich zur Geschwätzigkeit, das aufgereihte Übermass an humorvollen

Episoden sprengt den Faden. Das Thema der bis zur Raserei gesteigerten,

doch unerfüllten Liebessehnsucht zum Beispiel ist in der Figur der
Amaranta in den anos de soledad viel besser verkörpert. Gabriel Garcia
Marquez hat selber in einem Interview auch eingestanden, Amaranta sei
ihm die liebste seiner weiblichen Romangestalten.

La aventura de Miguel Littin, clandestino en Chile (1986), das nächste
Buch, ist das Protokoll eines 18 Stunden währenden Gesprächs von Garcia
Marquez mit dem 1984 heimlich nach Chile eingereisten Filmregisseur
und Oppositionellen, gehört also zur Gattung der Dokumentarliteratur. Im
August 1988 ist in Buenos Aires das kurze Bühnenstück Monòlogo de una
mujerfrente a un hombre sentado mit gemischtem Erfolg uraufgeführt worden.

Das Projekt, an dem Garcia Marquez gegenwärtig arbeitet, ist ein
Buch über den Befreier Südamerikas, Simon Bolivar. Man darf gespannt
sein, wie er mit der Gattung des historischen Romans umzugehen versteht.

Das Engagement

Bei dieser Gelegenheit drängt sich die Frage nach Garcia Marquez'
politischem Engagement auf. Bekanntlich hat er selber immer wieder dazu
Stellung genommen, zumal die Sympathien für Fidel Castro bei den



66 GABRIEL GARCIA MARQUEZ

Boom-Autoren (im engsten Sinn nebst Garcia Marquez Cortâzar, Fuentes,
der frühe Vargas Llosa) notorisch waren. Die Linke in aller Welt geriet
deshalb in Verwirrung angesichts des hohen Grades an literarischer
Verschlüsselung von Garcia Marquez' Botschaften. Die politischen Aussagen
unseres Autors lassen sich in dem einen Satz resümieren, den er seinem
Freund Plinio Apuleyo Mendoza auf die Frage nach der für sein Land
erwünschten Regierung zur Antwort gab: «Jede Regierung, die die Armen
glücklich macht.6» Ein Sozialist also, ein Sozialreformer und -Utopist, der
das Scheitern des realen Sozialismus im Ostblock zwar erkennt und
dennoch die kubanische Revolution für einen Erfolg hält, noch heute. Für
unseren Zusammenhang ist festzuhalten, dass Garcia Marquez in einem
für die linken Kritiker ärgerlichen Masse unterscheidet zwischen Literatur
und Politik. Dieser behält er als Medium seine journalistische Tätigkeit
vor. Sie ist seine politische Waffe, nicht die fiktionale Literatur. Er hat der
politisch engagierten Literatur immer wieder vorgehalten, sie sei in der
Regel schlechte Literatur. Garcia Marquez ist demnach kein exemplarischer

Fall für das literarische Engagement im Sinne Sartres.

Ein Leben für das Schreiben

Zusammen mit den Novellenbänden hat Gabriel Garcia Marquez ein
erzählerisches Gesamtwerk von beträchtlichem Umfang geschaffen und
damit auch eine nachhaltige Wirkung innerhalb und auch ausserhalb
Lateinamerikas erzielt. Diese Leistung ist die Frucht einer Passion. Der
Schöpfer der Welt von Macondo bekennt es immer wieder neu: Er schreibt
aus leidenschaftlichem Vergnügen am Erzählen. Ein Tag ohne Niederschrift

sei für ihn ein verlorener Tag.
Es ging die Rede davon, Lateinamerika habe Schriftsteller, aber keine

Literatur, Lateinamerikas Mythen seien entweder alt aber tot, oder jung
aber fremd. Seit Garcia Marquez sind solche Verallgemeinerungen, mochten

sie im Kern auch richtig sein, unwahr geworden. Ein Kolumbianer
schreibt in Mexiko und publiziert in Argentinien oder Spanien. Auch in
Brasilien setzte sich nach 1969 die portugiesische Fassung von «Hundert
Jahre Einsamkeit» rasend ab. Dies belegt eine zuvor nicht zu beobachtende

Kommunikation über den ganzen Kontinent hin, ein lebendiges
Gespräch über Ströme und Kordilleren und Meere hin, das früher unmöglich

schien. Mit der Wahrnehmung einer möglichen, kollektiven geistigen
Identität war auch eine subkontinentale Literatur geboren. Noch keiner
vor Gabriel Garcia Marquez hatte den magischen Hohlspiegel ersonnen
und konstruiert, der eine so extrem differenzierte Welt als übergreifende
Wirklichkeit erfasst hätte. Geschafft hat es ein Schriftsteller, der von sich



GABRIEL GARCIA MARQUEZ 67

selber sagt, er habe nichts für Ideen übrig, er zähle vielmehr auf seine
Kräfte, seinen Instinkt, seine Leidenschaften. Das so projizierte Spiegelbild

fasziniert deshalb, weil es die Wirklichkeit — und sei diese noch so
traurig — in der Weise «verzerrt», dass darunter die Realität einer
phantastischen Utopie zum Greifen nahe aufscheint.

1 In: Cahiers du monde hispanique et
luso-brésilien, Hefte 26 und 27 (Toulouse,
1976). Vgl. ferner die Ausgaben der
journalistischen Arbeiten von Gabriel Garcia
Marquez: Die «Giraffe» aus Barranquilla
(1948-1952), Köln: Kiepenheuer &
Witsch, 1984; Der Beobachter aus Bogota
(1954-55), daselbst 1985; Zwischen Karibik

und Moskau (1955-1959), daselbst
1986. — 2 Erna Pfeiffer: Literarische Struktur

und Realitätsbezug im kolumbianischen
Violencia-Roman, Bern/Frankfurt am
Main/New York: P. Lang, 1984. — 3 Julio
Penate Rivero (ed.): Cien anos de soledad
1967—1987. Actas de las Jornadas Hispä-

nicas de la SSEH, 4-5 die. 1987, Neuchâtel:

Institut dEspagnol de l'Université,
1988, 123 Seiten. — 4 Victor Farias: Los
manuscritos de Melquiades. Cien ahos de

soledad, burguesia latinoamericana y
dialectica de la reproducción ampliada de
negation, Frankfurt am Main: Vervuert 1981.

— 5 Die Seitenzahlen entsprechen der
spanischen Originalausgabe in Ed. Sudamericana,

Buenos Aires 1967 et passim. —
6 Gabriel Garcia Marquez: Der Geruch der
Guayave. Gespräche mit Plinio Apuleyo
Mendoza, Köln: Kiepenheuer & Witsch,
1983.

«Wahrscheinlich bewundere ich das literarische Werk von Garcia
Marquez ebenso wie Sie. Und vielleicht kenne ich es besser, denn ich habe
mich zwei Jahre lang damit beschäftigt und darübergeschrieben. Er und ich
waren enge Freunde, dann haben wir uns voneinander entfernt, und die
politischen Unterschiede haben in all diesen Jahren allmählich einen Graben
zwischen uns aufgerissen. Aber nichts davon hindert mich daran, die gute
Prosa zu geniessen, die er schreibt, die schillernde Imagination, die er in
seinen Geschichten entfaltet.»

Mario Vargas Llosa in einem Brief an Günter Grass vom 28. JuU 1986, im
Anschluss an die Kontroverse, die zwischen Grass und Llosa am Kongress
des Internationalen PEN in New York mit Bezug auf das pohtische Engagement

von Marquez ausgebrochen war. Zitiert nach: Mario Vargas Llosa:
Gegen Wind und Wetter. Literatur und Politik. Edition Suhrkamp, Frankfurt

am Main 1988.


	Gabriel García Márquez : zwischen magischem Realismus und politischem Engagement

