
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 68 (1988)

Heft: 11

Buchbesprechung: Das Buch

Autor: [s.n.]

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Das Buch

Kein «Schweizerspiegel» — eben darum vielleicht exemplarisch

Zu Otto F. Walter: «Zeit des Fasans»

Vor mehr als zwei Jahrzehnten
fragte Max Frisch seine jüngeren Kollegen,

ob unser Land für seine Schriftsteller

etwa kein Gegenstand mehr sei.

Einer, der ihm öffentlich antwortete, ist
Otto F. Walter. Er berief sich auf seinen
Erfahrungsbereich etwa im Umkreis
von Ölten und Aarau, und er lehnte es

ab, im Hinblick auf kreatives Schreiben
von einem «Gegenstand» zu sprechen,
den man wählen könnte. In seiner Antwort

findet sich der Satz: «Ich nehme
an, der Schaffensprozess hat gerade
damit zu tun, dass die Komplexe und
Fragen, die von der Gesellschaft aus
ihrem Bewusstsein verdrängt und in den
Bereich des Schweigens abgeschoben
werden, im — zugegeben: besten Fall
exemplarisch in uns ausgetragen werden
müssten, bis sie in der Gestalt des
Geschriebenen an die Öffentlichkeit
zurückgegeben werden.»1

Damals, 1966, lasen wir in dieser
Antwort vorwiegend, was Rebellion
und Verweigerung war. Nachdem Otto
F.Walters Roman Zeit des Fasans
erschienen ist, vermag ein überraschter
Leser zu ermessen, was mit dem
«exemplarisch in uns ausgetragen» und mit
«in der Gestalt des Geschriebenen an
die Öffentlichkeit zurückgegeben»
angekündigt war. Leere Worte waren das

jedenfalls nicht. Aber damals konnte
sich Otto F. Walter, der seine eigene
Wahrheit sucht und nicht zaubert, noch
nicht auf so umfassende und
vielschichtige Zusammenhänge einlassen

wie die Schweiz im Zweiten Weltkrieg,
die «unbewältigte schweizerische
Vergangenheit» (Frisch) und die daraus
folgende Gegenwart und Zukunft. Es ging
und geht ihm um die ganz persönliche
Erfahrung und Erinnerung, auch um
die Gegenwart, aber im überblickbaren
allernächsten Umkreis. Darin
unterschied er sich in den sechziger Jahren
nicht von seinen etwa gleichaltrigen
Kollegen. Die Literatur der deutschen
Schweiz seit 1945 habe — so stellte
J. R. von Salis in jenem Jahrzehnt fest
— keinen neuen Schweizerspiegel
aufzuweisen, keinen grossen Roman, der
wie Meinrad Inglins opus magnum eine

ganze Epoche sozial, politisch und
weltanschaulich in Lebensläufen und
Geschichten darstellt. Es gibt zwar Die
Hinterlassenschaft von Walter Matthias
Diggelmann, es gibt Schauplätze von
Heinrich Wiesner. Auch in Otto F. Walters

Schaffen ist der Prozess der
kritischen Analyse von Werk zu Werk zu
verfolgen. Der Stumme und Herr Tourel
sind Erforschung und Darstellung
traumatischer Vorgänge, die in der Gegenwart

nachwirken. Der Schauplatz ist in
beiden Fällen ein enger und überblickbarer

Bezirk, die Baustelle im Jura und
die Stadt Jammers anj Jurasüdfuss. In
Die ersten Unruhen, nun deutlicher
auch rein formal erkennbar, ist der Zerfall

noch bestehenden Zusammenhalts
nachgezeichnet. Otto F. Walter montiert

dokumentarisches Material,
ebenso wie im vierten Roman, Die Ver-



938 ZU OTTO F. WALTER

wilderung. Dem Versuch, eine utopische

neue Gemeinschaft zu gründen,
gehen Jugendprotest, Umweltzerstörung,

Zersetzung bürgerlicher
Ordnung voraus.

Auch Zeit des Fasans, nach
Anspruch, Umfang und Welthaltigkeit
ohne Zweifel Otto F. Walters opus
magnum, setzt sich aus verschiedenen
Schichten, auch aus verschiedenen
Textarten zusammen, aus Geschichten
und Stichworten zu Geschichten, aus
Entwürfen oder Dispositionen zu einer
historischen Studie über die Politik des
Generals Guisan, aus Erinnerungen
der Hauptfigur, des Spätgeborenen
eines Unternehmergeschlechts, der
nicht in die Fussstapfen der Väter tritt,
aus Tagebuchfragmenten, aus Gesprächen,

aus der Wiedergabe wortreicher
und boshafter Erzählungen der Tante
Esther, aus dem Briefwechsel Thoms
mit seiner Freundin Lis, aus essayistischen

Partien2. Hier liegt nicht eine
geschlossene Romanerzählung vor,
eher ein Stapel oder ein Gebirge aus
epischem Material, zusammengetragen,

gesammelt und gesichtet, aus den
Tiefen der Kindheit heraufgeholt, aus
historischen Studien und Quellentexten

herangezogen, Erlebtes und
Rekonstruiertes, Ausgeführtes und
bloss Skizziertes, alles in der Art einer
Collage montiert. Zweifellos ist das,
allerdings in der komplizierten Struktur

des Perspektivenwechsels und der
einander überlagernden Bruchstücke,
unerwartet und darum völlig überraschend

etwas, das es ja eigentlich gar
nicht mehr gibt: ein «Schweizerroman»

nämlich, wenn auch sicher kein
neuer Schweizerspiegel. Mit seinem
neuen Werk macht Otto F. Walter nach
mehr als zwei Jahrzehnten
gegenstandslos, was Max Frisch einst gefragt
hat, und erbringt den Beweis, dass die¬

ses Land — wenn nicht für seine
Schriftsteller, so doch für ihn selber —
sehr wohl ein Thema der Literatur ist.
Meinrad Inglins Hauptwerk wird darin
übrigens ausdrücklich erwähnt. Thoms
Freundin, eine Berlinerin, liest den
Schweizerspiegel in den Ferien und
kommt in ihren Briefen an Thom darauf

zu sprechen. Wir sind demnach
vom Verfasser selbst zu Vergleichen
autorisiert.

Hier sei vorerst skizziert, wie das
Buch gebaut ist und wovon es handelt.
Thom Winter, ein vierundvierzigjähri-
ger Historiker, will zusammen mit
Lisbeth Bronnen im verfallenden Elternhaus,

einer Industriellenvilla mit
Nebengebäuden und grossem
Umschwung, nur kurz Station machen
und dann nach Südfrankreich Weiterreisen.

Er arbeitet zur Zeit an einer
Studie über das Geheimabkommen,
das General Guisan mit den Spitzen
der französischen Armeeführung
abgeschlossen hat, über die «Politik des

Generals», den «Rütlirapport» und die
Problematik des Réduits, auch über die
Gefahren für die Schweiz, nachdem
den Deutschen die Akten von La
Charité-sur-Loire in die Hände gefallen
waren. Die Notizen dazu hat Thom
Winter in seinem Gepäck; ab und zu
führt er sie weiter oder notiert jedenfalls,

welche Recherchen dazu noch
nötig seien. Dass er in der Villa Winter
länger zurückbleibt und Lis in die
Ferien vorausfahren lässt, hat seinen
Grund in der zufälligen Entdeckung
einer Tagebuchnotiz, die besagt, dass
Thoms Mutter — gut zwanzig Jahre

mögen seither verflossen sein — nicht
eines natürlichen Todes gestorben sei.

Den bösen Verdacht hat Tante Esther
ausgestreut, eine uralte, Sherry trin-



ZU OTTO F.WALTER 939

kende und Cigarillos rauchende
Nome, der böse Geist der Erzählungen,

der Schweizer- und der
Weltgeschichte. Sie wohnt in einem Anbau. In
der Villa selbst leben Thoms Schwester
Gret mit ihrer Familie, auch ein paar
Dienstboten aus der alten Zeit, als
Thom noch ein kleiner Knabe war und
Vater und Mutter noch lebten.

Der Verdacht, die Mutter sei ermordet

worden, löst in Thom einen Prozess

aus, den man als Selbstanalyse bezeichnen

könnte. Er will wissen, wie es

gewesen ist, er sucht nach dem Täter
(wenn es einen gibt), und so steigt er
denn immer tiefer hinab in die
Kellergewölbe seiner Kindheit, in die Tiefen
der Familiengeschichte. Ja, es begegnen

ihm in diesen dunklen Räumen
Gestalten des Mythos, germanische
Sagenfiguren wie Dana, die Flussgöttin,
oder der Hengst Atar, und indem er
dem Geheimnis um Vater und Mutter
nachgeht, indem er — irritiert durch
Gret, die dem Alkohol verfallen ist —
die Rollen seiner Schwestern, Gret und
Charlott, zu ergründen sucht, umweht
ihn ein Hauch vom Fluch der Atriden:
Klytämnestra, die Agamemnon
erschlug, und Orest, der die Mutter
getötet hat. Wäre da nicht Lis mit ihren
teilnehmenden und lebensmutigen
Briefen aus Saint-Rémy, die Last der
unbewältigten Vergangenheit würde
ihn wohl erdrücken. Einmal schreibt er
ihr: «Die Tatsache, dass es Dich gibt, für
mich gibt, auch wenn Du beinahe eine
Tagesreise von hier weg bist — diese
Verbindung zu Dir ist für mich, wenn ich
ein Bild brauchen soll, das Seil, das
mich in der Gegenwart, in der Tagwelt
hält, während ich da in immer neue
immer noch tiefer liegende Kellergewölbe

hinuntergerate.»
Aus dem, was Thom aus dieser Tiefe

heraufholt, entfaltet sich die

Geschichte des Unternehmergeschlechts

Winter und zeichnet sich das
Leiden eines Knaben ab, den der
strenge, patriarchalische Vater, im
Krieg hoher Offizier, in der Firma der
kühne und dennoch besonnene Steuermann,

kein Phantast und genialer Spinner

wie der Onkel Ludwig, mit aller
Härte nach seinem Willen formen
möchte. Den Knaben plagen Schuldgefühle,

noch verstärkt durch die
absolutistische Macht der katholischen Kirche,

die, wie der erwachsene Thom einmal

formuliert, den Menschen das
«autoritäre Bewusstsein» antrainiert, ihnen
die «Männer- und Frauentugenden»
einpflanzt, Gefühle der Ohnmacht und
der Schuld erzeugt, um dann zu verzeihen

und zu segnen. Auch die Mutter,
die in der Erinnerung schillert, eine

Heilige und zugleich die Frau, deren
Liebe und Anerkennung dem Knaben
alles bedeutet, entzieht ihm immer wieder

ihre zärtliche Zuneigung, will ihn
stark machen und zum Mann erziehen,
indem sie ihn schliesslich ins katholische

Internat im Kloster verbannt. Da
hasst er sie und will sie töten, wie er
sich erinnert. Ihre Ehe mit Ulrich Winter

ist nicht gut. Sie entwindet sich dem
Anspruch der patriarchalischen
Konvention, sucht Selbstverwirklichung
und findet sie in einem merkwürdigen,
frommen Wahn. Im Krieg, wenn erste
Flüchtlinge kommen, täuscht sie den
Mann und versteckt die Menschen in
Komplizenschaft mit den Dienstboten.
An einen, der Zuflucht unter ihrem
Dach sucht, verliert sie ihr Herz. Ihr
Mann, angesehen und mächtig nach

aussen, ist der Frau gegenüber machtlos.

Er wird zum Alkoholiker, und
wenn er — nicht mehr nüchtern — auf
der Kellertreppe stürzt und dort lange
ohne Hilfe bleibt, ehe ihn die Mutter
heraufholen lässt, bleibt ungewiss, ob



940 ZU OTTO F. WALTER

sie absichtlich erst dann den Arzt
herbeiruft, wenn es zu spät ist.

Um die Familientragödie herum
angeordnet gibt es Nebengeschichten,

Hintergrundinformationen über
Arbeitskämpfe, über politische
Umtriebe, über die Härte, mit der die
Wirtschaftskapitäne ihre Ziele verfolgen,

über den Frontenfrühling, über
Schlägereien und Umtriebe: verdrängte
schweizerische Zeitgeschichte. Thom
hat diese Ereignisse und Spannungen
nicht erlebt, er muss sie rekonstruieren.
Im Roman ist der Bericht darüber auf
Nebenfiguren verlegt, auf Sepp in
seinem Taubenhaus, auf den Jugendfreund

André, einen moderaten
Anarchisten. Wie die Theorie zu dem, was
Thom in Kindheit und Jugend erleidet,
muten Andres Diskurse über das
Patriarchat an, über die Herrschaft des
weissen Mannes und seinen alltäglichen

Muttermord an der Natur. Die
Textschichten, die dieses zeitliche
Umfeld und die jüngere Schweizergeschichte

als Lehrstück enthalten,
sind von unterschiedlicher Ergiebigkeit,

weniger erzhaltig als die Episoden,

die Thom aus der eigenen Erfahrung

heraufholt, darunter besonders
eindrücklich die Geschichte des

Fasans, den Charlott gepflegt und
gezähmt hat und den der Vater mit
seinen Jagdkollegen erlegt. Einiges, etwa
die kalendarisch repetierten
Geschichtsdaten, die Tante Esther dem
Knaben einhämmert, auch die
Exzerpte aus einer Firmenfestschrift,
steht da wie nachtragsweise, der
Vollständigkeit halber hinzugefügt.

*

«Ach, Thom», schreibt Lis aus Saint-
Rémy an den Freund, «was seid Ihr, Ihr
Schweizer, nein: Ihr Winter, für
merkwürdige Leute.» Sie weiss nicht, warum
ihr der kurze Aufenthalt im Elternhaus

von Thom unwirklich und alptraumhaft

vorkommt. Sie empfindet die
Atmosphäre in der Villa Winter als
eine Zone von Feldern unterschiedlicher

Spannung, will menschliche
Leidenschaften darin gespürt haben, die
nie zur Ruhe kommen konnten. Es
liegen für sie in diesem Hause «irgendwelche

psychische Substanzen» in der Luft,
und sie hat vor allem das Gefühl, dass
hier verschwiegen wird, was ausgesprochen

werden müsste. An Stellen wie
dieser wird eine Schwäche des Buches
sichtbar. Überdeutlich wird zu oft
betont, dass es da um Psychologie, um
Analyse, um Aufarbeitung des

Verschwiegenen gehe. Sofern die
Geschichte der Verletzung eines Knaben,

die drückende Schwere autoritärer

Verhältnisse und ihre Folgen für die
Gegenwart des Thomas Winter in
eindrücklichen Szenen erzählt wird,
bedürfte es der etwas lehrhaften
Verdeutlichung nicht. Otto F. Walter
möchte jedoch «exemplarisch» sein und
erst noch aus der Familiengeschichte
auch schweizerische Zeitgeschichte
entwickeln, in der ausgesprochen wird,
was offiziell verschwiegen wurde. Das
hat seine Problematik. Nicht nur, dass
die Vorstellung einer «unbewältigten
schweizerischen Vergangenheit» aus

gutem Grund — daran hat auch Meienbergs

Welt als Wille und Wahn nichts
geändert — von den einen als Faktum
kurzerhand vorausgesetzt und von den
andern ebenso klar in Abrede gestellt
wird, während immerhin die sexuellen
Störungen Thomas Winters zu seiner
leidvollen Lebenswirklichkeit gehören.
Was aus den Katakomben seiner
Vergangenheit aufsteigt, wirkt auf den
Leser ungleich stärker als die Daten
und Informationen über das zeitliche
Umfeld. «Ihr Schweizer, nein: Ihr Winter»

— so stimmt die Gleichung. Aber



ZU OTTO F.WALTER 941

umgekehrt stimmt sie wohl nicht so

ganz. Zwar ist der psychoanalytische
Ansatz, der Versuch, die Vater- und
Mutterbeziehung auf die Geschichte
anzuwenden und also Patriarchat und
Matriarchat, das Mannsein, das Kampf
heisst, Kopf und starke Faust «und
höchstens ein bisschen Gemüt für den
Feierabend», eine kluge Klammer
zwischen Familiengeschichte und
Landesgeschichte. Dennoch liegt die grosse
Leistung dieses vielschichtigen
Romans in der Ausbreitung der
Familientragödie, während die umgebenden
und parallel dazu geführten Figuren
und Episoden mehr Kommentar als

Erzählung sind. Die Gespräche mit
André, die meist mitten in einem Satz
einsetzen, sind theoretische Vorträge:
«Die Diktatur des Patriarchats in uns, in
uns auch als Gesellschaft, lässt nur
schon ein paar kritische Fragen nach
ihrem Wesen nicht zu», führt der
gemässigte Anarchist etwa aus, und
man sieht, wie er den Zeigefinger hebt
{«uns auch als Gesellschaft», merke
wohl!). Wer dagegen Einwände anmelden

möchte, hat damit nur bewiesen,
dass die Behauptung stimmt. Und was
die siebzig Prozent der Frauen betrifft,
die nach Andres Schätzung auch heute
noch erklären, sie seien stolz darauf,
«nicht feministisch zu denken», so seien
das halt eben die Frauen, die einen
Mann flugs als «Nicht-Mann» verachten,

wenn er seine Irritationen über die
eigene patriarchale Prägung zugebe.

Das sind Beispiele dafür, wie in
diesem ausserordentlichen Roman immer
wieder versucht wird, aus der leidvollen,

bitteren Geschichte des Thomas
Winter zugleich Schweizergeschichte
und umfassende Gesellschaftsgeschichte

zu machen. Kunstverstand und

intellektuelle Schärfe, auch die Fähigkeit,

Heterogenes in eine grosse
Komposition einzubinden, sind hier am
Werk gewesen. Aber nahtlos, ohne
Härten und gewaltsame Konstruktion
ist die Verbindung zwischen der
Familiengeschichte und der Schweizergeschichte

nicht. Schon die Sprache verrät,

was der Autor «exemplarisch in
sich ausgetragen» und was er aus Quellen,

die er am Schluss nennt, hereingenommen

hat. Warum ich meine, ein
Schweizerspiegel nach dem Zweiten
Weltkrieg (wie derjenige Inglins nach
dem Ersten) sei dennoch nicht daraus

geworden, hat seinen Grund darin,
dass die Jahre von 33 bis 45 darin als

verzerrtes Echo erscheinen, als
Rekonstruktion vorwiegend aus den eher

fragwürdigen und unrühmlichen
Erscheinungen jener Zeit. Damit soll
beileibe nicht gesagt werden, darüber
sei der Mantel des Schweigens zu breiten.

Es ist rundum verdienstvoll, diese
Kehrseite einer gefährlichen und nicht
in allen Teilen gut bestandenen Phase
der jüngeren Schweizergeschichte
offenzulegen. Zwar ist, was da zur
Sprache kommt, von den Sympathien
des Grossbürgertums für Mussolini
und Hitler bis zur Flüchtlingspolitik,
längst in einer respektablen Liste von
Studien und historischen Werken
erforscht; aber es gehört in den
Zusammenhang dieses Romans, es hat seinen
Platz auch im literarischen Schaffen,
das sich mit der Zeit befasst. Darin freilich,

dass diese Darstellung nun andere
Aspekte, andere Erscheinungen
ausklammert, dass sie ein gebrochenes,
auseinanderfallendes, darum eben kein
Spiegelbild der Epoche zeigt, ist sie

«exemplarisch» wohl auch. Die nüchterne

und kritische Erörterung der
«Politik des Generals», des «Rütli-
Rapports» und der «Alpenfestung» im



942 ZU OTTO F.WALTER

Réduit ist wie eine Revision und Auflösung

eines Mythos zu lesen. Wären da
aber nicht doch auch Zeugen beizuziehen

gewesen, die aus der damaligen
Situation heraus zu urteilen vermöchten?

Wenn Thomas Winter zum
Schluss kommt, was General Guisan
letztlich «bewahrt» und «behauptet»
habe (die Verben sind in Thoms
Entwürfen in Anführungszeichen gesetzt),
sei die «Idee der Schweiz» gewesen, «die

so lange existiert hätte, als noch ein letzter

lebendiger Soldat die Fahne mit dem
weissen Kreuz im blutroten Feld im
Sturm durch die Eiswüsten des Alpenwalls

getragen hätte», so könnte das
immerhin auch besagen, Thom habe
eine andere, eine bessere Idee der
Schweiz. Welche? Die Kultur, sagt
Jacob Burckhardt in den Weltgeschichtlichen

Betrachtungen, sei die Uhr, welche

die Stunde verrate, da in Staat und
Religion Form und Sache sich nicht
mehr decken. Genau das scheint mir

dieser grosse Roman zu leisten. Er ist
eine kritische, und das heisst auch: eine
selbstkritische, ehrliche Auseinandersetzung

des Schriftstellers Otto F. Walter

mit der jüngeren Geschichte unseres

Landes, ernst zu nehmen durch die
Gründlichkeit der Analyse im privaten,
familiären Bereich und da unverkennbar

auch autobiographisch geprägt, zur
Diskussion auffordernd da, wo er seine

Erfahrungen durch die «Rekonstruktion

als Vermutung» ergänzt. Zeit des

Fasans ist ein literarisches Kunstwerk
von Rang. Und es ist ein kritischer
«Schweizerroman», von dem Anstösse
zum Gespräch ausgehen müssten.

Anton Krättli
1 Otto F. Walter, Gegenwort. Aufsätze,

Reden, Begegnungen. Herausgegeben, mit
einer Nachbemerkung und einer Bibliographie

versehen von Giaco Schiesser. Limmat
Verlag, Zürich 1988. - 2 Otto F.Walter,
Zeit des Fasans. Roman. Rowohlt Verlag,
Reinbek bei Hamburg 1988.

Geschichte als Gerüchteküche

Zu Gert Hofmann: «Vor der Regenzeit»

«Die Wirklichkeit als grausiges
Gerücht, das in unserer Stadt umgeht»,
hat Gert Hofmann in seiner Erzählung
Veilchenfeld 1986 erzählerisch mit der
Präzision des scheinbar naiven
Kinderblicks eingefangen1. Die Wirklichkeit:

Das ist der Alltag des
nationalsozialistischen Terrors in einer deutschen
Durchschnittsstadt, die stumme Kom-
plizität ihrer braven Bürger und das
langsame Verschwinden ihres Opfers,
des versponnenen Philosophen
Veilchenfeld. In seinem neuen Roman, Vor
der Regenzeit2, erkundet Hofmann den

gleichen Zusammenhang von der
entgegengesetzten Seite her: Im Zentrum
steht nun der Täter, nicht das Opfer,
der Schauplatz liegt im exotischen
Nirgendwo, nicht im allzu vertrauten
Deutschland, und ein Gerücht wird zur
grausigen Wirklichkeit.

Ein junges Paar aus Deutschland findet

1968 seinen «Onkel», der nach

Kriegsende aus Deutschland
verschwunden ist, als Grossgrundbesitzer
auf einer Hazienda im südamerikanischen

Urwald. Bei ihrer Ankunft ist
eben ein Bruder dieses Onkels auf der



ZU GERT HOFMANN 943

Hazienda ermordet worden. Am
Anfang war die Leiche: Hofmann setzt
seinen Text nach den Regeln des
Kriminalromans in Gang und lässt die
Spannung durch alle möglichen Kunstgriffe,

durch Retardierung und Gruseleffekte

noch wachsen — auch vor
kreisenden Geiern schreckt Hofmann nicht
zurück. «High Noon» im Tropenwald.
Doch allmählich wird man sich als
Leser bewusst, dass die Algebra der
Krimi-Gattung — gefunden: die Leiche,

gesucht: der Täter und sein Motiv
— hier nicht aufgehen wird. Wie das
junge Paar, das die Perspektive der
Erzählung bestimmt, verstrickt sich
auch der Leser immer mehr in den
Dschungel einer unaufklärbaren
Geschichte. Der monomanisch
monologisierende Onkel breitet sie in
zahllosen Bruchstücken und Varianten vor
seinen Besuchern aus, so unüberblick-
bar wie der Grossgrundbesitz, durch
den er sie führt. Zwar wird allmählich
deutlich, dass der Onkel mit seinem
Bruder auch einen unangenehmen
Zeugen seiner Vergangenheit
losgeworden ist, eine Personifikation jenes
«Gerüchts», vor dem sich der Onkel
auch in Südamerika noch verfolgt
glaubt. Doch die letzte Aufklärung
wird dem Leser vorenthalten. Eine
neue Leiche, aber keine Lösung markiert

das Ende: Der Selbstmord des
Onkels setzt keinen Schlusspunkt,
sondern eher noch einmal einen jener drei
Punkte, mit denen Hofmann die Erzählung

immer dann ausblendet, wenn
man als Leser glaubt, sie beginne sich
der «Wirklichkeit» anzunähern. Durch
diese Erzählweise lässt Hoffmann
seinen Leser permanent und fast qualvoll
erfahren, dass «Wirklichkeit» immer ein
«Gerücht» bleiben muss, gebunden an
die Perspektive dessen, der sie erzählerisch

zu fixieren vorgibt. Gerade dort,

wo der Onkel nicht bloss erzählt, was
die anderen, was das «Gerücht» über
ihn und seine Vergangenheit sagt,
sondern wo er «in Wirklichkeitsform» zu
berichten behauptet, beginnt erst recht
die Fiktion. Redend spinnt er den
Faden des «Gerüchts» weiter, in das er
sich einspinnt, verpuppt. Was den
Onkel bedroht, scheint ihn auch zu
schützen: Fiktion als Panzer. In fast
endloser erzählerischer Geduld lässt

Hofmann seinen Protagonisten die
verschiedenen Fäden seiner
Vergangenheitserzählungen verspinnen, bis sich
daraus dann doch jene Schlinge knüpft,
in der er sich erhängt.

Diese Schlinge ist die Sprache selbst.
Redend dreht sich der Onkel seinen
Strick. Denn wenn sein Erzählen auch
nicht nähere Auskunft gibt über seine

Vergangenheit, wenn sich die mutmasslichen

Greueltaten des ehemaligen
Wehrmachtsoffiziers an der Ostfront
nur ahnen lassen, so gibt sein Reden
selbst die entlarvendste Auskunft über
das, was es verstecken will. In schamlos
offener Weise rassistisch und gewalttätig

zieht der Onkel über die Eingeborenen,

die Frauen, seinen Bruder her. Als
zynisch kommentierender Dolmetscher

übersetzt er seinen deutschsprachigen

Besuchern und dem Leser aus
dem für ihn minderwertigen Vokabular
der spanischsprechenden Eingeborenen.

Dadurch bleibt die Fremdheit der
dargestellten Exotik wie auch die
verzerrende Perspektive des Onkels
immer präsent. Und die Frage, was
denn hier «Wirklichkeit» sei, wird
dadurch erst recht unlösbar: Der Onkel
lügt auf deutsch, auf spanisch, und
wohl auch noch beim Übersetzen.

In der Architektur der Hazienda hat
diese Verlogenheit bauliche Gestalt

angenommen. Nach aussen zeigt sie die
abweisende Fassade einer Südamerika-



944 ZU GERT HOFMANN

nischen Grossgrundfestung. Innen aber
ist sie deutsch, so deutsch wie der
Vorname des Onkels, der «Heinrich» heisst.
Er hat das Interieur als Kopie seines
deutschen Geburtshauses anlegen
lassen. In seiner Verpuppung scheint er
sich auch von seiner persönlichsten
Vergangenheit nie abgenabelt zu
haben; mit der Uniform seines Vaters
hat er auch dessen Ideologie übernommen.

Diese Ideologie wird im Urwald
Südamerikas nochmals, lange nach
Kriegsende, Realität. Hofmann lässt,
zur grausigen Groteske verdichtet, auf
der Hazienda nochmals das ganze
Terrorregime der Nazizeit aufleben, mit
den korrupten Handlangern, den
falschen Lakaien, den beiseiteblickenden
Zeugen, den stummen Opfern, mit
Gewalt, Rassismus und Ausbeutung.
Der Grossgrundbesitz als verkleinertes
Grossdeutschland. Das Prinzip Angst,
das im Faschismus regiert, findet im
neuen Kolonalismus des Onkels seine
logische Fortsetzung. Hofmann deutet
diese historische Perspektive an: In der
Ausbeutung der Dritten Welt sei der
nur scheintote Faschismus in einer
neuen Variante wiederauferstanden.
Dieser fatalen Kontinuität setzt
Hofmann jedoch die Hoffnung entgegen,
dass das historische Gespenst, personifiziert

in diesem Heinrich, vor dem
einem nur grauen kann, im eigenen
«blonden Staub» ersticke. Und dass dieser

Spuk in der Realität ebenso spurlos
verschwinde wie am utopischen Ende
des Romans, wenn sich die Dienstboten

nach dem Tod des Onkels seines
Gutes, seiner Güter bemächtigen. Die
Flut der Revolte, vor der sich die beiden

deutschen Besucher gerade noch
in den Rückflug retten können, wäre
jene soziale «Regenzeit», deren
Anbruch der Titel des Buches und sein
Ende verheissen. Eine «Regenzeit» aus¬

serdem, in der sich der ganze tropische
Dunstschleier über der Vergangenheit
in ein reinigendes, klärendes Gewitter
verwandeln würde.

Diese historische Thematik wäre an
sich aktuell genug. Hofmann fügt
jedoch mit der Figur der jungen
deutschen Besucher eine weitere Aktualisierung

hinzu: Der junge Enkel aus
Deutschland, der den Onkel zur Rückkehr

auffordern soll, ist selbst in seinem
Männlichkeitswahn, in seiner naiven
Selbstüberschätzung kein allzuweit
entfernter Verwandter seines Onkels. Mit
kindlicher Eifersucht will er den
Liebschaften seiner Verlobten auf die Spur
kommen, doch auch hier entzieht sich
die «Wirklichkeit», bleibt «Gerücht».
Das beredte Verschweigen des Onkels
und die stumme Verschlossenheit der
Verlobten werden im Roman ständig
gegeneinander montiert. Doch Franz,
die Vordergrundfigur, ist nicht nur
kleinkariert, sondern klischeehaft und
blass. Weder schärft sie den Blick auf
die eigentliche Zentralfigur des

Buches, den Onkel, dem sein Neffe
meist bloss zuhören muss. Noch ist sie

nötig, um eine verdeckte Aktualität
dieser Hauptfigur sichtbar zu machen.
Ihr Sinn erschöpft sich darin, eine weitere

perspektivische Brechung ins
Werk zu setzen — auch diesen Augen
und ihrem Realitätsbegriff kann man
nicht trauen. Schon im früheren Werk
hat Hofmann seine Kritiker durch die
diffuse Brille solch vorgeschobener
Erzählinstanzen irritiert. Während dies
aber etwa in der Erzählung Der Blin-
densturz 3 zum meisterhaft inszenierten
Thema des Textes selbst wird — wie ist
Wirklichkeit aus der «Sicht» von Blinden

überhaupt erfahrbar und benennbar?

—, wirkt diese zusätzliche Erzählschicht

hier eher aufgesetzt. Sie

verdoppelt nur das Problem der Unauf-



ZU GERT HOFMANN 945

klärbarkeit von Wirklichkeit, ohne es
schärfer ins Licht zu rücken. Ermüdung

statt Erhellung ist die Folge. Die
Geduld des Lesers, durch die
ausschweifende Erzählweise des Onkels
schon auf die Probe gestellt, wird
dadurch erst recht strapaziert. Der
Spannungsfaden droht abzureissen.

So gefährdet gerade die Konsequenz,

mit der Hofmann eine «gültige»
Sicht auf Wirklichkeit ausschliessen
will, die ästhetische Wirksamkeit seines
Textes. Eine andere Folge dieser
erzählerischen Redlichkeit, welche die Fikti-
vität der eigenen Weltsicht immer wieder

bewusst macht, führt über die
Ästhetik des Romans hinaus in seine
historische Thematik hinein: Wie verhält

sich der Relativismus der Perspektiven,

welcher Hofmanns Erzählweise
grundiert, zu den Begriffen von
Verantwortung und Schuld, ohne die ein
bewusster Umgang mit der Vergangenheit

unmöglich scheint? Der Onkel
macht sich dies leicht, indem er
«Gewissen» mit «Gedächtnis» gleichsetzt
und mit dem zweiten auch das erste

verliert. Hofmanns Roman bildet diese
Form der «Vergangenheitsbewältigung»

mimetisch ab, indem er die
Gedächtnislücken des Onkels in
Textlücken verwandelt. Der Roman muss
so selbst zum «Gerücht» werden.
«Aufklärung» im trivialen Sinne des
Kriminalromans, aber auch im Sinne historischer

Bewusstmachung, erweist sich als

unmöglich, gerade dort, wo man dem
ebenfalls aufklärerischen Bewusstsein
vom Relativismus der Perspektiven
erzählerisch gerecht wird. Es ist
Verdienst und Problematik von Hofmanns
neuem Roman, dass er dieses Dilemma
aufzeigt, indem er sich in dieses
Dilemma hineinerzählt. Vor der Regenzeit:

Ein historischer Roman über die
Unmöglichkeit des historischen
Romans. Peter Utz

1 Gert Hofmann: Veilchenfeld. Erzählung.

Luchterhand-Verlag, Darmstadt/Neuwied

1986. — 2 Gert Hofmann: Vor der
Regenzeit. Roman. Hanser-Verlag, München/
Wien 1988. — 3 Gert Hofmann: Der Blin-
densturz. Erzählung. Luchterhand-Verlag,
Darmstadt/Neuwied 1985.

Chinesische Literatur in deutscher Übersetzung

Mit der neuen Öffnung Chinas —
der von den Chinesen initiierten — ist
das Reich der Mitte für viele Ausländer
aus den verschiedensten Gründen wieder

attraktiv geworden. Politiker und
Geschäftsleute, Künstler und
Wissenschaftler, Journalisten und Touristen
schwärmen seit Jahren aus, um sich an
Ort und Stelle ein Bild zu machen, bis¬

weilen aber auch nur, um in die Fallirne
des Modischen zu geraten.

Mit dieser Entwicklung verbunden
ist ein gesteigertes Interesse an der
chinesischen Literatur auch im deutschen
Sprachraum. Chinesische Weisheit
oder Erotik als Nahrung für Geist und
Gemüt, seit langem schon gefragte
Bestandteile des Angebots chinesi-



946 CHINESISCHE LITERATUR

scher Literatur in deutscher Übersetzung,

haben indessen nicht mehr
denselben Stellenwert wie auch schon. In
den letzten Jahren sind viele Werke
zugänglich gemacht worden, die auf
andere Weise einen Einblick in die
Literaturgeschichte Chinas erlauben
und in das Schaffen der Künstler der
Gegenwart.

Im folgenden sollen nun einige Titel
vorgestellt werden; und aus ihnen soll
eine Auswahl kurz besprochen werden.
Dabei wird in keiner Weise Vollständigkeit

angestrebt. Der Zweck der
Hinweise besteht vielmehr darin, den Blick
des Lesers zu erweitern und ihm den
Einstieg in die Lektüre zu erleichtern.

Wer sich heute in den Buchhandlungen

umschaut, wird erstaunt sein über
die Tatsache, dass kaum neue oder bessere

Übersetzungen von chinesischen
Klassikern vorliegen. Sowohl die alten
philosophischen Schriften als auch die
bekannten Romane der Ming- und der
Qing-Zeit stehen in der Regel in Form
von alten Übersetzungen in neuem
Gewand zur Verfügung. Die Sinologen
der Sinologen begründen diesen
Sachverhalt nicht selten damit, dass diese
Werke im Grunde genommen unübersetzbar

seien und sich dem Interessierten,

wenn überhaupt, erst nach langjährigen

Studien in der Originalsprache
erschliessen würden. Immerhin, auch
in diesem Fall bestätigen Ausnahmen
die Regel (Beispiel: Der Aufstand der
Zauberer).

Ganz anders verhält es sich mit dem
Zugang zur chinesischen Literatur
unseres Jahrhunderts. Auch davon ist
nur ein Bruchteil ins Deutsche übersetzt

worden; doch ist dieser so gross,
dass sich auch der Laie ein Büd von der
modernen Literatur Chinas machen
kann.

Wer sich nicht scheut, ganz grob zu

periodisieren, wird seit dem Untergang
des Kaiserreichs (1912) mindestens
drei Abschnitte unterscheiden: erstens
die Literatur der Bewegung vom 4. Mai
1919 und ihren Folgen; zweitens die
Publikationen in der Volksrepublik bis
zum Ableben von Mao Zedong
(1949—1976); drittens das in die
Gegenwart einmündende Schaffen der
Schriftstellerinnen und Schriftsteller, in
dem zunächst vor allem die
Kulturrevolution (1966—1976) verarbeitet
worden ist und anschliessend insbesondere

der chinesische Alltag im Zeichen
der Modernisierung des Landes.

In diesem Zusammenhang ist zu
erwähnen, dass mittlerweile auch
Literatur aus Taiwan und aus dem Kreis
der Auslandschinesen in deutscher
Übersetzung vorliegt.

In der ersten Phase — zwischen der
Gründung der Republik (1912) und
der Volksrepublik (1949) — setzte sich
die chinesische Literatur vor allem
auseinander mit ihrer eigenen Vergangenheit,

mit ihrem Verhältnis zum Ausland
und mit der damit in zweifacher
Hinsicht engstens verknüpften Gegenwart.

In diesem Spannungsfeld wurde das
konfuzianische Erbe vehement
angegriffen, und zwar sowohl das damit
verbundene Wertsystem als auch die ihm
entsprechende Struktur der Grossfamilie.

Sozialkritische Arbeiten entblöss-
ten das Los von Vertretern der Ober-
und Unterschicht sowie ihre Abhängigkeit

vom imperialistischen Ausland.
Gefordert wurde in vielen Schriften die
Freiheit des Individuums und die
Gleichberechtigung der Frau.

Zu den Namen, die in dieser Zeit
bekannt geworden sind, gehören ohne
jeden Zweifel Ba Jin, Ding Ling, Guo
Moruo, Lao She, Lu Xun und Mao



CHINESISCHE LITERATUR 947

Dun. Sie alle sind denn auch im
Nachschlagewerk von Wolfgang Bartke über
hundert bedeutende Persönlichkeiten
Chinas im zwanzigsten Jahrhundert zu
finden (Die grossen Chinesen der
Gegenwart).

Von Lu Xun stammt das Tagebuch
eines Verrückten (1918), eine Arbeit,
die auch im Sammelband Einige Erzählungen

im Jahre 1974 im Verlag für
fremdsprachige Literatur in Peking
erschienen ist. Darin wird das hypokritische

konfuzianische China, das
«Wohlwollen und Rechtlichkeit»
predigt, als eine «Menschenfresserwelt»
entlarvt. Ba Jin, der in ähnlicher Weise
wie Lu Xun erstarrte Traditionen
anprangert, hat in seinem berühmten
Roman Die Familie (1931) den Zerfall
einer vier Generationen umfassenden
feudalen Grossfamilie im China der
zwanziger Jahre erzählt. Einen weniger
dramatischen Einblick «in die Zeit des
Übergangs von der Feudalgesellschaft
zum Kapitalismus» gewährt die
Autobiographie Kindheit (1928) von Guo
Moruo. Weltweit bekannter als alle
andern Romane aus dieser Zeit ist
wohl Rikscha-Kuli (1937) von Lao She,
die Geschichte eines armen Jungen,
der sich aus bitterster Not im Peking
der zwanziger Jahre hochzuarbeiten
versucht und trotz eiserner Disziplin
schliesslich scheitert. Das urbane
China, eine kontrastreiche Welt von
Arm und Reich und ein Schnittpunkt
von in- und ausländischen Interessen,
schildert Mao Dun in seinem
unvergleichlichen Roman Schanghai im
Zwielicht (1933). Beträchtlich ärmer
wäre das literarische Werk dieser Zeit
ohne eine Ding Ling, die im Tagebuch
der Sophia (1928) die innersten
Empfindungen einer Frau beschreibt und
sich damit kritisch mit der bestehenden
Gesellschaftsordnung auseinander¬

setzt, die sowohl die Entfaltung des

Individuums zu verhindern sucht als

auch der Frau keine eigenständige
Rolle zubilligen will.

Nach ihrer Machtübernahme haben
die chinesischen Kommunisten neue
Rahmenbedingungen für das literarische

Schaffen gestellt. Die diesbezüglich

verbindlichen Richtlinien stammen
bereits aus dem Jahre 1942 und sind in
Maos «Reden bei der Aussprache in
Yenan über Literatur und Kunst» im
dritten Band seiner Ausgewählten Werke

enthalten. In diesen Dokumenten —
zwei Reden — wird der Standpunkt
vertreten, Literatur und Kunst seien in
den Dienst der Politik zu stellen. Von
revolutionärer Literatur und Kunst
wird erwartet, dass sie sich als «ein

integrierender Bestandteil in den
Gesamtmechanismus der Revolution»
einfügt und «zu einer machtvollen
Waffe» wird (S. 76). Auf diesen Auftrag

hat Mao in Yenan (Yan'an)
hingewiesen mit den Worten: «In unserem
Kampf für die Befreiung des chinesischen

Volkes gibt es verschiedene
Fronten, darunter die Front der Feder
und die Front des Gewehrs, das heisst
die Front der Kultur und die Front des

Krieges. Um den Feind zu besiegen,
müssen wir uns vor allem auf die
Armee stützen, die das Gewehr in der
Hand hat. Aber diese Armee allein
genügt nicht; wir brauchen noch eine
Armee der Kulturschaffenden, ohne
die es unmöglich ist, unsere Reihen
zusammenzuschliessen und den Sieg
über den Feind zu erringen» (S. 75).

Diese Einschätzung ist auf den Glauben

zurückzuführen, dass die
Geschichte der Menschheit in Form
von Klassenkämpfen voranschreitet
und dass Literatur und Kunst als



948 CHINESISCHE LITERATUR

«Widerspiegelung des Lebens einer
gegebenen Gesellschaft im menschlichen

Gehirn» (S. 89) unweigerlich
Klassencharakter haben. Aus dem
Blickwinkel Maos präsentiert sich der
Sachverhalt wie folgt: «In der Welt von
heute ist jede Kultur, jede Literatur und
Kunst einer bestimmten Klasse
zugehörig, einer bestimmten politischen
Linie verpflichtet. Eine Kunst um der
Kunst willen, eine über den Klassen
stehende Kunst, eine Kunst, die neben
der Politik einherginge oder unabhängig

von ihr wäre, gibt es in Wirklichkeit
nicht» (S. 95). Leute, die der Meinung
sind, Literatur und Kunst stünden über
den Klassen, sind seies Erachtens «in
der Tat für die bürgerliche Literatur
und Kunst, bekämpfen die proletarische

Literatur und Kunst» (S. 83).
Mao und seine Anhänger haben

nach 1949 dieses Konzept von Literatur

und Kunst landesweit zu verwirklichen

versucht. Das Resultat ihrer
Bemühungen blieb allerdings weit hinter

den Erwartungen zurück. Erst mit
dem Ausbruch der Kulturrevolution
wurden die Vorstellungen Maos in die
Tat umgesetzt. Dabei spielte Jiang
Qing, seine letzte Gattin, eine entscheidende

Rolle. Sie brachte es fertig, dass
der Literatur- und Kunstbetrieb
zeitweilig aus lediglich acht revolutionären
Opern und Balletten bestand, die als
Modelle galten und zur Nachahmung
empfohlen wurden.

Viele Schriftsteller, deren Werke
nicht den Vorstellungen Maos entsprachen,

wurden schon in den fünfziger
Jahren kritisiert und oft zum Schweigen

verurteilt. Andere, die nach 1949
heranwuchsen, durften es gar nicht erst

wagen, während der Kulturrevolution
ihr Können unter Beweis zu stellen. Es
ist daher nicht verwunderlich, dass in
der Völksrepublik vor der Verhaftung

der Viererbande — mit Jiang Qing als

prominentestem Mitglied — kurz nach
dem Tode Maos (1976) wertvolle
literarische Arbeiten Raritäten blieben.
Sie gingen in der Flut der Propagandaliteratur

förmlich unter und wurden
auch vom Westen, der im Klima des
Kalten Krieges die Spreu nicht vom
Weizen zu sondern vermochte, kaum
zur Kenntnis genommen.

Wir leben heute in einer anderen
Zeit. China ist zum gefragten Partner
geworden. Das Informationsbedürfnis,
auch im literarischen Bereich, ist gross.
Wir wollen zum Beispiel wissen, wer
sich womit befasst hat und unter
welchen Bedingungen. Einblick in diese
Welt gewähren zwei im Suhrkamp Verlag

erschienene Bände über Moderne
chinesische Erzählungen unter den
Titeln Hoffnung auf Frühling (1919—
1949) und Hundert Blumen (1949—
1979). Im ersten Band liegt die oben
erwähnte Arbeit von Lu Xun (Hsun) in
einer neuen Übersetzung vor mit dem
Titel: Das Tagebuch des Verrückten.

Die Reden Maos von 1942 sind bisher

von der Partei nicht desavouiert
worden. Dennoch haben sich die
Arbeitsbedingungen für die chinesischen

Schriftsteller seit seinem Ableben,

insbesondere aber seit dem 3.
Plenum des XI. Zentralkomitees vom
Dezember 1978, als Deng Xiaoping de
facto die Führung übernahm, erheblich
verbessert. Maos Aussagen werden
heute nicht mehr so eng und einseitig
interpretiert wie während der Kulturrevolution;

und der kulturpolitische Rahmen

ist beträchtlich erweitert worden.
Er ist zwar noch da: Der Herrschaftsanspruch

der Partei soll nicht in Frage
gestellt werden. Wohl aber ist Kritik an
den Missständen innerhalb dieser Par-



CHINESISCHE LITERATUR 949

tei erlaubt. Ausserdem müssen sich die
Schriftsteller nicht andauernd politisch
engagieren. Geduldet sind zur Zeit alle,
die grundsätzlich die Partei und ihr
Programm akzeptieren.

In den Brennpunkt des Interesses
geriet nach 1976 die Auseinandersetzung

mit der Kulturrevolution, mit
der Modernisierung des Landes und
mit der Partei an der Macht sowie mit
dem Los des einzelnen in der äusserst

komplex erscheinenden sozialistischen
Gesellschaft chinesischer Prägung.
Dieser Themen angenommen haben
sich Autoren wie Dai Houying, Wang
Meng und Zhang Jie, die alle in den
dreissiger Jahren geboren sind, und
noch jüngere wie Zhang Xinxin und
Sang Ye, die erst in den fünfziger Jahren

das Licht der Welt erblickt haben.
Die grosse Mauer (1980), ein Roman

von Dai Houying, die sich 1987 in
Zürich vorstellte, wird vom Verleger als
«die bislang beste, radikalste und
persönlichste Abrechnung mit der
Kulturrevolution» bezeichnet. Zhang Jie, die
bereits 1985 in Zürich weilte,
beschreibt in ihrem Roman Schwere
Flügel (1981) all die Hoffnungen und
Enttäuschungen, die mit Chinas
Modernisierung verbunden sind. Beide
Autorinnen haben sich mit grossem
Mut an ihr Werk gemacht und dabei
schonungslos auch die Schattenseiten
des Parteilebens aufgedeckt. Vielleicht
smd die Arbeiten dieser beiden
Schriftstellerinnen der Zensur nur deshalb
nicht zum Opfer gefallen, weü die Partei

nicht als solche kritisiert wird und
weil aus beiden Romanen eine starke
patriotische Haltung herauszuspüren
ist.

Nicht weniger scharf geht Wang
Meng, seit 1986 Kulturminister, mit
seiner Partei ins Gericht. Seinen
Erzählungen, die in China erstmals zwischen

1979 und 1981 veröffentlicht worden
sind und nun in einem Band unter dem
Titel Das Auge der Nacht in deutscher
Übersetzung vorliegen, ist zu entnehmen,

wie unendlich schwierig es auch
für Parteimitglieder war, sich im Alltag
zurechtzufinden, sich kritisieren zu lassen

und sich selbst zu kritisieren —

namentlich während der 1957 lancierten

Kampagne gegen die Rechtsabweichler

und dann während der zehn
schrecklichen Jahre der Kulturrevolution

—, ohne dabei den Glauben an die
eigene Partei zu verlieren.

Aus dem Rahmen dieser auf neue
Art engagierten chinesischen Literatur
fällt ein Band von Erzählungen aus
China von Shen Congwen (1902*), der
sich nie um eine gesellschaftskritische
oder auch nur sozial wertende Aussage
bemüht hat, sondern das Alltagsleben
der kleinen Leute, meist aus seiner

Heimatprovinz Hunan, zu schildern
versucht. Shen, der sich nach der
Machtübernahme der Kommunisten
nicht in ihren Kulturbetrieb einspannen

lassen wollte, hat nach der Gründung

der Volksrepublik mit aller
Konsequenz beschlossen, keine literarischen

Werke mehr zu veröffentlichen.
Dass seine Arbeiten aus der Zeit vor
1949 indessen nach 1976 in der
Volksrepublik wieder publiziert worden
sind, ist ein deutliches Indiz für die

Entkrampfung im Bereich von Literatur

und Kunst.

Diese Arbeit kann nicht in gleicher
Weise auf die Literatur aus Taiwan und
auf das literarische Schaffen der
Auslandschinesen eingehen, wenn der
Rahmen nicht gesprengt werden soll.
Wir verweisen in diesem Zusammenhang

lediglich auf das Werk von Chao
Shu-hsia (Zhao Shuxia), eine Chinesin,



950 CHINESISCHE LITERATUR

die seit etwa zwanzig Jahren in der
Schweiz lebt und hier unter dem
Namen Susie Chen bekannt ist. Ihr
umfangreiches, in ihrer Muttersprache
geschriebenes Werk wird auf beiden
Seiten der Taiwan-Strasse gelesen; und
sie gilt als eine namhafte Schriftstellerin
im chinesischen Sprachraum. Von ihr
ist ein Band von Erzählungen mit dem
Titel Traumspuren in deutscher
Übersetzung erschienen, worin die Heimatlosigkeit

und Verlorenheit vieler
Auslandschinesen zum Ausdruck gebracht
werden. Was die Literatur aus Taiwan
betrifft, so muss der Hinweis auf das
Werk von Li Ang genügen.

Im folgenden wollen wir nun drei
Arbeiten etwas näher betrachten. Sie
sind im China der Kaiser entstanden, in
der Volksrepublik und in Taiwan, und
sind in thematischer Hinsicht völlig
verschieden. Die ausgewählten Titel
lauten: Der Aufstand der Zauberer,
Pekingmenschen und Gattenmord.

Erfreulich ist, dass mit dem neuen
Interesse an China für den deutschen
Leser auch ältere, weniger bekannte
Literatur erschlossen worden ist. In
diesem Zusammenhang muss Der
Aufstand der Zauberer, ein monumentales
Werk, erwähnt werden. Der historische
Kern der Geschichte geht auf den
Bericht über einen Aufstand von 66
Tagen im Jahre 1047 zurück, wonach
es einem untergeordneten Offizier
gelungen sein soll, mit der Unterstützung

einer kleinen Schar von Zauberern

oder Blendgestalten zunächst
Herr einer Bezirkshauptstadt und dann
Herrscher einer ganzen Provinz zu
werden. Im Roman sind daraus fünf
Jahre geworden; und diese wiederum
bilden lediglich die letzten Kapitel
einer langen und komplizierten Vorge¬

schichte: vier Fünftel der Handlung
spielen sich im Vorfeld des kurzlebigen
Aufstandes ab. Von zentraler Bedeutung

ist dabei das Treiben von drei
Fuchsdämonen, die sich nach Belieben
in Menschen verwandeln können, einer
uralten, mit vielfältiger Zauberkraft
begabten Mutterfüchsin, die sich in
menschlicher Gestalt als «vorbildhafte
Frau» titulieren lässt, und ihren beiden
Kindern, Liebäugelchen Hu und Meister

Hinkefuss. Eine weitere zentrale
Gestalt ist der Mönch aus dem Ei: er ist
auf geheimnisvolle Weise aus einem Ei,
das der Abt eines Klosters aus einem
Bach gefischt hat, geschlüpft und im
Laufe der Jahre in der Abgeschiedenheit

eines Klosters zu einem stattlichen,
hochbegabten und erkenntnishungrigen

Mönch herangewachsen. Auch
seine Zauberkünste sprengen das übliche

Vorstellungsvermögen des
abendländischen Lesers bei weitem.

Die Originalfassung dieses Romans
stammt von Luo Guanzhong, einem
bekannten Dichter der Ming-Zeit
(1368—1644); sie wurde von Feng
Menglong (1574—1646) überarbeitet.
Die Übersetzung von Manfred Porkert
basiert auf dieser Fassung. Er hat sie

auf über 650 Druckseiten zu Papier
gebracht. Die Lektüre erfordert Zeit
und eine Neugier spezieller Art. Wer
diese Voraussetzungen mitbringt, wird
indessen reichlich belohnt, und er wird
nach der Lektüre eine neue Dimension
Chinas kennen, eine Welt, die sowohl
fasziniert als auch irritiert.

Zu den erfrischendsten neueren
Publikationen gehört zweifellos das
Buch Pekingmenschen von Zhang Xinxin

und Sang Ye, das die Porträts von
drei Dutzend Personen aus China
vereint. Die beiden Autoren — die Schrift



CHINESISCHE LITERATUR 951

stellerin Zhang (1953*) und der
Schriftsteller Sang (1955*) - hatten
sich vorgenommen, «das Leben und
die Ansichten von hundert gewöhnlichen

Chinesen schriftlich festzuhalten»,

sind zu diesem Zwecke im Winter
1983/84 in ganz China herumgereist
und haben «mit Hufe von Ton- und
Schriftaufzeichnungen ein authentisches

literarisches Dokument der
mündlichen Berichte rekonstruiert».
Sie haben ihre Skizzen ihren Landsleuten

gewidmet, «die ebenso einfache
Menschen sind wie seinerzeit die
«Pekingmenschen», die vor über
690 000 Jahren in China gelebt haben.

Helmut Martin hat mit einer Gruppe
von über zwanzig Mitarbeitern eine
Auswahl von über achtzig fertiggestellten

und publizierten Berichten übersetzt

und damit dem deutschen Leser
Chinas neue Reportageliteratur
zugänglich gemacht.

Die kunstvoll verdichteten Porträts
handeln von Beziehungen, von Arbeitern,

Bauern, Soldaten und anderen
Berufen, von Jugendlichen, von
zeitgeschichtlich interessant erscheinenden
Personen und vom sozialistischen Aufbau.

Die Auswahl der Befragten
scheint auf den ersten Blick willkürlich
gewesen zu sem; hinterher glaubt man
aber doch, einen Plan ausmachen zu
können: gefragt worden sind Leute, die
keine Helden sind und keine Unholde,
sondern Chinesen, die stellvertretend
für Millionen sprechen, Individuen und
Realisten, die mit einer guten Portion
Optimismus aus ihrer Situation das
Beste zu machen versuchen.

Der Leser gewinnt nach und nach
ein ungemein differenziertes Bild vom
Leben in China und vergisst dabei
womöglich nur allzu schnell, dass die
Texte nicht einfach nur unterhaltend
und spannend sein wollen, sondern auf

weiter Strecke in sozialkritischer
Absicht geschrieben worden sind und
die Wirklichkeit ungeschminkt zeigen.

Unvergesslich bleibt beispielsweise
die Geschichte: «Shanghai: Eine Beziehung

zwischen Ober- und Unterstadt»
(S. 39—45). Interviewt worden ist in
diesem Fall ein Ehepaar aus Shanghai
auf dem ersten Tag seiner Hochzeitsreise.

Dabei berichtet die junge Frau
voller Stolz, dass sie von der Unterstadt,

von «einfachen Leuten», in die
Oberstadt «heraufheiraten» konnte,
was nur wenigen gelinge («von hundert
gibt es vielleicht nicht mal eine»). Dies
war allerdings auch nur möglich, nachdem

der Schwiegervater, der sich gegen
diese Liaison gewehrt hatte, gestorben
war, und auch nur deshalb, weil sie
«hübsch» und ihr Mann «obendrein»
von seiner Statur her «etwas kleiner»
als sie war.

*
Einen ganz anderen Bereich der

chinesischen Welt erschliesst Li Ang, eine
Schriftstellerin aus Taiwan, mit ihrem
Kurzroman Gattenmord. Der
Geschichte liegt eine Zeitungsnotiz aus
dem Shanghai der dreissiger Jahre
zugrunde, nach der eine Frau ihren
Mann, einen Schweineschlachter,
gefesselt, ermordet und in acht Teile
zerlegt hat.

Li Ang verlegt den Ort der Handlung

in die taiwanesische Kleinstadt
Lucheng, wo sie, 1952 geboren,
aufgewachsen ist. Vor dem Hintergrund von
Landschaft und Menschen ihrer Kindheit

schildert sie die Geschichte eines

jungen, in ihr Schicksal ergebenen
Mädchens zu einer verzweifelten Frau.

Lin Shi, die Hauptfigur, hatte als
Mädchen zuerst den Vater, dann die
Mutter verloren und wuchs dann unter
der Obhut eines Onkels heran. Dieser
wartete nur auf eine Gelegenheit, um



952 CHINESISCHE LITERATUR

Profit aus ihr zu schlagen. Das war gar
nicht so einfach; denn Lin Shi war arm
und überdies keineswegs hübsch: «vorn
war sie flach wie ein gehobeltes Brett»;
und «ihr Mangel an weiblichen
Rundungen» war unübersehbar.

In einem Schweineschlachter aus
dem benachbarten Chencuo fand der
Onkel schliesslich den erwünschten
Partner. Chen Jiangshui, mit vierzig
Jahren etwa doppelt so alt wie Lin Shi,
hatte einen schlechten Ruf, nicht nur,
weil er ein Schlachter war, sondern
auch deshalb, weil er die Mädchen aus
dem Amüsierviertel von Chencuo «bei
seinen Besuchen dazu brachte, schrille
Schreie auszustossen, wie Schweine in
ihrer Todesangst». Mit ihm nun wurde
Lin Shi verheiratet.

Damit hatte der Onkel in den Augen
der Nachbarn sein Ziel erreicht. Als
Verlobungsgabe hatte er sich Naturalien

in Form von Schweinefleisch
eingehandelt. Schweineschlachter Chen
sollte ihm für Lin Shi alle vierzehn Tage
ein Pfund Schweinefleisch schicken. So
lautete jedenfalls eine weitverbreitete
Nachricht, die viel böses Blut
verursachte («Kein Wunder, dass es die
Nachbarn mit Neid erfüllte, wenn Lin
Shis Haut und Knochen pfundweise
Schweinefleisch einbrachten. Welch ein
Segen!» S. 18).

Li Ang beschreibt in ihrem Roman
erschreckende Szenen. Die Brutalität
des Schweineschlachters und die
endlosen Erniedrigungen, die er ihr zufügt,
bringen Lin Shi soweit, dass sie in
geistiger Umnachtung den schlafenden
Gatten umbringt, indem sie ihn mit
seinem Schlachtermesser zerhackt. Weder
Nachbarn noch Richter haben ein
Einsehen: Lin Shi wird als Mörderin verurteilt,

zur Schau gestellt und anschliessend

erschossen.
Die Autorin bringt in diesem Roman

mit seiner schockierenden Sprache ein
Problem zur Sprache, das nur allzu

gerne verdrängt wird, nämlich: Die
Stellung der Frau in China. Theoretisch
ist die Frau in Taiwan und auf dem
Festland dem Mann gleichgestellt. In
der Praxis jedoch bestehen erhebliche
Unterschiede zuungunsten der Frau. Li
Ang will auf diesen wunden Punkt
hinweisen. Sie wirft den Stein des Anstos-
ses dem Leser wie eine geballte Ladung
zu.

Ihre Schwestern auf dem Festland,
eine Zhang Jie etwa (Die Arche [1981]
— ein Roman), haben sich auf ihre
Weise zu dieser zentralen Frage, auf die
wir hier nicht eingehen können, geäussert.

Gattenmord ist übersetzt worden
von Udo Hoffmann und Chang Hsien-
chen. Die deutsche Ausgabe ist mit
einem Nachwort von Helmut Martin
versehen.

PS

Chinas Literatur ist selbstverständlich

nur ein Teil der Kultur dieses Landes,

und die Werke in deutscher
Übersetzung sind wiederum nur ein Bruchteil

davon. Wer das Reich der Mitte
und seine Geschichte etwas näher
kennenlernen will, wird sich deshalb noch
nach anderen Zugangsmöglichkeiten
umsehen. Diese sind inzwischen so

vielfältig geworden, dass sie hier gar
nicht aufgezählt werden können.
Anhand von zwei Beispielen soll
abschliessend immerhin aufgezeigt
werden, welche Wege etwa eingeschlagen

werden könnten. Ein erster führt
zur Architektur, ein zweiter zu den
Gärten Chinas. Dass beide Pfade eng
miteinander verschlungen sind, ist wohl
nicht eigens hervorzuheben.



CHINESISCHE LITERATUR 953

Von Chao-Kang Chang (Hongkong)
und Werner Blaser (Basel) stammt der
stattliche, reich illustrierte Band mit
dem Titel China — Tao in der Architektur.

Die Autoren, zwei Architekten, die
sich seit langem schon auch mit der
Baukunst Chinas befassen, versuchen
nach ihren eigenen Worten «die gültigen

Prinzipien der Architektur zu
analysieren» S. 222). Das Buch ist das

Ergebnis einer Studienreise der beiden
Kenner durch neun chinesische Provinzen

im Herbst 1983. Text, Pläne und
Fotos vermitteln ein eindrückliches
Bild von der Vielfalt der klassischen
chinesischen Architektur im Norden,
im Süden und im Südwesten des Landes.

Besonders aufschlussreich ist das

Kapitel über die Höhlenwohnungen
und die Ziegelhäuser im Löss-Gürtel.

Die Gärten Chinas stellt uns
Marianne Beuchert vor in einem
prächtigen Band mit vielen
Tuschzeichnungen und Farbfotos. Die Autorin,

selbst eine passionierte Botanikerin

und Gartengestalterin, erhielt
anlässlich ihres zweiten Chinaaufenthalts

im Frühling 1979 als Gast der
Chinesischen GartenbauVerwaltung
erstmals Gelegenheit, chinesische
Gartenanlagen eingehender zu studieren.
Erweitern und vertiefen konnte sie ihre
Kenntnisse auf einer weiteren Reise im
Herbst 1980. Ihrem Buch liegen, nebst
ihrem Fachwissen, diese Erfahrungen
zugrunde. Sie führt den Betrachter in
alte und neue Gärten, erklärt ihm die
Elemente der Gartengestaltung und
erläutert ihm die Theorie der chinesischen

Gartenkunst. Ein Kapitel ist der
Geschichte der Gärten Chinas gewidmet,

ein anderes ihrem Einfluss auf
Europa im Laufe der Zeiten. Besonders

informativ ist das lexikalisch angelegte

Kapitel über die Pflanzen und
ihre Symbolik (S. 40-76). Das Buch,

1983 erschienen, liegt 1988 in einer
Neuausgabe vor.

Norbert Meienberger

Bibliographie

Bartke, Wolfgang: Die grossen Chinesen
der Gegenwart. Ein Lexikon 100 bedeutender

Persönlichkeiten Chinas im 20.
Jahrhundert. Suhrkamp Taschenbuch Verlag,
Frankfurt am Main 1985.

Mao Tse-tung (Mao Zedong): Reden bei
der Aussprache in Yenan (Yan'an) über
Literatur und Kunst (Mai 1942), in: Ausgewählte

Werke, Band III, S. 75-110. Verlag
für fremdsprachige Literatur, Peking 1969.

Ba Jin: Die Familie. Roman. Oberbaumverlag,

Berlin 1980; siehe auch Suhrkamp
Taschenbuch Verlag: st 1147.

Chao Shu-hsia (Zhao Shuxia): Traumspuren.

Erzählungen. Herausgegeben vom
Studienzentrum für Ostasiatische Kultur
e. V., Tübingen. Kai Yeh Verlag, Köln 1987.

Dai Houying: Die grosse Mauer. Roman.
Carl Hanser Verlag, München 1987.

Ding Ling: Das Tagebuch der Sophia.
Suhrkamp Verlag, Frankfurt am Main 1980.

Guo Moruo: Kindheit. Autobiographie.
Insel Verlag, Frankfurt am Mai 1981.

Lao She: Rikscha-Kuli. Roman. Insel
Verlag, Frankfurt am Main 1987.

Li Ang: Gattenmord. Roman. Eugen
Diederichs Verlag, Köln 1987.

Lu Hsün (Lu Xun): Das Tagebuch eines

Verrückten, in: Einige Erzählungen, S. 12—

35. Verlag für fremdsprachige Literatur,
Peking 1974.

Luo Guanzhong: Der Aufstand der
Zauberer. Ein Roman aus der Ming-Zeit in der
Fassung von Feng Menglong. Insel Verlag,
Frankfurt am Main 1986.

Mao Dun: Schanghai im Zwielicht.
Roman. Oberbaumverlag, Berlin o. J. (1979?);
siehe auch Suhrkamp Taschenbuch Verlag:
st 920.

Moderne chinesische Erzählungen:
Erster Band: Hoffnung auf Frühling (1919 bis

1949). Zweiter Band: Hundert Blumen

(1949 bis 1979). Suhrkamp Verlag, Frank-



954 CHINESISCHE LITERATUR

fürt am Main 1980 (edition suhrkamp: es

1010).
Pekingmenschen. Von Zhang Xinxin und

Sang Ye. Herausgegeben von Helmut Martin.

Eugen Diederichs Verlag, Köln 1986.
Shen Congwen: Erzählungen aus China.

Insel Verlag. Frankfurt am Main 1985.

Wang Meng: Das Auge der Nacht.
Erzählungen aus dem Chinesischen. Unionsverlag,

Zürich 1987.

Zhang Jie: Die Arche (Fangzhou).
Roman. Verlag Frauenoffensive, München

1984; siehe auch Deutscher Taschenbuch

Verlag: dtv 10826.
Zhang Jie: Schwere Flügel. Roman. Carl

Hanser Verlag. München 1985.
Beuchert, Marianne: Die Gärten Chinas.

Mit Tuschzeichnungen von He Zhengqiang
und Farbfotos der Autorin. Eugen Diederichs

Verlag, München 1983; Neuausgabe
1988.

Chao-Kang Chang und Werner Blaser:
China — Tao in der Architektur. Text
deutsch und englisch. Birkhäuser Verlag,
Basel 1987.

Carl Schmitt und kein Ende

Am Ostersonntag des Jahres 1985
starb in seinem Geburtsort, siebenund-
neunzigjährig, Carl Schmitt, der so
berühmte wie umstrittene Staatsrechtslehrer.

Am 11. Juli 1988 wäre er hundert

Jahre alt geworden. Anlässlich dieses

Gedenktages befassten sich zahlreiche

Artikel erneut mit Schmitt. Die hier
besprochene Studie stammt von einem
Aussenseiter. Günter Maschke ist
Autodidakt. Er sympathisierte ernst
mit der Studentenbewegung, doch
heute dürfte er sich als nonkonformistischen

Konservativen sehen. Auch dieser

Band legt davon Zeugnis ab '.

Er besteht aus zwei Teüen. In dem
ersten, hundertseitigen Essay setzt sich
Maschke mit den Reaktionen auseinander,

die der Tod Carl Schmitts vor
drei Jahren ausgelöst hat, wobei er sich
nicht nur auf die Bundesrepublik
beschränkt, sondern insbesondere
auch Italien einbezieht, ebenso Frankreich

und Spanien. Der zweite Beitrag
befasst sich mit der Kritik des führenden

Vertreters der «Frankfurter
Schule», Jürgen Habermas, an Carl
Schmitts Ideen. «Der vorliegende Text

ist eine Mischung aus Literaturbericht,
Kritik, eigenen Thesen, bibliographischen

Hinweisen und politischen
Stellungnahmen». Dies ist eine gute
Charakterisierung der eigenen Arbeit, die
sich durch eine gewisse Sprunghaftig-
keit auszeichnet. Systematisch im strengen

Sinne darf man sie wohl nicht nennen.

Aber dieses Manko hat auf der
anderen Seite auch wieder einen Vorteil:

Maschke kann so Abstecher vom
eingeschlagenen Weg unternehmen, die
ihn bisweilen in unerschlossene Gefilde
führen und damit in Neuland. Das gilt
beispielsweise für seinen Hinweis auf
Schmitts «vollkommene Laxheit in Fragen

geistigen Eigentums». Hierzu
wären freilich einige Beispiele willkommen

gewesen.
Es ist die Kernthese Maschkes, dass

viele deutsche Autoren Carl Schmitt
gegenüber ein erstaunliches Mass an
Befangenheit aufweisen, wiewohl der
Autor stärker die Schmitt-Renaissance
hätte betonen sollen. Denn vor zwei
Jahrzehnten war dessen «Salonfähigkeit»

in bestimmten Kreisen nicht
absehbar. Maschke setzt sich insbeson-



ZU CARL SCHMITT 955

dere mit liberalen Kritikern Schmitts
wie Kurt Sontheimer und Dolf
Sternberger auseinander, die in der politischen

Kultur der Bundesrepublik eine
bestimmende Rolle einnehmen und
vom Autor zum «juste milieu» (S. 7)
gerechnet werden. Sie können mit dem
Gedankengut Schmitts nichts anfangen,

sehen es gar für die parlamentarische

Demokratie als gefährlich an.
Hat Maschke mit seinem harten

Urteü gegenüber Schmitt-Kritikern
recht? Die Antwort muss differenziert
ausfallen. Einerseits hat man es sich in
der Vergangenheit in der Tat vielleicht
damit zu einfach gemacht, ihn als
ideologischen «Wegbereiter» oder gar als
«Kronjuristen» des Dritten Reiches
abzuqualifizieren. Gewiss stellte
Schmitt sich 1933 an die Spitze der
NS-Bewegung, rechtfertigte etwa die
Niederschlagung des vorgeblichen
Röhm-Putsches mit den klassischen
Worten «Der Führer schützt das
Recht», ging jedoch bald auf Distanz
zum Nationalsoziahsmus, der mit ihm
ohnehin wenig anzufangen wusste.
Ausserdem sollte man wohl trennen
zwischen dem wissenschafthchen Werk
Schmitts und seiner persönlichen
Kompromittierung im Dritten Reich.
Daran hat es zuweilen nicht nur bei
manchen Nachrufen gefehlt.

Immer wieder lässt Maschke anklingen,

dass Schmitts berühmte Schrift
«Legalität und Legitimität» von 1932
gegen den Nationalsozialismus gerichtet

war. Er wollte die Volkssouveränität
einschränken, weil sie zum Selbstmord
führe. Nun war diese Studie in der Tat
gegen die Nationalsozialisten (und
natürlich auch gegen die Kommunisten)

geschrieben, doch wollte Schmitt
keineswegs die Demokratie schützen,
strebte vielmehr einen autoritären
Staat an, eine Präsidialdiktatur unter

«Auf die Frage, worin die homogene

Substanz der diktatorischen
Demokratie besteht, hat Schmitt keiner

Antwort bedurft Erst nachdem

die Entscheidung durch die
Revolution von 1933 faktisch gefallen

war, war er genötigt, der politischen

Einheit auch eine Unterlage zu

geben. Das geschieht seit der dritten
Auflage des «Begriffs des
Politischen» im Anschluss an die
antisemitische Rassenlehre, der er
ursprünglich fern stand. Die Neuauflage

von 1963 bringt nicht den
gleichgeschalteten Text von 1933, sondern
den von 1932.»

Karl Lowith, Max Weber und Carl
Schmitt, «Frankfurter Allgemeine
Zeitung» vom 27. Juni 1984.

der Führung des Generals Schleicher.
Insofern geht Maschke auch zu weit,
wenn er den Eindruck erweckt, als
habe Schmitt die in der westdeutschen
Demokratie verankerten
Stabilisierungsmechanismen indirekt vorweggenommen.

Man muss in aller Deutlichkeit
hervorheben: Die Kernaussagen Carl
Schmitts eignen sich für eine liberale
Demokratie schwerlich. Dessen Affekt
gegenüber dem Liberalismus ist
unübersehbar. Man denke nur an die
klassische Freund-Feind-Unterscheidung.

Wer so argumentiert, widerstreitet

dem Kompromiss, von dem die
Demokratie lebt. Hier wie auch in
anderen Schriften Schmitts vermisst
man die Orientierung an Werten. Eben
dadurch aber zeichnet sich der
demokratische Verfassungsstaat aus. Insofern

kann man Maschke nicht ganz von
dem Vorwurf freisprechen, dass er bei
seiner Rehabilitierung Schmitts übers
Ziel hinausschiesst. Für ihn urteilen



956 ZU CARL SCHMITT

viele Kritiker so, weil sie dauernde
«Vergangenheitsbewältigung» und
«Umerziehung» betrieben. Der Autor
sieht Opportunismus gegenüber einem
nonkonformistischen Aussenseiter am
Werke. Eine seiner Kernaussagen lautet

folgendermassen: «Nur wenige
Autoren deuten an, dass sich im Versagen

der westdeutschen Intelligenz
gegenüber Schmitt der manisch
wirkende Wille abspiegelt, sich vor den
Problemen eines geteilten, besetzten
und dem Geist der Siegermächte sich
unterwerfenden Landes davonzustehlen,

und die Frage nach Lage und
Schicksal der Nation, im Mittelpunkt
vieler Überlegungen Schmitts stehend,
durch die Forderung nach noch mehr
Vergangenheitsbewältigung und noch
mehr <Demokratie> zu umgehen. So
nimmt es nicht wunder, dass die Polemik

gegen Schmitt sich fast immer darauf

beschränkt, den Kritiker des
Parlaments, den <Dezisionisten> aufs Korn
zu nehmen: hier ist die Umerziehung
weit genug gediehen, um fast spontanen

Beifall zu finden.»
Das ist schon starker Tobak. Gleichsam

beiläufig wird die Bundesrepublik
als «besetztes Land» bezeichnet.
Gewiss gibt es manch kritikwürdige
«volkspädagogische» Attitüde in der
politischen Kultur der Bundesrepublik,
doch schüttet Maschke des öfteren das
Kind mit dem Bade aus. Das Ausland
verhalte sich Schmitt gegenüber
weitgehend unbefangener. Der Autor
versucht dieses Urteil insbesondere an der
Schmitt-Rezeption in Italien nachzuweisen.

Dort herrsche eine Buntheit
des Denkens vor, und unterschiedlichste

Richtungen berufen sich auf ihn.
«Die Unbefangenheit, je Brüderlichkeit,

mit der sich in Italien Leute der
verschiedensten Couleur begegnen und
in den Zeitschriften der <anderen>

publizieren, stimmt einen als Intellektuellen

freudig und als Deutschen traurig.»

Es ist von Maschke richtig beobachtet,

dass Jürgen Habermas allerorten
eine neo-konservative Wende erspäht.
Insofern erklärt sich auch dessen
Überreaktion im sogenannten «Historikerstreit»,

den der Repräsentant der
«Frankfurter Schule» ausgelöst hat.
Aber warum bespöttelt er ihn als einen
«Verfassungspatrioten», kanzelt ihn als
einen Verfechter des Status quo ab, der
Deutschland im Westen halten wolle?
«Habermas ist der Philosoph eines

juste-milieu geworden, das sich von
Karl Marx so weit entfernt weiss wie
von Carl Schmitt. Die Feier des Diskurses,

der nicht Politik zu werden vermag,
mündet in die Dekoration des status

quo, dessen Vertreter die Entscheidung
diffamieren und die Feindschaft leugnen.

Dies dient einer besonders wirksamen

Technik der Herrschaftssicherung,
die sich mit einem totalen, aber kraftlosen

Anspruch der richtigen Gesinnung
zu arrangieren weiss und die ihn schon

jetzt fast beliebig ausnutzt.»
Der Untertitel von Maschkes

Streitschrift «Apologie und Polemik» ist sehr
treffend. Um «Polemik», zum Teil
blitzgescheite, handelt es sich insoweit, als

Maschke auf Ungereimtheiten bei den
Kritikern Schmitts verweist — scharf
und scharfzüngig gleichermassen.
Überwiegend «Apologie» hingegen
tritt auf den Plan, wenn er sich mit
Schmitt selber auseinandersetzt, mag
er auch die eine oder andere Schwäche

(z.B. die Idealisierung des Parlamentarismus

der Vergangenheit) und immerhin

Schmitts Hintergründigkeit einräumen.

Ein Hinweis auf den Sprachduktus
darf nicht fehlen. Es finden sich

hübsche Aperçus und herzhaft-maliziöse

Sottisen, aber zuweilen spielt ihm



ZU CARL SCHMITT 957

die Originalitätssucht einen Streich,
zumal er, offenbar seine Gelehrsamkeit
unterstreichend, mit Insider-Anspielungen

aufwartet. Nicht selten tauchen
dick aufgetragene Sätze wie die über
«das geistige Elend des gegenwärtigen
Deutschland» auf. Der Autor will

offenkundig provozieren. Dies jedenfalls

ist ihm gelungen.
Eckhard Jesse

1 Günter Maschke: Der Tod des Carl
Schmitt. Apologie und Polemik. Karolinger
Verlag, Wien 1987.

Lebendiger André Gide

Zu einem Buch von Peter Schnyder1

Mit seinem sehr lesbaren Buch
gelingt es dem Verfasser, eine Lücke in
der Diskussion des französischen
Schriftstellers und Nobelpreisträgers
André Gide (1869-1951) zu schliessen:

Peter Schnyder versucht, an Gide
heranzutreten, indem er dessen kritische

Schriften untersucht. Man darf
sagen, dass das gewiss nicht einfache
Unterfangen, einen so vielfältigen und
— gerade in seinen theoretisch-kritischen

Äusserungen — sich häufig
widersprechenden Künstler wie Gide
von einem Teilaspekt her kennenzulernen,

alles in allem gelungen ist. In
neun thematisch aufgegliederten Kapiteln

zeigt Peter Schnyder wesentliche
Aspekte von Gides Kunstauffassung
auf, wobei sich bald zeigt, dass diese in
einem bedenkenswerten Spannungsverhältnis

zu seinem eigenen literarischen

Schaffen steht. Gide zeigt als
Kritiker eine Lust an spontaner Niederschrift

und fordert sie gar ab und zu,
während der Schriftsteller, der von der
strengen Kunstanschauung eines Mallarmé

geformt worden war und sich
nach und nach zu einem klassischen
Kunstverständnis durchzuringen
vermochte, eine solche unmittelbare
Schreibweise sich stets versagt hat:

Kunst ist in seinen Augen eben vor
allem geformtes Leben.

Zunächst lernen wir den ausserordentlich

interessierten Leser und
äusserst scharfen Beobachter kennen, der
einen ungewohnten Hang zum Analysieren

und zeitweilig auch zum
Räsonieren zeigt, einen feinen Spürsinn für
Formen hat, dabei aber auch entdeckt,
dass Kunst ohne Leben blutleer und
akademisch bleiben muss. Seine Lust
am Dialog bewirkt, dass er an der
geistigen Auseinandersetzung mit den
kulturellen Strömungen seiner Zeit
regen Anteü nimmt. Überhaupt ist für
Gide Kritik unmittelbar mit Kommunikation

verbunden. Des Dichters
eingestandene Neigung zum Lehrer und
Pädagogen gehört denn vornehmlich in
diesen Zusammenhang: Jüngere,
hoffnungsvolle Talente wie den Belgier
André Ruyters oder seinen begabten
Schwager Marcel Drouin sucht er zu
ermuntern. Einen andern wichtigen
Aspekt der Kommunikation bildet der
mündliche oder schriftliche Gedankenaustausch

mit Zeitgenossen wie z. B.
Paul Valéry, Roger Martin du Gard
und nicht zuletzt mit Madeleine, der
eigenen Gattin. Strukturen des Dialogs
lassen sich aber auch dort erkennen,



958 ZU ANDRE GIDE

wo der Partner fiktiv oder unsichtbar
bleibt, wie im «Journal», in den «Lettres
à Angele» oder in den als Zeitschriftenartikel

veröffentlichten Stellungnahmen.

Gides Kritik, das zeigt die Studie
von P. Schnyder klar auf, hat allein
schon deshalb dialogischen Charakter,
weil ihr alles Apodiktische und
Dogmatische fremd bleibt. Feste
Standpunkte erscheinen Gide immer
verdächtig, wenn sie ihn überhaupt
interessieren, wie denn der Autor selber nie
davor zurückgeschreckt ist, ein eigenes
Urteil zu revidieren oder zumindest
mit andern Schwerpunkten zu versehen.

Die Absage an den sterilen
Elfenbeinturm des «l'art pour l'art» und das
Streben nach einem konkreten Publikum

drückt bei Gide die Lust am
Experimentieren aus. Bewundernswert
ist etwa, wie Gide das Werk eines
Zeitgenossen — Emile Rouart — sozusagen
als Vorstufe (pré-texte) zu eigener
Kreativität benutzt und es dadurch
versteht, Kritik in fruchtbares Schaffen
umzuwandeln.

In einen seltsamen Zwiespalt gerät
Gide dort, wo er sich mit Lyrik
auseinandersetzt. Zwar kann ihn die Sympathie

zu einem Gedicht dazu verleiten,
sich gleichsam damit zu identifizieren,
so dass seine Kritik dann eher wie eine
Übertragung in Prosa anmutet. Zu
solcher «critique poétique» regen ihn
ebenso Verse seines Freundes Francis
Jammes an als auch jene des persischen
Dichters Hafis, in der berühmten
deutschen Übersetzung von Joseph Hammer.

Die Theaterkritik Gides wendet sich
vor allem gegen die bürgerlich
verflachte Schauspielkunst, den
verniedlichenden und moralisierenden
Zeitgeist, welcher den grossen Klassikern
wie z. B. Shakespeare nie gerecht zu

werden vermöge. Wohl darf ein Stück
einen Leitgedanken enthalten, aber
dieser hat sich dem Primat der ästhetisch

künstlerischen Gestaltung
unterzuordnen und nicht umgekehrt.
Heuchlerischer Sittenzwang, wie er ihn in der
damaligen bürgerlichen Gesellschaft
vorfindet, zeitigt, von Gide aus gesehen,

zügel- und formlose Werke, während

eine sinnen- und lebensfrohe
Gesellschaft den idealen Nährboden
für wirkliche Kunst abgebe. Das
Anachronistische einer solchen
Anschauung mag aber, wie aus der
Darstellung Peter Schnyders hervorgeht,

Gide selber bewusst gewesen sein.

Nutzbringend war der Irrtum für den
Dichter insofern, als er ihm die
Erkenntnis brachte, dass offenbar auch
das Theater nicht seine eigentliche
Domäne war.

Diese Einsicht führt ihn vom Drama
zur Erzählung und zum Roman. Die
mit «Prétextes» benannten kritischen
Schriften bilden einen Versuch Gides,
bei sich selber in die Schule zu gehen
und die eigenen Möghchkeiten zu
erkennen. Sein die Epoche nach 1900
kennzeichnender Hang zum Klassizismus

ist in erster Linie als Reaktion auf
den formlosen literarischen Wildwuchs
zu verstehen, den er bei zahlreichen
Zeitgenossen vorzufinden glaubt. Und
doch geht ihm mit der Entdeckung der
Märchen aus «Tausendundeiner
Nacht», den engHschen Autoren Kipling

und Wells und um 1910 mit Dostojewski

das auf, was als erzählerisch
gestaltete Lebensfülle den begrenzten
Rahmen des eigenen Klassizismus
notgedrungen sprengen muss. Dies löst in
ihm einen eigenartigen Konflikt aus,
den er dadurch zu bewältigen sucht,
dass er ihn auf den Helden seiner
«Falschmünzer» projiziert: Entweder
scheint der Dichter zu wenig dem



ZU ANDRÉ GIDE 959

Leben verhaftet oder aber läuft Gefahr,
die künstlerische Form zu vernachlässigen.

Dass die Kritik auch in diesem
Bereich wiederum als «pré-texte»
(Vorstufe) zu eigenem Schaffen dient, das
beweisen Gides Romane «Die Verliese
des Vatikan» oder die bereits erwähnten

«Falschmünzer». Dem schlichten
Titel von Schnyders Buch liegt also ein
sinnträchtiges Wortspiel zugrunde: die
«Prétextes» André Gides erweisen sich
zugleich als «Pré-textes» in der soeben
aufgezeigten Bedeutung.

Ein klarer Aufbau und eine stufen-
mässig logische Gliederung der Themen

lassen die Entwicklung Gides als
Kritiker und die ihm eigene fruchtbare
Wechselbeziehung zwischen Kritik und
Autorschaft in voller Plastizität zutage
treten. Lediglich bei der Lektüre des

neunten und zugleich letzten Kapitels
stellt sich die Frage, ob nicht auch die
Darstellung der Romankritik etwas
mehr nach chronologischen Gesichtspunkten

hätte erfolgen können. Die
paar orthographischen Unstimmigkeiten

schliesslich, welche sich in die
Arbeit eingeschlichen haben, sind

weniger dem Autor als dem Herausgeber

anzulasten. Das ansprechende
Buch von Peter Schnyder dürfte das
Interesse vieler Leser für André Gide
neu beleben. Sein Buch zeigt ohne
Umschweife, dass der Umgang mit
Gide anregend bleibt.

Walter Gorgé

'Pré-Textes. André Gide et la tentation
de la critique. Paris. Intertextes éditeur
(Reihe «Horizons»), 1988. — Vertrieb in
der Schweiz: Editions de lAire — SNL,
Lausanne.

Hinweis

Italien — Design 1945 bis heute

In der Reihe der reich illustrierten
Darstellungen von industrial design
und graphic design erscheint bei
Birkhäuser, Basel/Boston/Berlin, die
Dokumentation über Italien, die Hans
Wichmann mit Beiträgen zahlreicher Fachleute

und Beispielen, Daten, Fakten
sowie Kurzbiographien italienischer
Designer zu einem informativen
Nachschlagewerk gemacht hat. Hans
Wichmann, Herausgeber der Reihe industrial

design — graphic design, ist von
Haus aus Kunsthistoriker, einer von
denen, die visuelle Kultur im Alltag
und in den Produkten vor allem der
Industrie kritisch verfolgen. Er hat den

einleitenden Hauptaufsatz verfasst. Ein
weiterer Textbeitrag stammt von Vittorio

Gregotti. Den Hauptteil des Bandes
machen die im Bild und mit Beschreibungen

dokumentierten Gegenstände
industrieller Fertigung aus. Josef Strasser

leitet über zur Abteilung Graphik.
Schiesslich äussern sich mehr als dreissig

itahenische Entwerfer und Designer
über die Entwicklung seit 1945. Das
Buch bietet Anregung durch Anschauung,

es regt die Diskussion an und
belegt an hervorragenden Beispielen
die führende Rolle, die Italien in der
Nachkriegszeit im Industrie-Design
gespielt hat.


	Das Buch

