Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift fur Politik, Wirtschaft, Kultur
Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 68 (1988)

Heft: 11

Artikel: Was heisst Verantwortung?

Autor: Baumgartner, Armin

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-164590

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-164590
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Armin Baumgartner

Was heisst Verantwortung?

Solange der Fortschrittsglaube triumphierte, und man an den zwingen-
den Automatismus des Fortschritts glaubte, solange stellte sich das Pro-
blem der Verantwortung kaum. So ist beispielsweise zu erklaren, dass in
Meyers Konversationslexikon um die Jahrhundertwende das Wort Verant-
wortung praktisch fehlt und bloss als strafrechtlicher Begriff im Sinne der
Zurechnungsfahigkeit gefiihrt wird. In den gangigen philosophischen Wor-
terbuchern bis etwa zum zweiten Weltkrieg suchen wir vergeblich nach
dem Begriff Verantwortung. Erst nach der Erschiitterung des Fortschritts-
glaubens wurde der Ruf nach Verantwortung aktuell. Als einer der ersten
hat Karl Jaspers nach dem Kriege im Geleitwort fiir die Zeitschrift «Die
Wandlung» Ende 1945 die Frage nach der Verantwortung gestellt. In den
letzten Jahrzehnten hat sich diese Frage zusehends verscharft, und heute
reden alle von Verantwortung. Was heisst Verantwortung?

In einem 1967 veroffentlichten Aufsatz «Der Begriff der Verantwor-
tung» ' versucht Georg Picht die Bedeutung dieses Begriffes zu klaren. Ver-
antwortung war im romischen Recht und in den Inquisitionsprozessen ein
rein rechtlicher Begriff: In der «Verantwortung» wurde auf die Anklage
«geantwortet». Spater wurde der Begriff der Verantwortung vom Bereich
des Rechtslebens auf die gesamte Ethik tibertragen, d.h. der Begriff der
Verantwortung wurde fiir die Rechtfertigung vor Gottes Richterstuhl
gebraucht. Erst aus der Erwartung dieses letzten Gerichts konnte der
Gedanke entspringen, dass das menschliche Leben insgesamt der Vorbe-
reitung auf diese letzte «Verantwortung» dienen miisse. Nach Picht ist der
Begriff der Verantwortung demnach christlichen Ursprungs, genauer
gesagt: er ist ein eschatologischer Begriff. Dieser eschatologische Ursprung
ist fur Picht sowohl ein moglicher Horizont wie auch eine mogliche Grenze
philosophischen Denkens der Verantwortung. Diese Ambivalenz im
Wesen der Verantwortung wird auch unsere weiteren Uberlegungen
bestimmen. Zusammenfassend ergibt sich, dass der Begriff der Verantwor-
tung Fragen in drei Richtungen aufwirft: Man ist stets fiir etwas verantwort-
lich. Man ist aber auch verantwortlich vor einer Instanz. Und drittens muss
nach dem «man», dem Trdger der Verantwortung gefragt werden, was sich
im Zeitalter der «globalen Verantwortung» keineswegs mehr von selbst
versteht.



926 VERANTWORTUNG
Die Verantwortung «fiir»

Die heutige Weltsituation ist dadurch charakterisiert, dass der wissen-
schaftliche und technische Fortschritt die menschliche Verfugungsgewalt
ausserordentlich gesteigert hat. In der Folge hat sich auch die Frage nach
der Verantwortung fiir weiter zugespitzt. Schon die Berichte des Club of
Rome haben das offentliche Bewusstsein uber die Grenzen der Ressour-
cen und der Umweltbelastung gescharft. Wir fiihlen heute immer mehr, wie
schnell Fortschritt in Bedrohung umschlagen kann. Die wissenschaftlich-
technische Verfiigungsmacht des Menschen reicht immer weiter, denken
wir nur zum Beispiel an die neuen Moglichkeiten, die uns die Biotechnolo-
gie bietet. Mit Recht werden Wissen und Verantwortung in einen engen
Zusammenhang gebracht. Es sind die zwei Seiten derselben verlorenen
Unschuld?. Das Neue an der heutigen Weltsituation ist die globale Dimen-
sion und Interdependenz der Entwicklungen. Die neuen Technologien
konnen irreversible Folgen haben, teilweise sind die Folgen gar nicht vor-
aussehbar. Der Untergang der menschlichen Gattung ist machbar gewor-
den. Veranwortung wird deshalb erstmals mit der Zukunft der Menschheit
selbst in Verbindung gebracht.

Die heutige Verantwortung fiir umfasst also nichts Geringeres als die
zukunftige Existenz der Menschheit iiberhaupt. In der bereits erwahnten,
1969 erschienenen Abhandlung® weist Georg Picht eindriicklich auf den
notwendigen Zwang hin, den Bereich unserer heutigen Verantwortung zu
erweitern. Unsere heutige Lage sei tatsachlich die, dass wir durch den har-
ten Zwang der politischen und gesellschaftlichen Realitaten dazu genotigt
wiurden, die eschatologische Reichweite des Begriffes der Verantwortung
als eine historische Realitat zu entdecken. Denn niemand konne abstreiten,
dass im Atomzeitalter der Menschheit die Entscheidung aufgezwungen
sei, ob es eine zuktinftige Geschichte der Menschheit geben werde oder
nicht.

Ein Hohepunkt in der Erorterung dieses neuen Wesens der Verantwor-
tung stellt zweifellos das Denken von Hans Jonas dar. Sein 1979 erschiene-
nes Werk «Das Prinzip Verantwortung» tragt den Untertitel «Versuch
einer Ethik flir die technologische Zivilisation»®. Angesichts der neuen
Situation will er die Grundlage fiir eine Zukunftsethik schaffen, die auf das
Ziel eines menschenwiirdigen Uberlebens der Menschheit ausgerichtet sei.
Weil die Menschheit selbst auf dem Spiele stehe, miisse in der heutigen
Ungewissheit das Gebot gelten, dass der Unheilsprophezeiung mehr
Gehor zu geben sei als der Heilsprophezeiung. Notwendig sei eine «Heuri-
stik der Furcht», damit die neue Dimension der geschichtlichen Verant-
wortung aufgesplirt werden konne. Die Aufgabe der neuen Zukunftsethik



VERANTWORTUNG 027

(die Verantwortung fiir) sei die Bandigung des apokalyptischen Potentials
der Technik*.

Die Verantwortung «vor»

Man ist nicht nur fiir etwas verantwortlich, man muss sich auch vor einer
Instanz verantworten, zum Beispiel die gewahlte Regierung vor ihren
Wahlern. Georg Picht ! zeigt nun aber, dass die Verantwortung vorim Prin-
zip gar nicht eingegrenzt werden kann, sondern iiber den Menschen hin-
ausweist. Nach christlichem Verstindnis fiihrt Verantwortung letzten
Endes vor den Richterstuhl Gottes. Gemass Picht hat die Ethik der Neu-
zeit den Verweisungscharakter der Verantwortung auf eigentiimliche
Weise umgebogen. Mit dem seit Descartes einsetzenden Denken wird das
denkende Ich selbst als die Instanz verstanden, vor der sich die sittliche
Vernunft verantwortlich weiss. Diese Verantwortung vor dem eigenen
Gewissen wird als Selbstverantwortung verstanden. Die klassische Formel
fur den auf die autonome Vernunft zuriickbezogenen Begriff der Verant-
wortung ist der kategorische Imperativ bei Kant.

Wir befinden uns heute in der besonders kritischen Situation, dass die
Verantwortung fiir, wie wir gesehen haben, stark erweitert werden muss —
es geht um nichts Geringeres als um das Ganze: die Zukunft der Mensch-
heit —, wahrend gleichzeitig die Verantwortung vor kaum mehr eine liber
den Menschen hinausweisende Instanz anerkennt. Auch wenn von der
Verantwortung vor der Nation, vor der Gesellschaft oder gar vor der
Geschichte gesprochen wird, so wird damit immer der Mensch als Gruppe,
als Kollektivum, als Gattung gemeint. Sogar Jonas, der doch das «men-
schenwiirdige Uberleben der Menschheit» als ethisches Letztprinzip auf
rationaler Basis aufgestellt hat, empfindet eine Liicke, wenn nach der
Instanz gefragt wird, vor der wir uns zu verantworten haben. Dem Autor
des Buches «Das Prinzip Verantwortung» ist dieses religiose Defizit in der
Dimension der Verantwortung vorwohl bewusst. Er ist aber zuversichtlich,
dass es eine Ehrfurcht gebe, die uns ein «Heiliges», d.h. ein unter keinen
Umstanden zu Verletzendes enthiille, das auch ohne positive Religion von
unserem Auge wahrgenommen werden konne?. Er findet, dass wir Heuti-
gen, Emanzipierten, gegen die Versuchungen des prometheischen Triebes
(darunter die Wagnersche des Homunculus) ungewappneter als alle Frii-
heren seien, und hatten doch das stolz Aufgegebene ... notiger als alle Frii-
heren. Unsere so vollig enttabuisierte Welt miisse angesichts ihrer neuen
Macharten freiwillig neue Tabus aufrichten ... Wir miissten wieder Furcht
und Zittern lernen und, selbst ohne Gott, die Scheu vor dem Heiligen*.
Tont in diesem verzweifelten Aufruf von Jonas nicht der Appell mit: Wenn



928 VERANTWORTUNG

ihr schon keine schiitzende Religion mehr habt, so macht euch eine! Hier
liegt wahrscheinlich die Schwache im Denken von Jonas, denn jedem bloss
instrumentellen oder funktionellen Denken muss die religiose Dimension
verschlossen bleiben. Jonas fragt nicht nach der Denkungsart, die der
neuen Situation angemessen ware und halt «heilige Tabus» fiir machbar.

Der Triger der Verantwortung

Wie wir gesehen haben, sind wir heute gezwungen, den Bereich der Ver-
antwortung fur zu erweitern und er umfasst nichts Geringeres als die
zukunftige Weiterexistenz der Gattung Mensch selbst. Wo ist aber der Tra-
ger einer solch umfassenden Verantwortung? Walter Schulz gibt einer all-
gemeinen Erwartung Ausdruck, wenn er in seiner «Philosophie in der ver-
anderten Welt» seine Betrachtungen iiber die kommende Verantwortung
mit dem Kapitel «Die Menschheit als werdendes Subjekt der Geschichte»
einleitet>. Georg Picht ist der Auffassung, dass sich die Verantwortung
nicht nach ihren Tragern richte, sondern der Trager habe sich nach seiner
Verantwortung zu richten. Wir hatten nicht nur die Verantwortung dafiir,
dass wir die Aufgaben erfillen, fiir die wir zustandig seien; wir hatten auch
eine Verantwortung dafiir, dass wir die neuen Aufgaben erkennen, fiir die
noch niemand zustandig sei, von deren Losung aber das Schicksal der
Menschheit abhangen werde. Es gebe demnach eine Verantwortlichkeit,
die nicht nur die Grenzen moglicher Haftbarkeit, sondern sogar die Gren-
zen der Zustandigkeit tuibersteige. Wir wiirden in einer Geschichtsepoche
leben, in der es an Tragern jener Verantwortung fehle, die in den heute
schon sichtbaren grossen Aufgaben der Geschichte vorgezeichnet sei .

Wie wir sehen, ist also keineswegs klar, wer der Trager der neuen globa-
len Veranwortung sein kann. In einem Kommentar ¢ zu seinem «Das Prin-
zip Verantwortung» formuliert Hans Jonas die Schicksalsfrage liber den
Trager der Verantwortung so: «Das meiste, was wir uns heute sittlich zu
fragen haben, ist nicht so sehr: Wie fithre ich mein Leben sinnvoll und
anstandig? (das bleibt immer noch bestehen), sondern: Was konnen »wir«
dazu tun, >wir, namlich dieses ganz grosse, als Ganzes handelnde Super-
Subjekt, die heutige technisch-zivilisierte Menschheit — was konnen wir
dazu tun, dass sie sich nicht so verhalt, dass die zukunftigen Moglichkeiten
von Menschen, wie wir es sind, oder wie sie sein sollten in einer annehm-
baren Welt, im voraus in Frage gestellt werden?» Die Frage nach dem Tra-
ger der kunftigen Veranwortung stiirzt uns in grosse Verwirrung. Wenn
Jonas recht hatte, so kiame es in Zukunft im wesentlichen nur noch auf das
Super-Subjekt Menschheit an, und der einzelne Mensch bliebe auf der
Strecke. Das Prinzip Verantwortung ware dann das Prinzip einer kollekti-



VERANTWORTUNG 929

ven Verantwortung. Wer kame als das kollektive Subjekt dieser Verantwor-
tung in Frage? Hier taucht generell die Frage nach den Institutionen auf.
Konnen dies die traditionellen Institutionen leisten? Ein Politiker wie
Erhard Eppler glaubt diesbezliglich an seine politische Partei, sofern es ihr
gelinge, die Hegemonie in der Gesellschaft zu gewinnen’. Wie schwierig es
aber ist, die Organisation der kollektiven Verantwortung zu denken, zeigt
das Beispiel der Diskursethik. Obwohl gerade dieses Denken die rationale
Letztbegrindung einer Ethik kollektiver Verantwortung durch Diskurs
und Konsens in einer «unbegrenzten idealen Kommunikationsgemein-
schaft» leisten will, so lasst sich nach Karl-Otto Apel die ideale Kommuni-
kationsgemeinschaft prinzipiell nicht als Kollektivsubjekt institutionalisie-
ren?®.

Ethik in der Krise

Die dreidimensionale Frage nach dem Wesen der Verantwortung fuhrt
uns in grosse Verwirrung. Ob wir nach der Sache fragen, fiir die Verant-
wortung zu tragen ist, oder ob wir nach dem Subjekt fragen, das verant-
wortlich ist, oder ob wir nach der Instanz fragen, vor der die Sache verant-
wortet werden muss, jedesmal stossen wir letzten Endes auf den Menschen
und einzig und allein auf den Menschen bzw. auf die Menschheit als Gat-
tung. Wir konnen es drehen und wenden wie wir wollen, wir sehen uns in
unseren ethischen Uberlegungen in einem anthropozentrischen Zirkel ver-
strickt. Der Mensch in seiner verabsolutierten Autonomie scheint gespen-
stisch um sich selber zu kreisen. Nach dem «Tode Gottes» haben wir jene
Dimension eingebiisst, aus der in der Tradition die ethischen Massstabe
kamen. Was glaubt man aber, wenn man nicht mehr an Gott glaubt? In
einer kiirzlichen Abhandlung iiber «Das Irrationale»? beruft sich Umberto
Eco auf den Satz von Chesterton: «Seit die Menschen nicht mehr an Gott
glauben, glauben sie nicht etwa an nichts mehr, sondern an alles.» Dies ist
auch die Lage in der Ethik, deren pluralistisches (teilweise anarchistisches)
Spektrum kaum mehr zu tiberblicken ist.

Durch welche ethischen Letztprinzipien hat der moderne Mensch ver-
sucht, Gottes Richterstuhl zu ersetzen? Hier eine kleine Musterkarte von
modernen Positionen, von denen aus systematische ethische Kriterien ent-
wickelt werden. Da ist zunachst das Bemiihen, die Losung von der Wissen-
schaft zu erwarten. Ethik habe sich als eine Wissenschaft vom moralischen
Handeln zu verstehen, die die menschliche Praxis im Hinblick auf die
Bedingungen ihrer Moralitat untersucht und versucht, den Begriff der
Moralitat selbst zu begriinden !°. Solch wissenschaftliche Ethik spiegelt
den Glauben an die neuzeitliche Vernunft wider, die «als oberster



930 VERANTWORTUNG

Gerichtshof» (Kant) auch ohne Gottesbegriff eine Letztbegriindung in der
Ethik leisten konne. Eng verwandt mit dieser Position ist der Glaube an
die Vollendung der Emanzipation. Hier wird der Gottesbegriff als oberstes
Prinzip abgelost durch die Freiheit als ethisches Letztprinzip. Hieher
gehort auch das «emanzipatorische Erkenntnisinteresse» der «Kritischen
Theorie» und die darauf basierende Diskursethik, in der der Diskurs in der
«unbegrenzten idealen Kommunikationsgemeinschaft» auch zur rationa-
len Letztbegrindung in der Ehtik herangezogen wird. Dies fiihrt uns zur
Gesellschaft als ethischem Letztprinzip. Gesellschaftstheoretiker messen
normative Geltungsanspruche an der von ihnen gesetzten Gesellschafts-
utopie. Eine solche Utopie ist jene von der «herrschaftsfreien Gesell-
schaft». Daraus wird dann beispielsweise der Vorwurf an Jonas erhoben,
er kummere sich zuwenig um die Schaffung der gesellschaftlichen Bedin-
gungen, unter denen Zukunftsverantwortung erst moglich sei. Die
Moderne hat aber eine Reihe weiterer hochster Ziele gesetzt, die als letzter
Sinngrund menschlicher Handlungen und damit auch als ethisches Letzt-
prinzip in Frage kommen. Wir nennen noch die Forderung des Fortschritts,
das Erreichen des grosstmoglichen Gliicks der grosstmoglichen Zahl oder
ganz einfach die Steigerung des Wohstandes.

In der heutigen Situation, in der die Zukunft der Gattung Mensch selbst
zur Disposition steht und sich die traditionellen Verantwortungsbegriffe
als viel zu eng erweisen, werden all die genannten Letztprinzipien der
Moderne erschuttert. Wir spuren, dass all diese Prinzipien der Moderne, je
mehr wir versuchen, sie zu verabsolutieren, in Wahrheit als Letztprinzipien
in Frage gestellt sind. Dies trifft auf die Wissenschaft, die Freiheit, die
Gesellschaft, den Fortschritt, das grosstmogliche Gluck der grosstmogli-
chen Zahl und den Wohlstand gleichermassen zu. Die bisherigen ethischen
Massstabe der Moderne verlieren ihre absolute Verbindlichkeit. Der Ver-
lust oberster Verbindlichkeiten wird heute ersetzt durch die Beliebigkeit
der vielen bloss verfiigten Verbindlichkeiten. In der daraus entstehenden
Verunsicherung wachst die allgemeine Neigung, durch Verbote die weitere
Entwicklung uberhaupt abzublocken. Auch in der heutigen Tendenz zur
Verrechtlichung der gesamten Lebenswelt erkennen wir eine Kompensa-
tionserscheinung fiir den schwindenden Orientierungsrahmen unserer
Verantwortung.

Die Natur als ethisches Letztprinzip?
In der Ausweglosigkeit, die uns die Krise der Ethik hinterlasst, bietet

sich in neuester Zeit als Rettungsanker die Natur an. Die Bedrohung unse-
rer naturlichen Lebensgrundlagen schreckt uns auf, und auf der Suche



VERANTWORTUNG 931

nach den Ursachen stossen wir auf das einseitige Naturverhaltnis in Wis-
senschaft und Technik: Im wissenschaftlich-technischen Denken der
Moderne erscheint die Natur als blosses Objekt, iiber das beliebig verfugt
werden kann. Weil dieses Naturverhaltnis so einseitig ist, darf es auf keinen
Fall verabsolutiert werden, was heute leider nur allzuoft geschieht. Was
von theologischer, philosophischer und politischer Seite alles dagegen
postuliert wird, reicht von der Radikalisierung der Schopfungstheologie,
der Resakralisierung der Natur, der Verherrlichung der sich selbst tiberlas-
senen Natur, der Evolution als Letztprinzip, der Anerkennung der Natur
als «Selbstwert», der Zuerkennung von Rechten an die Natur bis zur blos-
sen Erhaltung der natiirlichen Lebensgrundlagen fiir den Menschen.

Angesichts der okologischen Krise ist eine Neubesinnung auf das
Wesen der Natur dringend geboten. Die Natur erschopft sich nicht im
Objektsein fiir Wissenschaft und Technik. Mit Recht wird auf die Grenzen
menschlicher Verfiigung iiber die Natur hingewiesen. Solche Reflexion
unseres Naturverhaltnisses ist eine Voraussetzung fiir die Abwendung von
Gefahr und Bedrohung fiir Natur und Mensch. Die Forderung nach einem
Umdenken, das uns vom Machbarkeitswahn zu einem schonenden
Umgang mit der Natur fuhrt, ist voll berechtigt.

Fragwiirdig wird die Sache aber da, wo versucht wird, durch die Schaf-
fung einer neuen Naturreligion oder Naturphilosophie der Ethik das feh-
lende Letztprinzip in Form der Natur zu vermitteln. Stutzig muss uns
machen, dass parallel mit der Verherrlichung der Natur meist die Verteufe-
lung der Vernunft geht. Es gehort heute zur alltaglichen Grundargumenta-
tion streitbarer Okologen, die ganze Neuzeit mit ihrer Wissenschaft und
Technik als Siindenfall zu verketzern, um dann die Natur bzw. die Schop-
fung als ethisches Letztprinzip anzupreisen. Durch das permanente Schu-
ren einer apokalyptischen Katastrophenstimmung sollen die Menschen
zum Ausstieg aus dem Industriezeitalter gedrangt werden. Solche
Schwarz-Weiss-Malerei lasst die geschichtliche Dimension vollstandig ver-
missen. Die Neuzeit wird zum blossen menschlichen Gemachte und der
Mensch spreizt sich erst recht zum absoluten und allmachtigen Macher der
Geschichte auf.

Gegen die Verabsolutierung des Machbarkeitsdenkens

In der pluralistischen und anarchistischen Situation der heutigen Ethik
zeigt sich trotz aller Unterschiede ein gemeinsamer Zug: Der Mensch (und
die Menschheit als Gattung) tritt in den Status der Allzustandigkeit. Alles
scheint sich in der Dimension menschlicher Machbarkeit aufzulosen. Die-
ses Machbarkeitsdenken hat viele Facetten. Ob ein Theologe ein grundle-



932 VERANTWORTUNG

gend neues Gottesbild konzipieren will, das die menschliche Autonomie
weniger stort!! oder ob ein Philosoph der Menschheit den baldigen Unter-
gang verordnet, weil die Gattung Mensch langst zum «Untier» verkommen
sei und nur noch den Gattungstod verdiene '?, immer handelt es sich um
das gleiche Denken einer verabsolutierten Machbarkeit von allem und
jedem.

Eine rationale Zukunftsethik lauft besonders Gefahr, in einen
unmenschlichen Machbarkeitswahn auszumiinden, wenn der Einzel-
mensch nur noch instrumentell im Dienste der zukiinftigen Menschheit
verrechnet wird. Dadurch wird das Ubel, das die Ethik verhindern mochte,
nur noch verschlimmert. Besonders verscharft wird diese Entwicklung
durch das, was man mit dem Stichwort «okotheologische Apokalyptik»
bezeichnet hat. Wer dauernd durch Schwarzmalerei die Katastrophenstim-
mung anheizt, um die Menschen zum Handeln zu bewegen, erreicht in Tat
und Wabhrheit gerade das Gegenteil: die Aushohlung des Verantwortungs-
begriffes durch Uberlastung. Solches Denken baut auf die [llusion mensch-
licher Allmacht und missachtet die menschliche Endlichkeit. Aber die
Menschen wehren sich dagegen — wie Sloterdijk einmal sagte — durch den
Zwangskosmopolitismus blosse Gespenster zu werden.

Karl Jaspers hat bereits vor 30 Jahren davor gewarnt, durch eindimen-
sionales Denken den Verantwortungsbegriff zu uiberziehen: «Alle Gedan-
ken an die Zukunft mussen entmutigen, wenn Freiheit und Transzendenz
vergessen werden. Dann nehmen die blossen Verstandesgedanken mit
dem Vertrauen auch die Verantwortung weg ...» '*. Und Picht meint dazu:
«Gerade an der Stelle, wo der Mensch im Denken seiner Autonomie
gewiss zu sein glaubt, stosst er an ihre absolute Grenze ... an die absolute
Grenze seiner eigenen Endlichkeit» . In seiner Schrift «Politischer Mora-
lismus — Der Triumph der Gesinnung iiber die Urteilskraft»'* kommt
Hermann Liibbe zum Schluss, «dass die Uberdehnung des Verantwor-
tungsbegriffs, statt die moralische Qualitat unseres Lebensvollzugs zu ver-
bessern, lediglich den Begriff der Verantwortung ruiniert. Das Pathos der
Verantwortungsiibernahme fiir das, was wir gar nicht zu leisten imstande
sind, tuiberfiihrt nicht gute Gesinnung in gute Praxis, sondern erfullt nur die
offentlichen Raume mit Bekundungen guter Verantwortungsgesin-
nung...»

Wir kommen nicht darum herum, unsere Zukunftsverantwortung von
der Illusion einer menschlichen Allzustandigkeit zu befreien. Denn zur
echten Zukunftsverantwortung gehort gerade auch die Uberwindung eines
verabsolutierten Machbarkeitsdenkens. Eine rationale Zukunftsethik
bedarf deshalb der Erganzung durch ein Denken, das der in Basel leh-
rende Philosoph Henning Ottmann «Negative Ethik» genannt hat. Der
Mensch, der seine Verantwortung fiir die Zukunft ernst nimmt, muss in



VERANTWORTUNG 933

eine Dimension hineinfragen, die iiber den Menschen hinausweist. Wir
mussen das Andere der Freiheit anerkennen und mussen das sein lassen,

das nicht verfiigbar ist.

' Georg Picht: «Wahrheit Vernunft Ver-  Th. Meyer/S. Miller (Hrsg.): >Zukunfts-
antwortung», Stuttgart 1969. — 2 Dieter  ethik und Industriegesellschaft¢, Miinchen
Birnbacher: «Verantwortung fiir zukiinftige =~ 1986. — * Umberto Eco: «Das Irrationale»
Generationen», Stuttgart 1988. — °*Hans  in UNIVERSITAS, Stuttgart, Mai 1988. —
Jonas: «Das Prinzip Verantwortung», ' Annemarie Pieper: «Ethik und Moral»,

Frankfurt am Main 1979. — * Hans Jonas:
«Ist erlaubt, was machbar ist?» in UNI-
VERSITAS, Stuttgart, Februar 1987 —
3 Walter Schulz: «Philosophie in der veran-
derten Welt», Pfullingen 1972. — ¢ Hans
Jonas: «Aus offentlichen Gesprachen lber
das Prinzip Verantwortung» in «Technik,
Medizin und Ethik», Frankfurt am Main
1987. — 7 Erhard Eppler: «Mensch, Tech-
nik, Natur — Miissen wir anders leben, um
zu tlberleben?» in Th. Meyer/S. Miller
(Hrsg.): »Zukunftsethik und Industriegesell-
schaft¢, Miinchen 1986. — # Karl-Otto
Apel: «Verantwortung  heute» in

Miinchen 1985. — ' Gordon D. Kauf-
mann: «Theologie fiir das Nuklearzeitalter»
(Deutsche Ubersetzung), Miinchen 1987. —
12 Ulrich Horstmann: «Das Untier», Suhr-
kamp taschenbuch 1172, 1985. — ' Karl
Jaspers: «Die Atombombe und die Zukunft
des Menschen» Miinchen 1958. — '* Her-
man Liibbe: «Politischer Moralismus — Der
Triumph der Gesinnung tiber die
Urteilskraft» Berlin 1987. — ' Henning
Ottmann: «Negative Ethik», Vortrag gehal-
ten am 17. Februar 1988 in der Basler Phi-
losophischen Gesellschaft.

Er hat die gute

L

bringt die
BAG!

056-2301 11
01-445844

5300 Turgi
8023 Zurich




	Was heisst Verantwortung?

