
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 68 (1988)

Heft: 11

Artikel: Was heisst Verantwortung?

Autor: Baumgartner, Armin

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-164590

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-164590
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Armin Baumgartner

Was heisst Verantwortung?

Solange der Fortschrittsglaube triumphierte, und man an den zwingenden

Automatismus des Fortschritts glaubte, solange stellte sich das
Problem der Verantwortung kaum. So ist beispielsweise zu erklären, dass in
Meyers Konversationslexikon um die Jahrhundertwende das Wort
Verantwortung praktisch fehlt und bloss als strafrechtlicher Begriff im Sinne der
Zurechnungsfähigkeit geführt wird. In den gängigen philosophischen
Wörterbüchern bis etwa zum zweiten Weltkrieg suchen wir vergeblich nach
dem Begriff Verantwortung. Erst nach der Erschütterung des Fortschrittsglaubens

wurde der Ruf nach Verantwortung aktuell. Als einer der ersten
hat Karl Jaspers nach dem Kriege im Geleitwort für die Zeitschrift «Die
Wandlung» Ende 1945 die Frage nach der Verantwortung gestellt. In den
letzten Jahrzehnten hat sich diese Frage zusehends verschärft, und heute
reden alle von Verantwortung. Was heisst Verantwortung?

In einem 1967 veröffentlichten Aufsatz «Der Begriff der Verantwortung»
: versucht Georg Picht die Bedeutung dieses Begriffes zu klären.

Verantwortung war im römischen Recht und in den Inquisitionsprozessen ein
rein rechtlicher Begriff: In der «Verantwortung» wurde auf die Anklage
«geantwortet». Später wurde der Begriff der Verantwortung vom Bereich
des Rechtslebens auf die gesamte Ethik übertragen, d. h. der Begriff der
Verantwortung wurde für die Rechtfertigung vor Gottes Richterstuhl
gebraucht. Erst aus der Erwartung dieses letzten Gerichts konnte der
Gedanke entspringen, dass das menschliche Leben insgesamt der Vorbereitung

auf diese letzte «Verantwortung» dienen müsse. Nach Picht ist der
Begriff der Verantwortung demnach christlichen Ursprungs, genauer
gesagt: er ist ein eschatologischer Begriff. Dieser eschatologische Ursprung
ist für Picht sowohl ein möglicher Horizont wie auch eine mögliche Grenze
philosophischen Denkens der Verantwortung. Diese Ambivalenz im
Wesen der Verantwortung wird auch unsere weiteren Überlegungen
bestimmen. Zusammenfassend ergibt sich, dass der Begriff der Verantwortung

Fragen in drei Richtungen aufwirft: Man ist stets für etwas verantwortlich.

Man ist aber auch verantwortlich vor einer Instanz. Und drittens muss
nach dem «man», dem Träger der Verantwortung gefragt werden, was sich
im Zeitalter der «globalen Verantwortung» keineswegs mehr von selbst
versteht.



926 VERANTWORTUNG

Die Verantwortung «für»

Die heutige Weltsituation ist dadurch charakterisiert, dass der
wissenschaftliche und technische Fortschritt die menschliche Verfügungsgewalt
ausserordentlich gesteigert hat. In der Folge hat sich auch die Frage nach
der Verantwortung für weiter zugespitzt. Schon die Berichte des Club of
Rome haben das öffentliche Bewusstsein über die Grenzen der Ressourcen

und der Umweltbelastung geschärft. Wir fühlen heute immer mehr, wie
schnell Fortschritt in Bedrohung umschlagen kann. Die wissenschaftlichtechnische

Verfügungsmacht des Menschen reicht immer weiter, denken
wir nur zum Beispiel an die neuen Möglichkeiten, die uns die Biotechnologie

bietet. Mit Recht werden Wissen und Verantwortung in einen engen
Zusammenhang gebracht. Es sind die zwei Seiten derselben verlorenen
Unschuld2. Das Neue an der heutigen Weltsituation ist die globale Dimension

und Interdependenz der Entwicklungen. Die neuen Technologien
können irreversible Folgen haben, teilweise sind die Folgen gar nicht
voraussehbar. Der Untergang der menschlichen Gattung ist machbar geworden.

Veranwortung wird deshalb erstmals mit der Zukunft der Menschheit
selbst in Verbindung gebracht.

Die heutige Verantwortung für umfasst also nichts Geringeres als die
zukünftige Existenz der Menschheit überhaupt. In der bereits erwähnten,
1969 erschienenen Abhandlung1 weist Georg Picht eindrücklich auf den
notwendigen Zwang hin, den Bereich unserer heutigen Verantwortung zu
erweitern. Unsere heutige Lage sei tatsächlich die, dass wir durch den harten

Zwang der politischen und gesellschaftlichen Realitäten dazu genötigt
würden, die eschatologische Reichweite des Begriffes der Verantwortung
als eine historische Realität zu entdecken. Denn niemand könne abstreiten,
dass im Atomzeitalter der Menschheit die Entscheidung aufgezwungen
sei, ob es eine zukünftige Geschichte der Menschheit geben werde oder
nicht.

Ein Höhepunkt in der Erörterung dieses neuen Wesens der Verantwortung

stellt zweifellos das Denken von Hans Jonas dar. Sein 1979 erschienenes

Werk «Das Prinzip Verantwortung» trägt den Untertitel «Versuch
einer Ethik für die technologische Zivilisation»3. Angesichts der neuen
Situation will er die Grundlage für eine Zukunftsethik schaffen, die auf das
Ziel eines menschenwürdigen Überlebens der Menschheit ausgerichtet sei.

Weil die Menschheit selbst auf dem Spiele stehe, müsse in der heutigen
Ungewissheit das Gebot gelten, dass der Unheilsprophezeiung mehr
Gehör zu geben sei als der Heilsprophezeiung. Notwendig sei eine «Heuristik

der Furcht», damit die neue Dimension der geschichtlichen
Verantwortung aufgespürt werden könne. Die Aufgabe der neuen Zukunftsethik



VERANTWORTUNG 927

(die Verantwortung für) sei die Bändigung des apokalyptischen Potentials
der Technik4.

Die Verantwortung «vor»

Man ist nicht nur für etwas verantwortlich, man muss sich auch vor einer
Instanz verantworten, zum Beispiel die gewählte Regierung vor ihren
Wählern. Georg Picht ' zeigt nun aber, dass die Verantwortung vorim Prinzip

gar nicht eingegrenzt werden kann, sondern über den Menschen
hinausweist. Nach christlichem Verständnis führt Verantwortung letzten
Endes vor den Richterstuhl Gottes. Gemäss Picht hat die Ethik der Neuzeit

den Verweisungscharakter der Verantwortung auf eigentümliche
Weise umgebogen. Mit dem seit Descartes einsetzenden Denken wird das
denkende Ich selbst als die Instanz verstanden, vor der sich die sittliche
Vernunft verantwortlich weiss. Diese Verantwortung vor dem eigenen
Gewissen wird als Selbstverantwortung verstanden. Die klassische Formel
für den auf die autonome Vernunft zurückbezogenen Begriff der
Verantwortung ist der kategorische Imperativ bei Kant.

Wir befinden uns heute in der besonders kritischen Situation, dass die
Verantwortung für, wie wir gesehen haben, stark erweitert werden muss —
es geht um nichts Geringeres als um das Ganze: die Zukunft der Menschheit

—, während gleichzeitig die Verantwortung vor kaum mehr eine über
den Menschen hinausweisende Instanz anerkennt. Auch wenn von der
Verantwortung vor der Nation, vor der Gesellschaft oder gar vor der
Geschichte gesprochen wird, so wird damit immer der Mensch als Gruppe,
als Kollektivum, als Gattung gemeint. Sogar Jonas, der doch das
«menschenwürdige Überleben der Menschheit» als ethisches Letztprinzip auf
rationaler Basis aufgestellt hat, empfindet eine Lücke, wenn nach der
Instanz gefragt wird, vor der wir uns zu verantworten haben. Dem Autor
des Buches «Das Prinzip Verantwortung» ist dieses religiöse Defizit in der
Dimension der Verantwortung vorwohl bewusst. Er ist aber zuversichtlich,
dass es eine Ehrfurcht gebe, die uns ein «Heiliges», d. h. ein unter keinen
Umständen zu Verletzendes enthülle, das auch ohne positive Religion von
unserem Auge wahrgenommen werden könne3. Er findet, dass wir Heutigen,

Emanzipierten, gegen die Versuchungen des prometheisehen Triebes
(darunter die Wagnersche des Homunculus) ungewappneter als alle
Früheren seien, und hätten doch das stolz Aufgegebene... nötiger als alle
Früheren. Unsere so völlig enttabuisierte Welt müsse angesichts ihrer neuen
Macharten freiwillig neue Tabus aufrichten Wir müssten wieder Furcht
und Zittern lernen und, selbst ohne Gott, die Scheu vor dem Heiligen4.
Tönt in diesem verzweifelten Aufruf von Jonas nicht der Appell mit: Wenn



928 VERANTWORTUNG

ihr schon keine schützende Religion mehr habt, so macht euch eine! Hier
liegt wahrscheinlich die Schwäche im Denken von Jonas, denn jedem bloss
instrumentellen oder funktionellen Denken muss die religiöse Dimension
verschlossen bleiben. Jonas fragt nicht nach der Denkungsart, die der
neuen Situation angemessen wäre und hält «heilige Tabus» für machbar.

Der Träger der Verantwortung

Wie wir gesehen haben, sind wir heute gezwungen, den Bereich der
Verantwortung für zu erweitern und er umfasst nichts Geringeres als die
zukünftige Weiterexistenz der Gattung Mensch selbst. Wo ist aber der Träger

einer solch umfassenden Verantwortung? Walter Schulz gibt einer
allgemeinen Erwartung Ausdruck, wenn er in seiner «Philosophie in der
veränderten Welt» seine Betrachtungen über die kommende Verantwortung
mit dem Kapitel «Die Menschheit als werdendes Subjekt der Geschichte»
einleitet5. Georg Picht ist der Auffassung, dass sich die Verantwortung
nicht nach ihren Trägern richte, sondern der Träger habe sich nach seiner
Verantwortung zu richten. Wir hätten nicht nur die Verantwortung dafür,
dass wir die Aufgaben erfüllen, für die wir zuständig seien; wir hätten auch
eine Verantwortung dafür, dass wir die neuen Aufgaben erkennen, für die
noch niemand zuständig sei, von deren Lösung aber das Schicksal der
Menschheit abhängen werde. Es gebe demnach eine Verantwortlichkeit,
die nicht nur die Grenzen möglicher Haftbarkeit, sondern sogar die Grenzen

der Zuständigkeit übersteige. Wir würden in einer Geschichtsepoche
leben, in der es an Trägern jener Verantwortung fehle, die in den heute
schon sichtbaren grossen Aufgaben der Geschichte vorgezeichnet seil.

Wie wir sehen, ist also keineswegs klar, wer der Träger der neuen globalen

Veranwortung sein kann. In einem Kommentar6 zu seinem «Das Prinzip

Verantwortung» formuliert Hans Jonas die Schicksalsfrage über den
Träger der Verantwortung so: «Das meiste, was wir uns heute sittlich zu
fragen haben, ist nicht so sehr: Wie führe ich mein Leben sinnvoll und
anständig? (das bleibt immer noch bestehen), sondern: Was können >wir<

dazu tun, >wir<, nämlich dieses ganz grosse, als Ganzes handelnde
SuperSubjekt, die heutige technisch-zivilisierte Menschheit — was können wir
dazu tun, dass sie sich nicht so verhält, dass die zukünftigen Möglichkeiten
von Menschen, wie wir es sind, oder wie sie sein sollten in einer annehmbaren

Welt, im voraus in Frage gestellt werden?» Die Frage nach dem Träger

der künftigen Veranwortung stürzt uns in grosse Verwirrung. Wenn
Jonas recht hätte, so käme es in Zukunft im wesentlichen nur noch auf das

Super-Subjekt Menschheit an, und der einzelne Mensch bliebe auf der
Strecke. Das Prinzip Verantwortung wäre dann das Prinzip einer kollekti-



VERANTWORTUNG 929

ven Verantwortung. Wer käme als das kollektive Subjekt dieser Verantwortung

in Frage? Hier taucht generell die Frage nach den Institutionen auf.
Können dies die traditionellen Institutionen leisten? Ein Politiker wie
Erhard Eppler glaubt diesbezüglich an seine politische Partei, sofern es ihr
gelinge, die Hegemonie in der Gesellschaft zu gewinnen7. Wie schwierig es
aber ist, die Organisation der kollektiven Verantwortung zu denken, zeigt
das Beispiel der Diskursethik. Obwohl gerade dieses Denken die rationale
Letztbegründung einer Ethik kollektiver Verantwortung durch Diskurs
und Konsens in einer «unbegrenzten idealen Kommunikationsgemeinschaft»

leisten will, so lässt sich nach Karl-Otto Apel die ideale
Kommunikationsgemeinschaft prinzipiell nicht als Kollektivsubjekt institutionalisie-

Ethik in der Krise

Die dreidimensionale Frage nach dem Wesen der Verantwortung führt
uns in grosse Verwirrung. Ob wir nach der Sache fragen, für die
Verantwortung zu tragen ist, oder ob wir nach dem Subjekt fragen, das
verantwortlich ist, oder ob wir nach der Instanz fragen, vor der die Sache verantwortet

werden muss, jedesmal stossen wir letzten Endes auf den Menschen
und einzig und allein auf den Menschen bzw. auf die Menschheit als
Gattung. Wir können es drehen und wenden wie wir wollen, wir sehen uns in
unseren ethischen Überlegungen in einem anthropozentrischen Zirkel
verstrickt. Der Mensch in seiner verabsolutierten Autonomie scheint gespenstisch

um sich selber zu kreisen. Nach dem «Tode Gottes» haben wir jene
Dimension eingebüsst, aus der in der Tradition die ethischen Massstäbe
kamen. Was glaubt man aber, wenn man nicht mehr an Gott glaubt? In
einer kürzlichen Abhandlung über «Das Irrationale»9 beruft sich Umberto
Eco auf den Satz von Chesterton: «Seit die Menschen nicht mehr an Gott
glauben, glauben sie nicht etwa an nichts mehr, sondern an alles.» Dies ist
auch die Lage in der Ethik, deren pluralistisches (teilweise anarchistisches)
Spektrum kaum mehr zu überblicken ist.

Durch welche ethischen Letztprinzipien hat der moderne Mensch
versucht, Gottes Richterstuhl zu ersetzen? Hier eine kleine Musterkarte von
modernen Positionen, von denen aus systematische ethische Kriterien
entwickelt werden. Da ist zunächst das Bemühen, die Lösung von der Wissenschaft

zu erwarten. Ethik habe sich als eine Wissenschaft vom moralischen
Handeln zu verstehen, die die menschliche Praxis im Hinblick auf die
Bedingungen ihrer Moralität untersucht und versucht, den Begriff der
Moralität selbst zu begründen10. Solch wissenschaftliche Ethik spiegelt
den Glauben an die neuzeitliche Vernunft wider, die «als oberster



930 VERANTWORTUNG

Gerichtshof» (Kant) auch ohne Gottesbegriff eine Letztbegründung in der
Ethik leisten könne. Eng verwandt mit dieser Position ist der Glaube an
die Vollendung der Emanzipation. Hier wird der Gottesbegriff als oberstes
Prinzip abgelöst durch die Freiheit als ethisches Letztprinzip. Hieher
gehört auch das «emanzipatorische Erkenntnisinteresse» der «Kritischen
Theorie» und die darauf basierende Diskursethik, in der der Diskurs in der
«unbegrenzten idealen Kommunikationsgemeinschaft» auch zur rationalen

Letztbegründung in der Ehtik herangezogen wird. Dies führt uns zur
Gesellschaft als ethischem Letztprinzip. Gesellschaftstheoretiker messen
normative Geltungsansprüche an der von ihnen gesetzten Gesellschaftsutopie.

Eine solche Utopie ist jene von der «herrschaftsfreien
Gesellschaft». Daraus wird dann beispielsweise der Vorwurf an Jonas erhoben,
er kümmere sich zuwenig um die Schaffung der gesellschaftlichen
Bedingungen, unter denen Zukunftsverantwortung erst möglich sei. Die
Moderne hat aber eine Reihe weiterer höchster Ziele gesetzt, die als letzter
Sinngrund menschlicher Handlungen und damit auch als ethisches
Letztprinzip in Frage kommen. Wir nennen noch die Förderung des Fortschritts,
das Erreichen des grösstmöglichen Glücks der grösstmöglichen Zahl oder
ganz einfach die Steigerung des Wohstandes.

In der heutigen Situation, in der die Zukunft der Gattung Mensch selbst
zur Disposition steht und sich die traditionellen Verantwortungsbegriffe
als viel zu eng erweisen, werden all die genannten Letztprinzipien der
Moderne erschüttert. Wir spüren, dass all diese Prinzipien der Moderne, je
mehr wir versuchen, sie zu verabsolutieren, in Wahrheit als Letztprinzipien
in Frage gestellt sind. Dies trifft auf die Wissenschaft, die Freiheit, die
Gesellschaft, den Fortschritt, das grösstmögliche Glück der grösstmöglichen

Zahl und den Wohlstand gleichermassen zu. Die bisherigen ethischen
Massstäbe der Moderne verlieren ihre absolute Verbindlichkeit. Der Verlust

oberster Verbindlichkeiten wird heute ersetzt durch die Beliebigkeit
der vielen bloss verfügten Verbindlichkeiten. In der daraus entstehenden
Verunsicherung wächst die allgemeine Neigung, durch Verbote die weitere
Entwicklung überhaupt abzublocken. Auch in der heutigen Tendenz zur
Verrechtlichung der gesamten Lebenswelt erkennen wir eine
Kompensationserscheinung für den schwindenden Orientierungsrahmen unserer
Verantwortung.

Die Natur als ethisches Letztprinzip?

In der Ausweglosigkeit, die uns die Krise der Ethik hinterlässt, bietet
sich in neuester Zeit als Rettungsanker die Natur an. Die Bedrohung unserer

natürlichen Lebensgrundlagen schreckt uns auf, und auf der Suche



VERANTWORTUNG 931

nach den Ursachen stossen wir auf das einseitige Naturverhältnis in
Wissenschaft und Technik: Im wissenschaftlich-technischen Denken der
Moderne erscheint die Natur als blosses Objekt, über das beliebig verfügt
werden kann. Weil dieses Naturverhältnis so einseitig ist, darf es auf keinen
Fall verabsolutiert werden, was heute leider nur allzuoft geschieht. Was

von theologischer, philosophischer und politischer Seite alles dagegen
postuliert wird, reicht von der Radikalisierung der Schöpfungstheologie,
der Resakralisierung der Natur, der Verherrlichung der sich selbst überlassenen

Natur, der Evolution als Letztprinzip, der Anerkennung der Natur
als «Selbstwert», der Zuerkennung von Rechten an die Natur bis zur blossen

Erhaltung der natürlichen Lebensgrundlagen für den Menschen.
Angesichts der ökologischen Krise ist eine Neubesinnung auf das

Wesen der Natur dringend geboten. Die Natur erschöpft sich nicht im
Objektsein für Wissenschaft und Technik. Mit Recht wird auf die Grenzen
menschlicher Verfügung über die Natur hingewiesen. Solche Reflexion
unseres Naturverhältnisses ist eine Voraussetzung für die Abwendung von
Gefahr und Bedrohung für Natur und Mensch. Die Forderung nach einem
Umdenken, das uns vom Machbarkeitswahn zu einem schonenden
Umgang mit der Natur führt, ist voll berechtigt.

Fragwürdig wird die Sache aber da, wo versucht wird, durch die Schaf-

jung einer neuen Naturreligion oder Naturphilosophie der Ethik das
fehlende Letztprinzip in Form der Natur zu vermitteln. Stutzig muss uns
machen, dass parallel mit der Verherrlichung der Natur meist die Verteufe-
lung der Vernunft geht. Es gehört heute zur alltäglichen Grundargumentation

streitbarer Ökologen, die ganze Neuzeit mit ihrer Wissenschaft und
Technik als Sündenfall zu verketzern, um dann die Natur bzw. die Schöpfung

als ethisches Letztprinzip anzupreisen. Durch das permanente Schüren

einer apokalyptischen Katastrophenstimmung sollen die Menschen
zum Ausstieg aus dem Industriezeitalter gedrängt werden. Solche
Schwarz-Weiss-Malerei lässt die geschichtliche Dimension vollständig
vermissen. Die Neuzeit wird zum blossen menschlichen Gemachte und der
Mensch spreizt sich erst recht zum absoluten und allmächtigen Macher der
Geschichte auf.

Gegen die Verabsolutierung des Machbarkeitsdenkens

In der pluralistischen und anarchistischen Situation der heutigen Ethik
zeigt sich trotz aller Unterschiede ein gemeinsamer Zug: Der Mensch (und
die Menschheit als Gattung) tritt in den Status der Allzuständigkeit. Alles
scheint sich in der Dimension menschlicher Machbarkeit aufzulösen. Dieses

Machbarkeitsdenken hat viele Facetten. Ob ein Theologe ein grundle-



932 VERANTWORTUNG

gend neues Gottesbild konzipieren will, das die menschliche Autonomie
weniger störtu oder ob ein Philosoph der Menschheit den baldigen Untergang

verordnet, weil die Gattung Mensch längst zum «Untier» verkommen
sei und nur noch den Gattungstod verdiene12, immer handelt es sich um
das gleiche Denken einer verabsolutierten Machbarkeit von allem und
jedem.

Eine rationale Zukunftsethik läuft besonders Gefahr, in einen
unmenschlichen Machbarkeitswahn auszumünden, wenn der
Einzelmensch nur noch instrumenteil im Dienste der zukünftigen Menschheit
verrechnet wird. Dadurch wird das Übel, das die Ethik verhindern möchte,
nur noch verschlimmert. Besonders verschärft wird diese Entwicklung
durch das, was man mit dem Stichwort «ökotheologische Apokalyptik»
bezeichnet hat. Wer dauernd durch Schwarzmalerei die Katastrophenstimmung

anheizt, um die Menschen zum Handeln zu bewegen, erreicht in Tat
und Wahrheit gerade das Gegenteil: die Aushöhlung des Verantwortungsbegriffes

durch Überlastung. Solches Denken baut auf die Illusion menschlicher

Allmacht und missachtet die menschliche Endlichkeit. Aber die
Menschen wehren sich dagegen — wie Sloterdijk einmal sagte — durch den
Zwangskosmopolitismus blosse Gespenster zu werden.

Karl Jaspers hat bereits vor 30 Jahren davor gewarnt, durch eindimensionales

Denken den Verantwortungsbegriff zu überziehen: «Alle Gedanken

an die Zukunft müssen entmutigen, wenn Freiheit und Transzendenz

vergessen werden. Dann nehmen die blossen Verstandesgedanken mit
dem Vertrauen auch die Verantwortung weg ...»13. Und Picht meint dazu:
«Gerade an der Stelle, wo der Mensch im Denken seiner Autonomie
gewiss zu sein glaubt, stösst er an ihre absolute Grenze an die absolute
Grenze seiner eigenen Endlichkeit»1. In seiner Schrift «Politischer Moralismus

— Der Triumph der Gesinnung über die Urteilskraft»14 kommt
Hermann Lübbe zum Schluss, «dass die Überdehnung des
Verantwortungsbegriffs, statt die moralische Qualität unseres Lebensvollzugs zu
verbessern, lediglich den Begriff der Verantwortung ruiniert. Das Pathos der
Verantwortungsübernahme für das, was wir gar nicht zu leisten imstande
sind, überführt nicht gute Gesinnung in gute Praxis, sondern erfüllt nur die
öffentlichen Räume mit Bekundungen guter Verantwortungsgesinnung

...»
Wir kommen nicht darum herum, unsere Zukunftsverantwortung von

der Illusion einer menschlichen Allzuständigkeit zu befreien. Denn zur
echten Zukunftsverantwortung gehört gerade auch die Überwindung eines
verabsolutierten Machbarkeitsdenkens. Eine rationale Zukunftsethik
bedarf deshalb der Ergänzung durch ein Denken, das der in Basel
lehrende Philosoph Henning Ottmann «Negative Ethik» genannt hat. Der
Mensch, der seine Verantwortung für die Zukunft ernst nimmt, muss in



VERANTWORTUNG 933

eine Dimension hineinfragen, die über den Menschen hinausweist. Wir
müssen das Andere der Freiheit anerkennen und müssen das sein lassen,
das nicht verfügbar ist.

1

Georg Picht: «Wahrheit Vernunft
Verantwortung», Stuttgart 1969. — 2 Dieter
Birnbacher: «Verantwortung für zukünftige
Generationen», Stuttgart 1988. — ' Hans
Jonas: «Das Prinzip Verantwortung»,
Frankfurt am Main 1979. — 4 Hans Jonas:
«Ist erlaubt, was machbar ist?» in
UNIVERSITAS, Stuttgart, Februar 1987. -5 Walter Schulz: «Philosophie in der
veränderten Welt», Pfullingen 1972. — 6 Hans
Jonas: «Aus öffentlichen Gesprächen über
das Prinzip Verantwortung» in «Technik,
Medizin und Ethik», Frankfurt am Main
1987. — 7 Erhard Eppler: «Mensch, Technik,

Natur — Müssen wir anders leben, um
zu überleben?» in Th. Meyer/S. Miller
(Hrsg.): >Zukunftsethik und Industriegesell-
schafK, München 1986. — 8 Karl-Otto
Apel: «Verantwortung heute» in

Th. Meyer/S. Miller (Hrsg.): >Zukunfts-
ethik und Industriegesellschaft<, München
1986. — 9 Umberto Eco: «Das Irrationale»
in UNIVERSITAS, Stuttgart, Mai 1988. -
10 Annemarie Pieper: «Ethik und Moral»,
München 1985. - "Gordon D.Kauf¬
mann: «Theologie für das Nuklearzeitalter»
(Deutsche Übersetzung), München 1987. —
12 Ulrich Horstmann: «Das Untier»,
Suhrkamp taschenbuch 1172, 1985. - ° Karl
Jaspers: «Die Atombombe und die Zukunft
des Menschen» München 1958. — l4 Herman

Lübbe: «Politischer Moralismus — Der
Triumph der Gesinnung über die
Urteilskraft» Berlin 1987. — " Henning
Ottmann: «Negative Ethik», Vortrag gehalten

am 17. Februar 1988 in der Basler
Philosophischen Gesellschaft.

Er hat die gute
Licht-Idee.

\i /

die Lösung
bringt die
BAG!

5300 Turgi 056-23 0111
8023 Zürich 01-4458 44


	Was heisst Verantwortung?

