Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift fur Politik, Wirtschaft, Kultur
Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 68 (1988)
Heft: 11
Rubrik: Kommentare

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Kommentare

Brief aus Bern:

Jahrmarkt der Betroffenheiten

Politische Parteien im Bewegungsfieber

Es fehlt zurzeit nicht an Anlassen,
um die politische Maschinerie der Eid-
genossenschaft auf Hochtouren laufen
zu lassen. In der Energiepolitik sollte
ein tragfahiges Konzept gefunden wer-
den, das die ungebremsten Wachstums-
raten in Griff nimmt und einen nicht zu
bewaltigenden «Ausstieg» verhindert.
Mit raumplanerischen und boden-
rechtlichen Instrumenten und Mass-
nahmen gilt es der drohenden Uberhit-
zung auf dem Boden- und Wohnungs-
markt mit ihren fatalen Folgen zu
begegnen. Verkehrspolitischen Bedtirf-
nissen, die aus einer vor allem im inter-
nationalen Umfeld zunehmenden
Mobilitat erwachsen, muss Rechnung
getragen werden, ohne weitere irrepa-
rable Umweltschaden zu produzieren.
Und trotz gegenwartig guter Konjunk-
tur bedurfen der Finanz- und der
Werkplatz ~ Schweiz  vorsorglicher
Anpassungen der’ Rahmenbedingun-
gen, die ihre Wettbewerbsfahigkeit
sichern. Denn unverkennbar stellt die
Dynamik der europaischen und der
weltwirtschaftlichen Entwicklung die
helvetische Sonderfallmentalitat zu-
nehmend in Frage.

An Arbeit fehlt es den Politikern
aller Stufen in diesen und anderen
Bereichen nicht. Und trotzdem lauft
die Maschine zwar mit viel Getose,
aber doch nur stockend und oft leer.
Beobachtet man den parlamentari-
schen Betrieb aus der Nahe, kann man
sich des Eindrucks nicht erwehren,

dass die Fraktionen und die hinter
ihnen stehenden Parteien nicht in Form
sind und sich mannigfacher Anfechtun-
gen seitens einer verunsicherten
«Basis» ausgesetzt sehen. Volksabstim-
mungen drohen zu risikoreichen, unbe-
rechenbaren Verdikten zu werden, die
man allenfalls mit intensiver Propa-
ganda zu beeinflussen vermag. Die neu
ins politische Vokabular aufgenom-
mene «Akzeptanz» muss als wohlfeiles
Argument fiir opportunistisches Tak-
tieren herhalten. Der Redefluss im Par-
lament tberbordet, und Talent zu
offentlichkeitswirksamer Dramaturgie
ist Mangelware. Der oft zitierte Fuh-
rungsanspruch erschopft sich in Ein-
zelaktionen wie dem Verzicht auf das
Kernkraftwerk Kaiseraugst.

Widerstand
gegen Linksfundamentalismus

Die scheinbar klaren Fronten, die
vor einem Jahr zur Wahlschlacht antra-
ten, sind an der Vielfalt der Probleme
zerbrockelt oder haben sich verzahnt.
Die links-griinen «Hoffnungstrager»
haben an Stosskraft verloren. Gerade
in den Bereichen, in welchen sie sich
besonders engagieren und Sachkompe-
tenz beanspruchen — Umwelt, Ener-
gie, Verkehr —, miissen sie damit rech-
nen, dass die fundamentalistische Sek-
tiererei vieler Anhanger ihren realpoli-
tischen  Handlungsspielraum  ein-



888 BRIEF AUS BERN

schrankt. Die Flucht in verbale Kraft-
meierei verhindert dann oft durchaus
mogliche Teilerfolge. Mit Zukunfts-
pessimismus und Wachtstumsphobie
allein lasst sich kaum gestaltende Poli-
tik betreiben. Der Flirt mit nostalgi-
schen «Bewegungen», die letztlich gar
nichts mehr bewegt haben wollen, die
sich gegen jede Veranderung und Ent-
wicklung strauben, hat vor allem die
linken Parteien, die traditionellerweise
den Staat als Instrument der Gestal-
tung und Veranderung gesellschaft-
licher Verhaltnisse betrachten, in eine
seltsame Zwickmuhle gebracht, sie
gewissermassen in die Rolle der mili-
tanten Verhinderer gezwungen. Man-
che altgediente Sozialisten diurften
durch die intellektuelle Begriffsgymna-
stik der letzten Jahre tiberfordert sein,
die sie erst zu den wahren Erben des
Liberalismus und neuestens zu den
echten Wertkonservativen gemacht
51 P

In der sozialdemokratischen Partei
der Schweiz regt sich denn auch Wider-
stand gegen das Abgleiten in die Rand-
zonen grun-alternativer Bewegungen.
Die Partei miisse wieder zu einer fort-
schrittlichen Volksparteir werden, die
optimistisch an die technologischen
und wirtschaftlichen Herausforderun-
gen der Zukunft herangehe und damit
auch breite Arbeitnehmerkreise in der
Mitte des politischen Spektrums
anspreche. Doch die innerparteiliche
Auseinandersetzung zwischen «Ideolo-
gen» und «Technokraten», wie sich die
vorab der mittleren Generation ange-
horenden intellektuellen Kaderleute
gegenseitig bezeichnen, wird sich erst
mit dem Fuhrungswechsel in zwei Jah-
ren entscheiden.

Vorher aber kommt es noch zu einer
Zerreissprobe besonderer Art. Denn
die Armeeabschaffungsinitiative, uber

die nachstes Jahr abgestimmt wird,
trifft die mit Okologie und Okonomie
beschaftigte Partei in eine ungedeckte
Flanke. Mit Sicherheitspolitik hat sie
sich lange nicht mehr befasst; man
begniigte sich mit allgemeinen
Bekenntnissen zu Frieden und interna-
tionaler Abrustung und liess die
schweizerische Landesverteidigung im
wesentlichen ungeschoren. Nun sieht
man sich plotzlich mit der Wiederbele-
bung eines ebenfalls fundamentalisti-
schen Pazifismus konfrontiert, der in
der Partei noch historische Wurzeln
hat. Brutaler als in den Okologischen
Fragen wird die Linke hier zwischen
politischem Realismus und missionari-
schem Utopismus entscheiden mussen,
der einen naiven internationalistischen
Optimismus und eine strafliche Ver-
kennung drohender Abhangigkeiten
verrat — einem Weltbild also, das in
jedem anderen Zusammenhang verteu-
felt wirde.

Bei allen inneren Widerspruchen
und trotz dem Aderlass bei den letzten
Wahlen hat die sozialdemokratische
Partei im vergangenen Jahr ihre Fuh-
rungsrolle in der buntscheckigen
Oppositionskoalition tliber Erwarten
gut behauptet. Die Grunen haben
Miihe, ein eigenes politisches Profil zu
entwickeln. Sie konnen Minderheits-
positionen, auch argumentativ, verstar-
ken, aber zu gelegentlichen Mitte-
Links-Mehrheiten bedarf es im Parla-
ment nach wie vor des Zusammen-
spiels einzelner biirgerlicher Fraktio-
nen mit den Sozialdemokraten.

Biirgerliche Probleme
mit Staatsverdrossenen

Freilich, auch auf birgerlicher Seite
ist der Handlungsspielraum fur Kon-



BRIEF AUS BERN 889

senslosungen eingeengt. Auch hier -

begegnet man Widerstanden an der
Basis und ist durch Niederlagen mit
Kompromissvorlagen wie der Mutter-
schaftsversicherung und der Koordi-
nierten Verkehrspolitik gewarnt. Beim
Energieartikel und der Finanzordnung
wird dhnliches befiirchtet, was zur Ver-
unsicherung beitragt und zu Soloaktio-
nen einladt. Auch die biirgerlichen Par-
teien haben mit Bewegung an den Rén-
dern zu rechnen. Zwar hat die Uber-
fremdungspartei trotz den Schwierig-
keiten im Vollzug des Asylrechts und
trotz des sich abzeichnenden europai-
schen Drucks auf unsere restriktive
Immigrationspolitik kaum mehr etwas
zu sagen. In den spektakuldren Erfol-
gen der Autopartei in den letzten
Monaten aber kam eine offensichtlich
verbreitete Staatsverdrossenheit mit
anderer Zielrichtung zum Ausdruck.
Die Reaktion auf griine Erfolge und
auf die auch in den biirgerlichen Par-
teien stattfindende Sensibilisierung fiir
Umweltprobleme  tragt irrationale
Zige. Der pervertierte Ruf nach einer
Bewegungsfreiheit, die ja letztlich sich
selbst behindert, dient als Vehikel des
Widerstands gegen staatliche und
birokratische ~ Vorschriften  und
Beschrankungen aller Art. Vorab sieht
sich die Freisinnig-demokratische Par-
tei unangenehm mit enttduschten
Erwartungen konfrontiert, die der —
verkiirzte — Wahlkampfslogan «Weni-
ger Staat» seinerzeit geweckt haben
mochte.

Die Erfolge der Autopartei in Kan-
tonen und Gemeinden haben indes alle
biirgerlichen Parteien — in der Regel
die jeweils starkste — getroffen. Und
sie treffen sie in einer Situation, da ihre
Zusammenarbeit ohnehin  Briiche
zeigt, die nicht nur aus der Konkur-
renzsituation der Parteien untereinan-

der, sondern auch aus ihren Flugel-
spannweiten und aus der zunehmen-
den politischen Instabilitdt in den gros-
sen Stadten zu erklaren sind. Die Kate-
gorie der Stammwahler nimmt bei allen
Parteien ab; die Gelegenheits- und
Wechselwahler sind anfalliger auf
Schwankungen in der politischen Wet-
terlage. Die direkte Demokratie wird
damit immer mehr zur Stimmungsde-
mokratie, was sich auch auf das repra-
sentative Element, das Parlament, und
die intermediaren Institutionen, Par-
teien und Medien, auswirkt. Der rasche
Themenwechsel und die Jagd nach
Schlagzeilen und Neuigkeiten sind
nicht allein Produkte einer nur die
Medien betreffenden Entwicklung,
sondern einer schleichenden Entpoliti-
sierung eines ansehnlichen Teils der
Bevolkerung. Zunehmende Distanz
zum politischen Geschaft und abneh-
mendes Interesse an kontinuierlicher
Meinungs- und Willensbildung aber
fordern bei umstrittenen Geschaften
die Emotionalisierung der politischen
Auseinandersetzung. Sie ist Nahrbo-
den fiir Einthemen-Bewegungen wie
fiir Frustrationsreaktionen.

Verlust der politischen Handlungs-
fahigkeit?

Den historischen Parteien ist schlus-
sig vorgerechnet worden, dass sie ihre
Position nur halten konnen, wenn sie
zu den Stammwahlern auch einen stei-
genden Anteil von Gelegenheitswah-
lern gewinnen konnen. Heisst das, sich
den genannten Entwicklungen unbe-
denklich anzupassen? Und wiirde es
bedeuten, dass es sich auch fir buirger-
liche Parteien eher lohnt, harte mino-
ritaire Interessenstandpunkte publi-
kumswirksam zu artikulieren als sich



890

dem undankbaren Geschaft des Aus-
gleichs, der Suche nach mehrheitsfahi-
gen Kompromissen zu widmen? Droht
ob all den einaugigen Bewegungen an
linken und rechten Randern die von
den Parteien so gern beschworene und
beanspruchte breite Mitte des politi-
schen Spektrums das Opfer mangeln-
der politischer Handlungsfihigkeit zu
werden?

Man braucht keine Meinungsumfra-
gen zu lesen, um eine Abwertung der
Politik zu konstatieren. Dies ist um so
verhangnisvoller, als die ungebrochene
wirtschaftliche Dynamik innerhalb und

«Der Mantel des Propheten»

Eine Biographie als Geschichte des Irans'

Mit einer faszinierenden Arbeit hat
Roy Mottahedeh seine Reputation weit
uber die Grenzen seines Kollegenkrei-
ses gebracht. Die amerikanische Aus-
gabe wurde ausfiihrlich in «New York
Times» gewiirdigt und wurde zur Lek-
ture allgemein interessierter Leser. Die
deutsche, auf einer hervorragenden
Ubersetzung basierende Ausgabe fand
ahnlich positive Resonanzen und
wurde weithin gebiihrend gewiirdigt.
Beeindruckend an diesem grossen
Werk, das die Stilverbindung von
Roman und Sachbuch gliicklich verei-
nigt, ist die Fahigkeit Mottahedehs, das
Leben eines persischen Mullahs mit
der Geschichte des Irans seit seiner
Islamisierung im Zeichen der arabi-
schen Eroberungen zu verbinden.
Jedes Kapitel wird damit eingeleitet,

BRIEF AUS BERN

ausserhalb unseres Landes nach
beschleunigter Anpassung der politi-
schen Rahmenbedingungen ruft und
die sich ebenfalls wandelnde Gesell-
schaft vor immer neue Probleme stellt,
die auch politisch bewaltigt werden
miussen. Es ware die Stunde der Strate-
gen und der Macher, die zukunftswei-
sende Vorstellungen und Losungen
iber parteipolitische und ideologische
Grenzen hinweg zu suchen bereit sind,
und Politik nicht nur als Jahrmarkt der
Betroffenheiten und als Medienzirkus,
sondern als Gestaltungsauftrag begrei-
fen. Ulrich Pfister

dass das Leben des scheinbar fiktiven
«Ali Haschemi» (er existiert jedoch
real) gestreift wird, um als historische
Riickblende eine Darstellung der irani-
schen Geschichte anzuschliessen. Roy
Mottahedeh beeindruckt seine Leser
dadurch, dass er selbst als Nachkomme
einer Baha'i-Familie, d.h. einer Kon-
fession, die bisher im Iran friiher und
heute mit brutaler Intoleranz als angeb-
lich «zionistische Spionagegruppe»
verfolgt wird, dennoch die Geschichte
der Shi’a sachlich, ja streckenweise mit
Sympathie darstellt.

Roy Mottahedeh wurde in New
York als Sohn eines iranischen Baha’i
und einer amerikanischen Mutter
geboren, der das Buch gewidmet ist. Er
erhielt seine Ausbildung in Harvard,
lehrte danach als ordentlicher Profes-



GESCHICHTE DES IRAN 891

sor in Princeton, wo dieses Buch ent-
standen ist. Im Jahre 1986 wurde er
nach Harvard berufen, wo er als Pro-
fessor fiir islamische Geschichte und
als Direktor des Center for Middle
Eastern Studies wirkt. Wahrend Mot-
tahedeh noch an der Universitat
Princeton lehrte, suchte ihn ein irani-
scher, den Status eines Ayatollah
geniessender Mullah auf und erzihlte
ihm seine Geschichte, die diesem Buch
zugrunde liegt. Mottahedeh erweitert
die Lebensgeschichte von «Ali
Haschemi» zu einer spannenden
Geschichte des shi’itisch-iranischen
Islams.

Ein schi’itischer Mullah und seine
Sozialisierung

«Ali Haschemi» wachst in der
schi'itisch-heiligen Stadt Ghom als
Sohn eines Mullahs auf. Seine Neigung
zur Religion, seine religiose Sozialisie-
rung sowie die Mullah-Autoritit seines
Vaters pragen seinen Lebensweg.
Anhand seiner Lebensgeschichte will
Mottahedeh eine Erklarung dafiir lie-
fern, warum religiose Fiihrer im Iran in
der Lage waren, die soziale Protestbe-
wegung zu lenken, ihr ihren Stempel
aufzudriicken und auf diese Weise den
Anspruch der Religion auf eine Rolle in
der Politik zu begriinden. Im Iran legiti-
miert die schiitische Variante des
Islams die Infragestellung der Herr-
schaft. Die religiosen Symbole dafiir
sind der Martyrer Hussain und der
Despot Yazid. Hussain war der Sohn
des vierten islamisch-arabischen Kali-
fen Ali, und Yazid war ein Omaiyaden-
Kalif. Yazid ist der Morder von Hus-
sain. Morder und Ermordeter stehen
symbolisch fiir die politischen Kdmpfe
der folgenden Jahrhunderte. Die Pas-
sionsspiele, die die Trauer um Hussain

zum Ausdruck bringen, sind historisch-
symbolische Klagen gegen die jeweils
bestehende Herrschaft. Nach der Er-
mordung Alis durch einen seiner eige-
nen Anhanger mitten im Kampf um die
Macht mit einer anderen Sippe des
quraischitischen Stammes der Prophe-
ten, ibernahmen Alis Sohne die Fiih-
rung; sie wirkten im Irak, der urspriing-
lichen Geburtsstatte des schiitischen
Islams. Shi‘at Ali heisst auf arabisch die
«Partei Alis», und hieraus leitet sich die
Bezeichnung Schi’it, d.h. Partisan Alis,
ab. Bis zum Beginn des 16.Jahrhun-
derts, d.h. bis zur Grundung der ersten
schi'itischen Herrschaftsform durch die
Dynastie der Safawiden im Jahre 1501
(sie herrschte bis 1771), befanden sich
die intellektuell einflussreichen Zen-
tren des schi’itischen Islams noch im
Stid-Irak und auch im Sid-Libanon,
jedoch nicht im Iran. Die Safawiden
mussten arabisch-schi’itische Theolo-
gen ins Land holen, um ihnen bei der
Arbeit an einer schi'itischen Legiti-
mitédt zu helfen. Historisch gesehen ist
Khomeini — nach dem safawidischen
Schah Ismael — der zweite Griinder
eines schi’itischen Staates in der gesam-
ten islamischen Geschichte. Iran ist das
Zentrum des Schi’a-Islam.

Mottahedeh pragt die Formel: «Der
Schi’ismus war alles andere als eine <ra-
nische Religion», wohingegen der Iran
ein ausgesprochen schi’itisches Konig-
reich war.» In diesem Sinne entfaltete
sich der iranisch-schi’itische Islam
unter den Safawiden, zu deren Leistun-
gen die Etablierung der schi'itischen
Medrese (religioses Seminar) gehort.
Khomeini und ebenfalls sein Schiler
«Ali Haschemi», der ihm zunachst in
Ghom begegnet und spater bei ihm in
Nedschef studiert hat, sind Sprosslinge
dieser religiosen Bildungstradition.
Mottahedeh rekonstruiert die



BO2 GESCHICHTE DES IRAN

Geschichte der Stadt Ghom, in der ein
schi’itischer Schrein neben einer Me-
drese existiert und zeigt dabei auf, wie
«Ali Haschemi», so wie die meisten Ira-
ner, in einer zwischen Manner und
Frauen zweigeteilten Welt aufgewach-
sen ist. Als Kind durfte er an der
Frauenwelt teilhaben, und bis zu sei-
nem sechsten Geburtstag konnte er
seine Mutter zum Badehaus begleiten.
Danach musste er sich von dieser Welt
trennen: «In der einen Woche war er
dort in einer Schar schwatzender,
schwitzender halbnackter Frauen, in
der nachsten Woche sass er in einer
Runde feierlicher, halbnackter Man-
ner.» Fir die meisten Orientalen — also
nicht nur die Schi'iten — ist der Uber-
gang von der Frauen- zur Mannerwelt
die einer Form traumatischer Soziali-
sierung. Als in Damaskus geborener
Sohn einer aristokratischen Damasze-
ner Familie®, die ihre eigenen Bade-
raume hat, entsinnt sich der Rezensent
dieses Hiniiberfiihrens in eine andere
Welt als pragendes und schmerzliches
Ereignis.

In der Medrese von Ghom avanciert
Ali Haschemi zu einem 7Taleb. Dieses
sprachliche Aquivalent zu «Student»
im Islam leitet sich von dem arabischen
verb talaba (suchen) ab. Die Talabes
sind die Wahrheit-Suchenden und in
diesem Sinne Studenten. Doch hat das
Suchen der Wahrheit im Islam eine
andere Bedeutung als im aufgeklarten
Abendland. Im Mittelpunkt der
Medresen-Bildung steht das islamische
Recht. Im Islam ist das Recht interpre-
tativ und nicht legislativ. Nur Gott kann
Legislator sein. Er hat seinen Willen im
Koran, welcher — nach islamischer
Auffassung — die abschliessende gott-
liche Offenbarung an die gesamte
Menschheit darstellt, niedergelegt. Das
«Suchen» bezieht sich hier also auf die

Bemiihung, den gottlichen Willen zu
erkennen, dem sich die Menschen
unterzuordnen haben: «Das Rechitsstu-
dium . . . die Konigin der Wissenschaf-
ten, das letzte Ziel des gesamten Bil-
dungssystems . . . Die Mullahs, die die
hoheren Regionen dieser Wissenschaft
erstiegen haben . .. haben das Gefiihl,
in einen Zauberkreis zusammenhdn-
gender Gebiete eingetreten zu sein . . .
die genaue Erkenntnis des gottlichen
Geselzes.»

Das ist die Welt der traditionellen
islamischen Bildung: eine von der
Frauenwelt getrennte hierarchisch auf-
gebaute Mannerwelt, in der die Wahr-
heitssuche keine «Anstrengung des
Begriffes» — im Hegelschen Sinne —,
sondern eher die Unterordnung unter
eine vorgegebene, textlich im Koran
fixierte Wahrheit bedeutet. Der Wahr-
heit-suchende Mensch ist im Islam ein
Diener Gottes. In diesem Sinne gehort
«Ali Haschemi» zum Kreise der Tala-
besin Ghom.

Der Einbruch der modernen Bildung

Die iranischen Medresen, die seit
der Safawiden-Dynastie das iranische
Bildungswesen und somit auch die ira-
nischen Eliten pragten, erhalten mit
dem Einbruch moderner Bildung in
den Iran eine Konkurrenz, deren Fol-
gen nicht alleine bildungspolitisch blei-
ben. Unter der Kadjaren-Dynastie
(1794—1925) muss der Iran zwei ver-
heerende Kriege mit Russland fithren
und dabei erbarmliche Niederlagen
hinnehmen. Wie anderswo in der «isla-
mischen Welt» (so unter den Osmanen
im tirkischen Kernland und unter
Muhammad ‘Ali in Agypten) wird die
moderne Bildung im Iran auf dem Weg
militarischer Reformen eingefuhrt. «/m
Iran begann die weltliche Bildung auf



GESCHICHTE DES IRAN

dem Kasernenhof.» Parallel zur milita-
rischen Reform entstand eine neue,
westlich ausgebildete Elite, die im Iran
auch eine besondere Funktion hatte.
Unter den Kadjaren war die staatliche
Zentralinstanz — und blieb so auch bis
zum Ende der Dynastie — sehr
schwach. Die Angehorigen der neuen
Elite «waren ein Instrument der Zentra-
lisationsbewegung, eine neue Elite, die
neue Techniken anzuwenden wusste,
mit deren Hilfe die Zentralregierung das
Land wirksamer beherrschen und
besteuern konnte». Die jiingste und
kurzlebigste Dynastiec des Irans, die
Pahlavis, hatte nur zwei Herrscher, des-
sen letzten Khomeini am 11.Februar
1979 sturzte. Diese Dynastie setzte die
bisherigen Bemiihungen, die staatliche
Zentralinstanz gegentiber den lokalen
Herrschaftszentren zu starken, fort.
Rezah Schah, der Griinder dieser Pah-
lavi-Dynastie, war hierbei, beglinstigt
durch die vermehrten Erdoleinnahmen
des Staates, erfolgreicher. Zentralisa-

tion der staatlichen Macht und
moderne Bildungsreformen gingen
Hand in Hand.

Mottahedeh zeigt den Einbruch der
modernen Bildung in den Iran an zwei
Personlichkeiten: am Offizier Reza aus
der europaisch ausgebildeten Kosaken-
brigade und am Bildungspolitiker Isa
Sadiq, der in Cambridge und Paris stu-
dierte und spater mit einer Dissertation
an der Columbia University in New
York (1931) den angesehenen Doktor-
titel (Ph.D.) erwarb. Beide Karrieren
sind personlich und landesgeschicht-
lich miteinander verwoben. Der Offi-
zier Reza wird 1921 unter den Kadja-
ren Kriegsminister, 1925 erobert er die
Macht und lasst sich 1926 als Konig
Reza-Schah kronen. Die grosste Lei-
stung Rezas war die massive Durchset-
zung der Zentralisierungspolitik. «Er

893

eroberte den Iran fiir die Zentralregie-
rung zuriick.» Der in Cambridge, Paris
und an der Columbia University in
New York ausgebildete Isa Sadiq wird
der Mann des Schahs bei der Etablie-
rung des modernen Bildungswesens im
Iran: «Wie im Falle Isa Sadigs erwies
sich die Bildung als die Strasse zur
koniglichen Forderung.» Hierzu gehort
die Eroffnung der ersten iranischen
Universitat in Teheran im Jahre 1935.
Als Rezas Sohn, der seinem Vater auf
den Thron folgte, im Jahre 1979 von
Khomeini gesturzt wurde, hatte der
Iran einundzwanzig moderne Universi-
taten. Auf der Ebene des Schulwesens
verdrangte die moderne Grundschule
die bisherigen Koranschulen (Maktab),
jedoch blieb die Institution der
Medrese als traditionelles theologi-
sches Seminar (in Ghom und Mesched
u.a.) erhalten.

Im Iran stiessen vor 1979 zwei Wel-
ten aufeinander: Die Welt, in der «Ali
Haschemi» vor seiner Ubersiedlung
nach Princeton lebte, war jene der
Medrese. Die modernen Universitaten
unterschieden sich hiervon substantiell;
sie konnten jedoch, wie noch auszufuh-
ren ist, keinen radikalen Wandel in der
iranischen Gesellschaft herbeifiihren.
Auch sozial waren beide Welten
getrennt. Mullahs und Basaris, d.h.
Manner der Religion und solche des
traditionellen Kleingewerbes, standen
der modernen, im Dienst des Schahs
stechenden westlich gebildeten Elite
skeptisch gegentiiber und hielten sich
von ihr fern. Die Familien angesehener
Mullahs und Basaris heirateten unter-
einander, «aber nur selten gingen sie
eine Verbindung mit kulturell «verwest-
lichten» Kaufleuten ein . . . eheliche Bin-
dungen zwischen Ayatollahs und den
Familien der neuen Intellektuellen . . .
waren noch seltener».



894 GESCHICHTE DES IRAN

Man kann in dem an der Columbia
University in New York promovierten
Isa Sadiq den Vater der modernen Bil-
dung des Iran sehen. Sadiq begriff die
neue Bildung als ein Mittel zur Errich-
tung von «Demokratie und Kreativi-
tat», wie er in einer seiner Schriften
ausdriickte, um auszufiihren: «Die ira-
nischen Lehrer muissen damit aufhoren,
Auswendiglernen und Pauken zu wich-
tig zu nehmen . . . (die Schiiler) miissen
in die Lage versetzt werden, zu verste-
hen, nachzudenken, zu beurteilen und
zu kritisieren . . .»

In der Koranschule (Maktab) lernen
die Kinder das Lesen und Schreiben
mit Hilfe der Koran-Lektiire. Auf der
hoheren Stufe, in der Medrese, lernen
heranwachsende  Jugendliche die
Methoden, in den heiligen Texten nach
dem Willen Gottes als ein unverander-
bares Gesetz fiir die gesamte Mensch-
heit zu suchen und diesen Willen bes-
ser zu verstehen. Es ist kein problem-
orientiertes Lernen. Isa Sadiq war
gegen dieses Bildungssystem. Er trat
konsequent fiir eine Sakularisierung
der Bildung ein. Im Iran war die
moderne Bildung jedoch mit dem
Makel behaftet, eine «Strasse der
koniglichen Forderung» zu sein. Es
waren also zwei Welten: auf der einen
Seite die Welt der Modernitat, die der
Mehrheit der Iraner fremd geblieben
ist, auf der anderen Seite die traditio-
nelle Welt des Basars und der religio-
sen Bildung.

Die moderne Welt des Iran war
jedoch nicht so modern, wie sie wirkte.
Die moderne Bildung unter dem Schah
war «cher das Kind eines Ministeriums
als das der liberalen Philosophie . . . es
roch immer nach einem Geschopf des
Kasernenhofes». Diese Bildung war nur
ausserlich ein Vehikel der Modernitat,
denn ihr Ethos war «eine seltsame

Mischung von franzosischer Erziehung
des neunzehnten Jahrhunderts und
Mullah-Erziehung». Dieses Urteil hilft
verstehen, warum so viele modern
gebildete und sakular orientierte Iraner
tiber Nacht zum Khomeinismus kon-
vertierten.

Die Politisierung des Widerspruches
zwischen der oberflachlich sakularen
Welt der Minderheit und der schi'iti-
schen Welt der Mehrheit fihrte zur
Revolution des Ayatollah Khomeini.
Der islamische Nativismus siegte uber
die oberflachliche, lediglich zu funktio-
nalen Zwecken von einem orientali-
schen Despoten aufoktroyierte Moder-
nitat.

«Ali Haschemi» begegnete Kho-
meini erstmals in Ghom; er studierte
dann bei ihm im irakischen Exil nach
1966 in Nedschef. Ali beschrankte
seine Lekture nicht auf orthodoxe
Texte; er las auch die Werke eines auf-
geklarten, in Frankreich ausgebildeten
schi’itischen Denkers, Ali Schariati.
Manch aufgeklartem Iraner schien die
Verheissung von Schariatis Schrift «Die
Riickkehr zu uns selbst» durch die
Revolution Khomeinis zunachst in
Erfullung gegangen zu sein, namlich
dadurch, dass «mit der Riickkehr zum
wahren schi’itischen Islam der Iran von
den Fesseln politischer und psychologi-
scher Unterwerfung unter dem Westen
befreit wiirde». Das trat jedoch nicht
ein. Ali war enttauscht. Er verliess den
Iran und ging nach Princeton, um sich
der puren Gelehrsamkeit zu widmen.
Er empfindet es als «[ronie, dass die
lange erwartete iranische Revolution
stattgefunden hat und — im gewissen
Sinne — nicht passiert ist». Was missfiel
«Ali Haschemi» an Khomeinis Revolu-
tion und warum ist die erwartete Revo-
lution «nicht passiert»?



GESCHICHTE DES IRAN - 895

Ali Haschemi und Khomeini:
zwei Symbole

Zwischen den sich ausschliessenden
Optionen der Welten der Mehrheit-
und der Minderheit-Iraner gab es einen
Mittelweg. Zwischen traditionellem
Schi'ismus und einer persischen Auf-
fassung von Modernitat versuchte ein
modern gebildeter Iraner zu vermit-
teln. Er war mit einem schweizerischen
Doktortitel nach der Vorlage einer ent-
sprechenden Dissertation (1914) als
Ornament ausgestattet, und er hiess
Mossaddegh. Die Optionen dieses Mit-
telweges waren eine Art «schi’itischer
Kulturnationalismus»; sie sind zur
materiellen Gewalt wahrend der politi-
schen Periode, in der Mossaddegh zum
Ministerprasidenten des Iran avan-
cierte, geworden. Der Schah Moham-
med Reza vermochte mit Hilfe des
amerikanischen Geheimdienstes CIA,
diesem Experiment ein Ende zu setzen.
Somit hat er selbst langfristig sein spa-
ter in der Tat eingetretenes Ende vor-
bereitet. Anstelle des moderaten
schi’itischen Kulturnationalismus eines
schweizerisch ausgebildeten iranischen
Juristen wurde das Saatkorn fiir den
schi’itischen Nativismus von Khomeini
gesat.

Als junger Taleb in der Medrese von
Ghom verfolgte Ali zu Beginn der
sechziger Jahre mit seinen Ko-semina-
risten die Ereignisse im noch kolonia-
len Algerien auf dem Hohepunkt der
algerischen Revolution. Ali diskutierte
oft hiertiber, und er war auch von Nas-
ser und dessen nationalradikalen Ideen
beeinflusst. Er und seine Freunde war-
fen seinerzeit der Generation ihrer
Vater vor, Mossaddegh keine ausrei-
chende Riickendeckung gegeben zu
haben. Denn Mossaddegh handelte
nach dem Nasserschen Modell.

Zu dieser Zeit war Khomeini in
Ghom und hatte dort auch gelehrt, war
jedoch nicht allgemein Studenten
zuganglich. Das anderte sich am
22.Marz 1963, als eine Razzia der
Schah-Polizei auf die Feiziye-Medrese
erfolgte, in deren Verlauf zwei Studen-
ten den Tod fanden. Khomeini trat nun
offentlich hervor, und er wagte es, den
Schah anzuprangern. Wichtig ist hier-
bei die symbolische Form. In einer
Rede vor den Studenten von Ghom
vergegenwartigte Khomeini die Trauer
um den Imam Hussain anlasslich der
Trauer um die beiden ermordeten Stu-
denten. Wer von Hussain redet, spricht
auch von Yazid. Khomeini verglich den
Schah mit Yazid, und er erklarte ihm
mit diesem symbolischen Vergleich den
Kampf. Khomeini wurde verhaftet,
nach Teheran gebracht und spater in
die Turkei ins Exil verbannt, von wo
aus er nach Nedschef in den Irak reiste,
wo er bis zu seiner weiteren Exilierung
nach Frankreich an der dortigen
schi'itischen Medrese lehrte. In Ned-
schef befindet sich auch die Ali-
Moschee, in der der Kalif (fiir Sunni-
ten) bzw. der Imam (fir Schi’iten) Ali
begraben ist. Nedschef beherbergt also
den wichtigsten schi’itischen Schrein.
In diesem Zusammenhang ist Nedschef
«die grosse intellektuelle Gegenspielerin
zu Ghomy.

Schon vor seinem Exil avancierte
Khomeini nicht nur fiir «Ali
Haschemi» zu einer nationalen Figur.
Auf Kassetten und in heimlich
gedruckten Flugblattern wurde seit
1963 die Rede Khomeinis, in der er
den Schah mit Yazid verglich und auch
jene Rede, in der er sagt: «Amerika ist
es, das den Koran und den Islam fiir
schandlich halt . . . Pfahl im Fleisch», in
allen iranischen Stadten verbreitet.
Khomeinis Ausweisung aus dem



896 GESCHICHTE DES IRAN

Lande brachte nur die Ruhe vor dem
Sturm. Auch «Ali Haschemi» gehort zu
den Iranern, die die Erfahrung der
Schah-Gefangnisse machen mussten.

Hat Khomeinis Revolution ein Ende
dieser beklagenswerten Zustande mit
sich gebracht? Anstelle des orientalisti-
schen Despotismus des Schahs ist eine
Herrschaftsform der «Mullahkratie»
(der Begriff findet sich nicht bei Motta-
hedeh) eingetreten. Wahrend der fiinf-
ziger und sechziger Jahre waren die
«algerische Revolution» und der saku-
lare Nasserismus vorbildliche Modelle
auch fiir die Iraner. Khomeini drehte
das Blatt um; nur der Iran liefere seiner
islamischen Revolution das Modell fiir
den Nahen Osten*. Mottahedeh
schreibt: «Es gibt Mullahs, die bei der
Aufgabe, den Staat unter ihren Willen
zu beugen, Rachegefiihle abreagiert
haben. Als Richter, Minister und bevoll-
mdchtigte Kontrollinstanzen von Mini-
sterien haben sie Tausende hinrichten
lassen und Zehntausende liquidiert.»
Das ist das Ergebnis der islamischen
Regierung wilayati-e-figih, die Kho-
meini zunachst in seinen Schriften pro-
klamierte und seit 1979 mit seinen
Mullahs praktiziert. Es ist schwerlich
ein Entwicklungsmodell.

«Ali Haschemi» hat islamisches
Recht studiert und auch auf islamischer
Ebene ein Rechtsgefiihl entwickelt. «Er
ist Rechtsgelehrter und hat so viele so
gute Biicher tiber das islamische Recht
geschrieben, dass jeder ihn einen Aya-
tollah nennt.» Thn stort die Rechtsver-
letzung im Namen des Rechts unter

Khomeini. Thn emport die Verfolgung
religioser Minderheiten, wie die
Baha'i®, zu denen Roy Mottahedehs
Familie gehort. Die Verfolgung «halt
Ali fiir eine Verletzung der Ehre seiner
Landsleute».

Ali ging nach Princeton, und er hofft
auf eine bessere Zukunft fiir den isla-
mischen Orient, er hofft auf die vom
Propheten Mohammed verheissene
Arche Noah, die die Muslime zu ihrer
Rettung besteigen. Kann der Islam,
gleich ob sunnitisch oder schi’itisch,
das Elend der heutigen Muslime been-
den? Der Rezensent bezweifelt, dass
der Islam das Vehikel, die Arche Noah,

bieten kann. Bassam Tibi

' Roy Mottahedeh, Der Mantel des Pro-
pheten oder Das Leben eines persischen
Mullah zwischen Religion und Politik,
C.H. Beck Verlag, Minchen 1987, 365 Sei-
ten, gebunden (aus dem Amerikanischen
tibers. v. Klaus Krieger). — 2 Der Rezensent
verbrachte das akademische Jahr 1986/87
in Princeton als Research Fellow. — 3 Vgl.
B.Tibi, «Ein Muslim zwischen Islam und
Modernitdt. Autobiographie als Exempel»,
in: Schweizer Monatshefte, Bd. 66 (1986),
Heft 10, S.803—809. — * Vgl. hiertiber das
Iran-Kapitel in B.Tibi, Der Islam und das
Problem der kulturellen Bewaltigung sozia-
len Wandels, Suhrkamp-Verlag, Frankfurt
am Main 1985, §10, S.187—203, sowie die
Einleitung zu B. Tibi, Vom Gottesreich zum
Nationalstaat, Suhrkamp, Frankfurt am
Main 1987, hierzu S.XIX—XXIV. — ° Zur
Baha'i-Religion vgl. Udo Schaefer, Der
Baha'i in der modernen Welt. Strukturen
eines Glaubens, Baha'i-Verlag Hofheim-
Langenhain 1978 (450 Seiten).



ZUR ARCHITEKTUR 897

Sehnsucht nach Raum?

Notizen zur Architektur am Beispiel Ziirichs

Bauen wir Architekten nicht Raume,
Stadt- und Strassenraume, auch nur ein
Zimmer, um deren Nitzlichkeit willen
allein, zu engerer und weiterer Bewe-
gung unserer Glieder, auch nicht um
ihrer Asthetik willen allein, sondern,
absichtslos und unbewusst zur Bewe-
gung von Gedanken?

Das Auge wandert entlang Konturen
einer Landschaft, wie entlang Kontu-
ren von Architektur — auch entlang
Kanten oder Rundungen eines Zim-
mers. Und biindelt Empfindungen von
Beschwingtheit oder Enge, von Phan-
tasie oder Monotonie, von Langeweile
— zum Gefass von Gedanken?

Taglich, unverriickbar, ob wir wollen
oder nicht, begegnet uns Architektur.
Auf dem Weg zur Arbeit, zur Post, zur
Bank, auf den Bahnhof, zur Kirche, ans
Ufer des Sees.

Soeben hat der Bagger jene hohe
Halle ausgeraumt, Teil unserer mehr
als hundert Jahre alten Ziircher Bahn-
hofanlage, aus Freude an Reprisenta-
tion gebaut, wie alle grosseren europai-
schen Eisenbahnstationen dieser Zeit.
Schon lange ihres urspriinglichen
Zweckes beraubt, die Einfahrt stolzer,
Rauch und Dampf schnaubender
Lokomotiven, die ersten schweizeri-
schen Eisenbahnziige, festlich zu emp-
fangen, trat sie schliesslich, mit zuneh-
mender und langst abgeschlossener
Elektrifizierung und  vermehrten
Linien und Perrons tiberfliissig gewor-
den, als Aschenbrodel in Erscheinung,
beladen mit Tilrmen von Schachtel-
einbauten aller Nebendienste eines
Bahnhofs.

Heute soll nun der seines alten

Inhalts entleerte Raum, diese ausge-
dehnte Ebene mit ihrer betrachtlichen
Hohe, zur Freude allenthalben, dem
Fussganger gehoren, dem jedermann,
der den Zug zum Dorf nimmt oder
zum Flughafen, oder von dort die
Tante abholt. Ein Haltepunkt konnte er
sein fiir die vielen, die allmorgendlich
zur Arbeit in die Stadt stromen und des
Abends heimreisen, um vielleicht zwi-
schen Emsigkeiten Atem zu holen.
Statt dampfender Lokomotiven
nimmt eiliger menschlicher Alltag von
feierlicher Architektur Besitz, einem
Raum, der grosser ist als die Baugrube
der Ziircher Borse, flankiert von Rei-
hen Kklassizistischer Rundbogen, Off-
nungen zu Restaurants, Wartesalen
und Ausgangen Richtung Limmat und
Bahnhofplatz, iiberwolbt von elegant
geschwungenen Eisentragern. Weil das
Licht durch die shedartige Verglasung
zwischen ihnen von oben einfallt, selbst
ein Platz, man wahnt sich fast im
Freien. (Trost fur die dem Fussganger
verschlossenen Stadt-Plétze ringsum?)
Zur Einstimmung aber dieses tech-
nisch-klassizistischen  «Saales» auf
seine neue Bestimmung bedarf es her-
ber, lebensnaher kiinstlerischer Phan-
tasie. Jene von einer Seite geausserte
Idee, hier einen Eislaufplatz anzulegen,
traf den Nagel auf den Kopf: kei-
nesfalls ein Museum! Auch der
Wunsch nach modernem kulturellem
Angebot. Warum auch nicht ein
bemessener Eislaufplatz? Und grosse,
farbige, gewolbte Bleche von Calder
miissten da herabschweben, vor immer
noch etwas verrauchten, ja nicht zu
geplitzelt renovierten Wanden. Viel-



898 ZUR ARCHITEKTUR

leicht auch das Flugzeug von Mittelhol-
zer? Ein Geviert fiir improvisiertes
Cabaret und eines flir Musikanten wire
auf der Ebene auszusparen, ahnlich der
Stelle beim Centre Pompidou, aber mit
ein paar Tischen und Stiihlen ringsum.
Und manch anderes mehr, auch im
Wechsel.

Jegliche neue  architektonische
Geste, jeder plastische Einbau, jede
Hohlung auch, wie die des Freitrep-
penabgangs zu den Untergeschossen,
hat die Proportionen des Erbes an
grosszugiger Gestalt aufzunehmen,
miisste mit ihnen ins Gesprach kom-
men, um sie zugleich dem Alltag zu
nahern, ihre Feierlichkeit zu brechen
und nicht etwa falscher Sakralitat Vor-
schub zu leisten. Aber auch keine
kleinlich manirierte Architektur ist hier
am Platz. Es bedarf des gestalterischen
Taktes und auch des Humors der ange-
wandten Mittel, damit ein heutiges
Auge unbeschwert, getrost in dem tol-
len Raum spazieren gehen kann. Dabei
kommt einem der Stil des kiirzlich
erfolgten Anbaus an das klassizistische
Theater von Belfort in den Sinn.
Scheinbar improvisierend hat der Pari-
ser Architekt Jean Nouvel Massstabe
am Vorhandenen aufgenommen, sie in
schlichte ~ Architektursprache  der
Moderne umgesetzt und, nicht ohne
theatralischen Spass, dem strengen Bau
einen kuhnen Fliigel wachsen lassen.

In unserer alt-neuen Bahnhof-
Durchgangshalle gilt es wohl einfach,
fir Augenblicke, vielleicht fiir eine
halbe Stunde, die Blicke des in Eile
Verweilenden einzufangen, ihn die
Weite des schonen Raumes abtasten zu
lassen — vielleicht auch mit seinen
Gedanken.

Wahrend die postmoderne Archi-
tektur heute zumeist Unbekiimmert-
heit, Ausserlichkeit, ja eitle Frivolitit

unserer Zeit widerspiegelt, wenn sie
spielerisch oder mit Pathos Historie
zitiert oder formalistisch hochtrabend
daherkommt, erwacht als Gegenkraft
die Sehnsucht nach lapidarem Raum.
Nach lapidaren Baukorpern, als Spie-
gel von Wesentlicherem, das in schlich-
ter Sprache zu Wesentlichem heraus-
fordert. Eines der neueren Architek-
turbeispiele dafiir ist das Theater in
Essen von Alvar Aalto, das Ende Sep-
tember eroffnet wurde, lang nach dem
Tod des Architekten.

Ein weiteres historisches Beispiel
aber birgt Zurich: den hochgotischen
Prediger Chor mit seiner Kirche. Die
Jahrhunderte alte, grossartige Ver-
schrankung zweier Sakral-Raume, wie
sie in andern Gotteshausern jener Zeit,
so etwa in Konigsfelden, auch vor-
kommt, doch nirgends in so kuhner,
kinstlerisch gegliickter, das Gemiit
ergreifender Kadenz wie hier, welch ein
Geschenk! Welche Architektur —,
welch Raumerlebnis! Dass das Kir-
chenschiff im 17. Jahrhundert auf alten
Mauern romanische Rundbogen in
schlichtem Frithbarock neu formulierte
und auch zierliche Stuckarbeit auf-
weist, tut dem nicht Abbruch. Es ist
Architektur, die «singt», nach P. Valéry
in «Eupalinos».

Zurich bietet uns, mit sehr wenig
Ausnahmen, trockene, biedere Kir-
chenraume — auch biedere Trambhalte-
stellen und bald biedere Marronihaus-
chen an. Gottesdienst will sich heute
inhaltlich immer mehr der Offentlich-
keit offnen, dem Jedermann, auch
durch Konzerte und andere, den Alltag
erreichende, erfiillende Veranstaltun-
gen in seinen Hausern. War nicht letzt-
hin das Grossmunster bis in seine letzte
Ecke voller junger Leute, auch lang-
haariger, in ausgefransten Jeans? Eine
stidafrikanische Band spielte zugun-



ZUR ARCHITEKTUR 899

sten von Bedrangten auf. So geraten
diese Raume zu wichtigen Orten der
Besinnung, falls sie den Eintretenden,
den in einer konfusen, optisch und
inhaltlich wirren Umwelt Verirrten, zu
fesseln, seine Gedanken zu behausen,
zu weiten vermochten.

Manch ein Gotteshaus hat, wie auch
dieses, zu alten Zeitlauften Salz oder
Wein und Korn beherbergt, ja, dass in
diesen Chor erst zu Anfang unseres
Jahrhunderts entstellende Arbeits- und
Magazinetagen der nahen Bibiliothek
eingebaut wurden — zu frither einge-
fiigten Holzboden, auch voriiberge-
hend fiir das Staatsarchiv, hinzu: — das
hindert heutiges Erkennen der archi-
tektonischen Kostbarkeit dieses Rau-
mes keineswegs. Es ist alliiberall getib-
tes Recht, oder doch Rechtfertigung
jeder Renovation, auf jene wesentliche
Bauzeit eines Werkes zuriickzugreifen,
die eigener Gegenwart besonders ent-
spricht, einer bewussten oder unbe-
wussten, geistig sinnlichen, nicht intel-
lektuellen, Empfangsbereitschaft oder
Sehnsucht.

Zur Zeit der Reformation ist im
16. Jahrhundert die Trennwand unter
dem Rundbogen zwischen Chor und
Schiff eingezogen worden. Peter Meyer
als Humanist und Mittelalterforscher,
Linus Birchler als Prasident der Eidge-
nossischen Denkmalpflege und Katho-
lik, Heinrich Peter als Kantonsbaumei-
ster, Protestant und Freidenker, alle
drei Fachleute traten Ende der sechzi-
ger Jahre fur Ausrdumung des Chors
und die Wiederherstellung seiner Ver-
bindung mit dem Kirchenschiff ein.

Gleichen diese Bauten Lebewesen,
die beieinander stehen, sich trennen
und wieder neu und anders sich finden
als Symbol fiir Briickenschlag? Obwohl
heute zwei verschiedene, beide der
Offentlichkeit dienende Gremien, die

Stiftung der Zentralbibliothek und die
Kirchgemeinde Prediger, je einen der
beiden Teile der uberkommenen,
geschichtstrachtigen Gesamtanlage
besitzen, sollte solch nebensachlicher
Umstand einer allenfalls spateren
gemeinschaftlichen Nutzung der inein-
andergreifenden Raume durch die
Offentlichkeit nicht entgegenstehen,
nicht dem Jedermann, als Kirch- oder
Konzertganger — wie als Besucher der
Bibliothek. Deren stationare, langer-
oder kiirzerfristige, phantasievolle,
leicht wirkende Einbauten mussten die
Raumwirkung des Chors nicht zersto-
ren, faszinierende Biicherwinde zwi-
schen den Fenstern sie nicht zerschnei-
den. Eine Faltwand aus schon mase-
rierten, unsichtbar metallversteiften,
schmalen, lasierten oder bemalten
Sperrholzelementen, konnten einmal
die Trennung der Bauteile innerhalb
des alten Rundbogens tibernchmen
und — zu gerafften «Paketen» beiseite-
geschoben, auf den Chorwandungen
aufliegend — die Offnung auch freige-
ben. Eine unter vielen andern, auch
weniger weitgehenden Moglichkeiten.
Dass die Zentralbibliothek ihren
reizvollen Lesesaal in der «Dachstube»
des Chors (einem Stumpenraum)
ungern verlore, ist begreiflich. Er wird
heute zumeist intern fir Kurse von
Bibliothekaren und zu Sitzungen ver-
wendet. Dirfte aber seine Erhaltung in
dieser Form diesen ganzen Chorraum,
sein besonders reich variiertes Mass-
werk der Fenster, die wundervollen
Schluss-Steine seiner Gewolberippen,
die Moglichkeit der Raumverschran-
kung, von alters her, mit dem Schiff,
einer viel grosseren Offentlichkeit vor-
enthalten? Die eingeschossige Reserve
zwischen Chor und Neubau z.B.
konnte dem Raumprogramm von letz-
terem niitzlich sein. Kiirzte man die



900 ZUR ARCHITEKTUR

Mittel unserer gewohnt allzu perfektio-
nistischen Renovationsweise, gewin-
nen unsere alten Bauten an Charme.
Und fanden sich nicht begeisterte Stif-
ter fur die Chorglasfenster, entworfen
von heutigen Kiinstlern?

Wo einst zarte Fahnen von Weih-
rauch diese Wande streichelten und ein
hohes Gewolbe verinnerlicht mystische
Gebete beschirmte, mochten heute
Augen und Gedanken sachlicher Men-
schen unserer Industriegesellschaft
entlangwandern. In Erinnerung und
auf neuer Suche von Irrationalem.
Raume sind Gefasse von Gedanken.
Unsere kleiner gewordene Welt erfahrt
ihre Bedrohungen zunehmend als
gemeinsame. Rufen sie nicht, im Klei-
nen, wie im Grossen, nach mehr
Gemeinsinn? Gemeinschaft? Nach
Weitung von Gesinnung?

Zum Schluss harrt unser, falls wir die
Augen auftun, noch ein ganz anderer
Raum, geschaffen aus Natur und Stadt,

der See. Begleitet von grunen Hohen-
zugen und seinen, vom Stadtbecken
eingefassten, steinernen Ufern. Lim-
mat- und seeaufwarts vom Schiff aus
herrlich erlebbar. Er lockt bei verkehrs-
freien Festen Tausende aus den hinter-
sten Winkeln. Der Alltag aber verbietet
geruhsames Verweilen am Rande des
Wassers, weil in unserm Riicken Larm
und Gestank des durchzuckenden Ver-
kehrs jede Beschaulichkeit verhindert.
Die alte, immer wieder neu formu-
lierte, variierte, verbesserte und vehe-
ment propagierte Idee eines stillen,
grossen Parks, gerade am Kopfende des
Sees, wo er in seiner grossten Weite
erscheint, bekranzt bei schonem Wet-
ter vom Schneegebirge — versinkt sie in
einer Schublade? Man sagt, Zurich
behause einen der  wichtigsten
Umschlagplitze der Welt fiir Finanzen.
Konnte die Stadt nicht auch seelische
Raume grosszugig behausen?
Lisbeth Sachs

hi
giibig, guet

«Delicrem», die rahmige
..besonders leicht schmelzend

] g“llmnd «Sandwich», die milde

...aus Emmentale
«Toast extra», die rezente
...aus Gruyere, Appenzeller
und Emmentaler




	Kommentare

