
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 68 (1988)

Heft: 11

Rubrik: Kommentare

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 05.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Kommentare

Briefaus Bern:

Jahrmarkt der Betroffenheiten

Politische Parteien im Bewegungsfieber

Es fehlt zurzeit nicht an Anlässen,
um die pohtische Maschinerie der
Eidgenossenschaft auf Hochtouren laufen
zu lassen. In der Energiepolitik sollte
ein tragfähiges Konzept gefunden werden,

das die ungebremsten Wachstumsraten

in Griff nimmt und einen nicht zu
bewältigenden «Ausstieg» verhindert.
Mit raumplanerischen und
bodenrechtlichen Instrumenten und
Massnahmen gilt es der drohenden Überhitzung

auf dem Boden- und Wohnungsmarkt

mit ihren fatalen Folgen zu
begegnen. Verkehrspolitischen Bedürfnissen,

die aus einer vor allem im
internationalen Umfeld zunehmenden
Mobilität erwachsen, muss Rechnung
getragen werden, ohne weitere irreparable

Umweltschäden zu produzieren.
Und trotz gegenwärtig guter Konjunktur

bedürfen der Finanz- und der
Werkplatz Schweiz vorsorglicher
Anpassungen der Rahmenbedingungen,

die ihre Wettbewerbsfähigkeit
sichern. Denn unverkennbar stellt die
Dynamik der europäischen und der
weltwirtschaftlichen Entwicklung die
helvetische Sonderfallmentalität
zunehmend in Frage.

An Arbeit fehlt es den Politikern
aller Stufen in diesen und anderen
Bereichen nicht. Und trotzdem läuft
die Maschine zwar mit viel Getöse,
aber doch nur stockend und oft leer.
Beobachtet man den parlamentarischen

Betrieb aus der Nähe, kann man
sich des Eindrucks nicht erwehren,

dass die Fraktionen und die hinter
ihnen stehenden Parteien nicht in Form
sind und sich mannigfacher Anfechtungen

seitens einer verunsicherten
«Basis» ausgesetzt sehen. Volksabstimmungen

drohen zu risikoreichen,
unberechenbaren Verdikten zu werden, die
man allenfalls mit intensiver Propaganda

zu beeinflussen vermag. Die neu
ins politische Vokabular aufgenommene

«Akzeptanz» muss als wohlfeiles
Argument für opportunistisches
Taktieren herhalten. Der Redefluss im
Parlament überbordet, und Talent zu
öffentlichkeitswirksamer Dramaturgie
ist Mangelware. Der oft zitierte
Führungsanspruch erschöpft sich in
Einzelaktionen wie dem Verzicht auf das
Kernkraftwerk Kaiseraugst.

Widerstand
gegen Linksfundamentalismus

Die scheinbar klaren Fronten, die
vor einem Jahr zur Wahlschlacht antraten,

sind an der Vielfalt der Probleme
zerbröckelt oder haben sich verzahnt.
Die links-grünen «Hoffnungsträger»
haben an Stosskraft verloren. Gerade
in den Bereichen, in welchen sie sich
besonders engagieren und Sachkompetenz

beanspruchen — Umwelt, Energie,

Verkehr —, müssen sie damit rechnen,

dass die fundamentalistische Sek-
tiererei vieler Anhänger ihren realpolitischen

Handlungsspielraum ein-



BRIEF AUS BERN

schränkt. Die Flucht in verbale
Kraftmeierei verhindert dann oft durchaus
mögliche Teilerfolge. Mit
Zukunftspessimismus und Wachtstumsphobie
allein lässt sich kaum gestaltende Politik

betreiben. Der Flirt mit nostalgischen

«Bewegungen», die letztlich gar
nichts mehr bewegt haben wollen, die
sich gegen jede Veränderung und
Entwicklung sträuben, hat vor allem die
linken Parteien, die traditionellerweise
den Staat als Instrument der Gestaltung

und Veränderung gesellschaftlicher

Verhältnisse betrachten, in eine
seltsame Zwickmühle gebracht, sie

gewissermassen in die Rolle der
militanten Verhinderer gezwungen. Manche

altgediente Sozialisten dürften
durch die intellektuelle Begriffsgymnastik

der letzten Jahre überfordert sein,
die sie erst zu den wahren Erben des
Liberalismus und neuestens zu den
echten Wertkonservativen gemacht
hat...

In der sozialdemokratischen Partei
der Schweiz regt sich denn auch Widerstand

gegen das Abgleiten in die Randzonen

grün-alternativer Bewegungen.
Die Partei müsse wieder zu einer
fortschrittlichen Volkspartei werden, die
optimistisch an die technologischen
und wirtschaftlichen Herausforderungen

der Zukunft herangehe und damit
auch breite Arbeitnehmerkreise in der
Mitte des politischen Spektrums
anspreche. Doch die innerparteiliche
Auseinandersetzung zwischen «Ideologen»

und «Technokraten», wie sich die
vorab der mittleren Generation
angehörenden intellektuellen Kaderleute
gegenseitig bezeichnen, wird sich erst
mit dem Führungswechsel in zwei Jahren

entscheiden.
Vorher aber kommt es noch zu einer

Zerreissprobe besonderer Art. Denn
die Armeeabschajjüngsinitiative, über

die nächstes Jahr abgestimmt wird,
trifft die mit Ökologie und Ökonomie
beschäftigte Partei in eine ungedeckte
Flanke. Mit Sicherheitspolitik hat sie
sich lange nicht mehr befasst; man
begnügte sich mit allgemeinen
Bekenntnissen zu Frieden und internationaler

Abrüstung und liess die
schweizerische Landesverteidigung im
wesentlichen ungeschoren. Nun sieht

man sich plötzlich mit der Wiederbelebung

eines ebenfalls fundamentalistischen

Pazifismus konfrontiert, der in
der Partei noch historische Wurzeln
hat. Brutaler als in den ökologischen
Fragen wird die Linke hier zwischen
politischem Realismus und missionarischem

Utopismus entscheiden müssen,
der einen naiven internationalistischen
Optimismus und eine sträfliche
Verkennung drohender Abhängigkeiten
verrät — einem Weltbild also, das in
jedem anderen Zusammenhang verteufelt

würde.
Bei allen inneren Widersprüchen

und trotz dem Aderlass bei den letzten
Wahlen hat die sozialdemokratische
Partei im vergangenen Jahr ihre
Führungsrolle in der buntscheckigen
Oppositionskoalition über Erwarten
gut behauptet. Die Grünen haben
Mühe, ein eigenes politisches Profil zu
entwickeln. Sie können Minderheitspositionen,

auch argumentativ, verstärken,

aber zu gelegentlichen Mitte-
Links-Mehrheiten bedarf es im Parlament

nach wie vor des Zusammenspiels

einzelner bürgerlicher Fraktionen

mit den Sozialdemokraten.

Bürgerliche Probleme
mit Staatsverdrossenen

Freilich, auch auf bürgerlicher Seite
ist der Handlungsspielraum für Kon-



BRIEF AUS BERN

senslösungen eingeengt. Auch hier
begegnet man Widerständen an der
Basis und ist durch Niederlagen mit
Kompromissvorlagen wie der
Mutterschaftsversicherung und der Koordinierten

Verkehrspolitik gewarnt. Beim
Energieartikel und der Finanzordnung
wird ähnhches befürchtet, was zur
Verunsicherung beiträgt und zu Soloaktionen

einlädt. Auch die bürgerlichen
Parteien haben mit Bewegung an den Rändern

zu rechnen. Zwar hat die
Überfremdungspartei trotz den Schwierigkeiten

im Vollzug des Asylrechts und
trotz des sich abzeichnenden europäischen

Drucks auf unsere restriktive
Immigrationspolitik kaum mehr etwas
zu sagen. In den spektakulären Erfolgen

der Autopartei in den letzten
Monaten aber kam eine offensichtlich
verbreitete Staatsverdrossenheit mit
anderer Zielrichtung zum Ausdruck.
Die Reaktion auf grüne Erfolge und
auf die auch in den bürgerlichen
Parteien stattfindende Sensibilisierung für
Umweltprobleme trägt irrationale
Züge. Der pervertierte Ruf nach einer
Bewegungsfreiheit, die ja letztlich sich
selbst behindert, dient als Vehikel des
Widerstands gegen staatliche und
bürokratische Vorschriften und
Beschränkungen aller Art. Vorab sieht
sich die Freisinnig-demokratische Partei

unangenehm mit enttäuschten
Erwartungen konfrontiert, die der —
verkürzte — Wahlkampfslogan «Weniger

Staat» seinerzeit geweckt haben
mochte.

Die Erfolge der Autopartei in
Kantonen und Gemeinden haben indes alle
bürgerlichen Parteien — in der Regel
die jeweils stärkste — getroffen. Und
sie treffen sie in einer Situation, da ihre
Zusammenarbeit ohnehin Brüche
zeigt, die nicht nur aus der
Konkurrenzsituation der Parteien untereinan¬

der, sondern auch aus ihren
Flügelspannweiten und aus der zunehmenden

politischen Instabilität in den grossen

Städten zu erklären sind. Die Kategorie

der Stammwähler nimmt bei allen
Parteien ab; die Gelegenheits- und
Wechselwähler sind anfälliger auf
Schwankungen in der politischen
Wetterlage. Die direkte Demokratie wird
damit immer mehr zur Stimmungsdemokratie,

was sich auch auf das
repräsentative Element, das Parlament, und
die intermediären Institutionen,
Parteien und Medien, auswirkt. Der rasche
Themenwechsel und die Jagd nach
Schlagzeilen und Neuigkeiten sind
nicht allein Produkte einer nur die
Medien betreffenden Entwicklung,
sondern einer schleichenden Entpolitisierung

eines ansehnlichen Teils der
Bevölkerung. Zunehmende Distanz
zum politischen Geschäft und
abnehmendes Interesse an kontinuierlicher
Meinungs- und Willensbildung aber
fördern bei umstrittenen Geschäften
die Emotionalisierung der politischen
Auseinandersetzung. Sie ist Nährboden

für Einthemen-Bewegungen wie
für Frustrationsreaktionen.

Verlust der politischen Handlungsfähigkeit?

Den historischen Parteien ist schlüssig

vorgerechnet worden, dass sie ihre
Position nur halten können, wenn sie

zu den Stammwählern auch einen
steigenden Anteil von Gelegenheitswählern

gewinnen können. Heisst das, sich
den genannten Entwicklungen
unbedenklich anzupassen? Und würde es

bedeuten, dass es sich auch für bürgerliche

Parteien eher lohnt, harte mino-
ritäre Interessenstandpunkte
publikumswirksam zu artikulieren als sich



890 BRIEF AUS BERN

dem undankbaren Geschäft des
Ausgleichs, der Suche nach mehrheitsfähigen

Kompromissen zu widmen? Droht
ob all den einäugigen Bewegungen an
linken und rechten Rändern die von
den Parteien so gern beschworene und
beanspruchte breite Mitte des politischen

Spektrums das Opfer mangelnder

politischer Handlungsfähigkeit zu
werden?

Man braucht keine Meinungsumfragen
zu lesen, um eine Abwertung der

Politik zu konstatieren. Dies ist um so

verhängnisvoller, als die ungebrochene
wirtschaftliche Dynamik innerhalb und

ausserhalb unseres Landes nach
beschleunigter Anpassung der politischen

Rahmenbedingungen ruft und
die sich ebenfalls wandelnde Gesellschaft

vor immer neue Probleme stellt,
die auch politisch bewältigt werden
müssen. Es wäre die Stunde der Strategen

und der Macher, die zukunftsweisende

Vorstellungen und Lösungen
über parteipolitische und ideologische
Grenzen hinweg zu suchen bereit sind,
und PoHtik nicht nur als Jahrmarkt der
Betroffenheiten und als Medienzirkus,
sondern als Gestaltungsauftrag begreifen.

Ulrich Pfister

«Der Mantel des Propheten»
Eine Biographie als Geschichte des Irans'

Mit einer faszinierenden Arbeit hat
Roy Mottahedeh seine Reputation weit
über die Grenzen seines Kollegenkreises

gebracht. Die amerikanische Ausgabe

wurde ausführlich in «New York
Times» gewürdigt und wurde zur Lektüre

allgemein interessierter Leser. Die
deutsche, auf einer hervorragenden
Übersetzung basierende Ausgabe fand
ähnlich positive Resonanzen und
wurde weithin gebührend gewürdigt.
Beeindruckend an diesem grossen
Werk, das die Stilverbindung von
Roman und Sachbuch glücklich vereinigt,

ist die Fähigkeit Mottahedehs, das
Leben eines persischen Mullahs mit
der Geschichte des Irans seit seiner
Islamisierung im Zeichen der arabischen

Eroberungen zu verbinden.
Jedes Kapitel wird damit eingeleitet,

dass das Leben des scheinbar fiktiven
«Ali Haschemi» (er existiert jedoch
real) gestreift wird, um als historische
Rückblende eine Darstellung der
iranischen Geschichte anzuschliessen. Roy
Mottahedeh beeindruckt seine Leser
dadurch, dass er selbst als Nachkomme
einer Baha'i-Familie, d.h. einer
Konfession, die bisher im Iran früher und
heute mit brutaler Intoleranz als angeblich

«zionistische Spionagegruppe»
verfolgt wird, dennoch die Geschichte
der Shi'a sachlich, ja streckenweise mit
Sympathie darstellt.

Roy Mottahedeh wurde in New
York als Sohn eines iranischen Baha'i
und einer amerikanischen Mutter
geboren, der das Buch gewidmet ist. Er
erhielt seine Ausbildung in Harvard,
lehrte danach als ordentlicher Profes-



GESCHICHTE DES IRAN 891

sor in Princeton, wo dieses Buch
entstanden ist. Im Jahre 1986 wurde er
nach Harvard berufen, wo er als
Professor für islamische Geschichte und
als Direktor des Center for Middle
Eastern Studies wirkt. Während
Mottahedeh noch an der Universität
Princeton lehrte, suchte ihn ein
iranischer, den Status eines Ayatollah
geniessender Mullah auf und erzählte
ihm seine Geschichte, die diesem Buch
zugrunde liegt2. Mottahedeh erweitert
die Lebensgeschichte von «Ali
Haschemi» zu einer spannenden
Geschichte des shi'itisch-iranischen
Islams.

Ein schi'itischer Mullah und seine
Sozialisierung

«Ali Haschemi» wächst in der
schi'itisch-heiligen Stadt Ghom als
Sohn eines Mullahs auf. Seine Neigung
zur Religion, seine religiöse Soziahsie-

rung sowie die Mullah-Autorität seines
Vaters prägen seinen Lebensweg.
Anhand seiner Lebensgeschichte will
Mottahedeh eine Erklärung dafür
hefern, warum religiöse Führer im Iran in
der Lage waren, die soziale Protestbewegung

zu lenken, ihr ihren Stempel
aufzudrücken und auf diese Weise den
Anspruch der Religion aufeine Rolle in
der Politik zu begründen. Im Iran legitimiert

die schi'itische Variante des
Islams die Infragestellung der
Herrschaft. Die religiösen Symbole dafür
sind der Märtyrer Hussain und der
Despot Yazid. Hussain war der Sohn
des vierten islamisch-arabischen Kalifen

Ali, und Yazid war ein Omaiyaden-
Kalif. Yazid ist der Mörder von Hussain.

Mörder und Ermordeter stehen
symbolisch für die politischen Kämpfe
der folgenden Jahrhunderte. Die
Passionsspiele, die die Trauer um Hussain

zum Ausdruck bringen, sind
historischsymbolische Klagen gegen die jeweils
bestehende Herrschaft. Nach der
Ermordung Alis durch einen seiner eigenen

Anhänger mitten im Kampf um die
Macht mit einer anderen Sippe des

quraischitischen Stammes der Propheten,

übernahmen Alis Söhne die
Führung; sie wirkten im Irak, der ursprünglichen

Geburtsstätte des schi'itischen
Islams. Shi'atAli heisst auf arabisch die
«Partei Alis», und hieraus leitet sich die
Bezeichnung Schi'it, d.h. Partisan Alis,
ab. Bis zum Beginn des 16. Jahrhunderts,

d.h. bis zur Gründung der ersten
schi'itischen Herrschaftsform durch die
Dynastie der Safawiden im Jahre 1501

(sie herrschte bis 1771), befanden sich
die intellektuell einflussreichen Zentren

des schi'itischen Islams noch im
Süd-Irak und auch im Süd-Libanon,
jedoch nicht im Iran. Die Safawiden
mussten arabisch-schi'itische Theologen

ins Land holen, um ihnen bei der
Arbeit an einer schi'itischen Legitimität

zu helfen. Historisch gesehen ist
Khomeini — nach dem safawidischen
Schah Ismael — der zweite Gründer
eines schi'itischen Staates in der gesamten

islamischen Geschichte. Iran ist das
Zentrum des Schi'a-Islam.

Mottahedeh prägt die Formel: «Der
Schi'ismus war alles andere als eine
(iranische Religion', wohingegen der Iran
ein ausgesprochen schi'itisches Königreich

war.» In diesem Sinne entfaltete
sich der iranisch-schi'itische Islam
unter den Safawiden, zu deren Leistungen

die Etablierung der schi'itischen
Medresè (religiöses Seminar) gehört.
Khomeini und ebenfalls sein Schüler
«Ali Haschemi», der ihm zunächst in
Ghom begegnet und später bei ihm in
Nedschef studiert hat, sind Sprösslinge
dieser religiösen Bildungstradition.
Mottahedeh rekonstruiert die



892 GESCHICHTE DES IRAN

Geschichte der Stadt Ghom, in der ein
schi'itischer Schrein neben einer
Medresè existiert und zeigt dabei auf, wie
«Ali Haschemi», so wie die meisten
Iraner, in einer zwischen Männer und
Frauen zweigeteilten Welt aufgewachsen

ist. Als Kind durfte er an der
Frauenwelt teilhaben, und bis zu
seinem sechsten Geburtstag konnte er
seine Mutter zum Badehaus begleiten.
Danach musste er sich von dieser Welt
trennen: «In der einen Woche war er
dort in einer Schar schwatzender,
schwitzender halbnackter Frauen, in
der nächsten Woche sass er in einer
Runde feierlicher, halbnackter Männer.»

Für die meisten Orientalen — also
nicht nur die Schi'iten — ist der Übergang

von der Frauen- zur Männerwelt
die einer Form traumatischer
Sozialisierung. Als in Damaskus geborener
Sohn einer aristokratischen Damaszener

Familie3, die ihre eigenen
Baderäume hat, entsinnt sich der Rezensent
dieses Hinüberführens in eine andere
Welt als prägendes und schmerzliches
Ereignis.

In der Medresè von Ghom avanciert
Ali Haschemi zu einem Taleb. Dieses
sprachliche Äquivalent zu «Student»
im Islam leitet sich von dem arabischen
verb talaba (suchen) ab. Die Talabes
sind die Wahrheit-Suchenden und in
diesem Sinne Studenten. Doch hat das
Suchen der Wahrheit im Islam eine
andere Bedeutung als im aufgeklärten
Abendland. Im Mittelpunkt der
Medresen-Bildung steht das islamische
Recht. Im Islam ist das Recht interpre-
tativ und nicht legislativ. Nur Gott kann
Legislator sein. Er hat seinen Willen im
Koran, welcher — nach islamischer
Auffassung — die abschliessende göttliche

Offenbarung an die gesamte
Menschheit darstellt, niedergelegt. Das
«Suchen» bezieht sich hier also auf die

Bemühung, den göttlichen Willen zu
erkennen, dem sich die Menschen
unterzuordnen haben: «Das Rechtsstudium

die Königin der Wissenschaften,

das letzte Ziel des gesamten
Bildungssystems Die Mullahs, die die
höheren Regionen dieser Wissenschaft
erstiegen haben haben das Gefühl,
in einen Zauberkreis zusammenhängender

Gebiete eingetreten zu sein
die genaue Erkenntnis des göttlichen
Gesetzes.»

Das ist die Welt der traditionellen
islamischen Bildung: eine von der
Frauenwelt getrennte hierarchisch
aufgebaute Männerwelt, in der die
Wahrheitssuche keine «Anstrengung des

Begriffes» — im Hegeischen Sinne —,
sondern eher die Unterordnung unter
eine vorgegebene, textlich im Koran
fixierte Wahrheit bedeutet. Der Wahr-
heit-suchende Mensch ist im Islam ein
Diener Gottes. In diesem Sinne gehört
«Ali Haschemi» zum Kreise der Talabes

in Ghom.

Der Einbruch der modernen Bildung

Die iranischen Medresen, die seit
der Safawiden-Dynastie das iranische
Bildungswesen und somit auch die
iranischen Eliten prägten, erhalten mit
dem Einbruch moderner Bildung in
den Iran eine Konkurrenz, deren Folgen

nicht alleine bildungspolitisch bleiben.

Unter der Kadjaren-Dynastie
(1794—1925) muss der Iran zwei
verheerende Kriege mit Russland führen
und dabei erbärmliche Niederlagen
hinnehmen. Wie anderswo in der
«islamischen Welt» (so unter den Osmanen
im türkischen Kernland und unter
Muhammad Ali in Ägypten) wird die
moderne Bildung im Iran auf dem Weg
militärischer Reformen eingeführt. «Im
Iran begann die weltliche Bildung auf



GESCHICHTE DES IRAN 893

dem Kasernenhof.»» Parallel zur
militärischen Reform entstand eine neue,
westlich ausgebildete Elite, die im Iran
auch eine besondere Funktion hatte.
Unter den Kadjaren war die staatliche
Zentralinstanz — und blieb so auch bis
zum Ende der Dynastie — sehr
schwach. Die Angehörigen der neuen
Elite «waren ein Instrument der Zentra-
lisationsbewegung, eine neue Elite, die
neue Techniken anzuwenden wusste,
mit deren Hilfe die Zentralregierung das
Land wirksamer beherrschen und
besteuern konnte». Die jüngste und
kurzlebigste Dynastie des Irans, die
Pahlavis, hatte nur zwei Herrscher, dessen

letzten Khomeini am 11. Februar
1979 stürzte. Diese Dynastie setzte die
bisherigen Bemühungen, die staatliche
Zentralinstanz gegenüber den lokalen
Herrschaftszentren zu stärken, fort.
Rezah Schah, der Gründer dieser Pah-
lavi-Dynastie, war hierbei, begünstigt
durch die vermehrten Erdöleinnahmen
des Staates, erfolgreicher. Zentralisation

der staatlichen Macht und
moderne Bildungsreformen gingen
Hand in Hand.

Mottahedeh zeigt den Einbruch der
modernen Bildung in den Iran an zwei
Persönlichkeiten: am Offizier Reza aus
der europäisch ausgebildeten Kosakenbrigade

und am Bildungspolitiker Isa
Sadiq, der in Cambridge und Paris
studierte und später mit einer Dissertation
an der Columbia University in New
York (1931) den angesehenen Doktortitel

(Ph.D.) erwarb. Beide Karrieren
sind persönlich und landesgeschichtlich

miteinander verwoben. Der Offizier

Reza wird 1921 unter den Kadjaren

Kriegsminister, 1925 erobert er die
Macht und lässt sich 1926 als König
Reza-Schah krönen. Die grösste
Leistung Rezas war die massive Durchsetzung

der Zentralisierungspolitik. «Er

eroberte den Iran für die Zentralregierung

zurück.» Der in Cambridge, Paris
und an der Columbia University in
New York ausgebildete Isa Sadiq wird
der Mann des Schahs bei der Etablierung

des modernen Bildungswesens im
Iran: «Wie im Falle Isa Sadiqs erwies
sich die Bildung als die Strasse zur
königlichen Förderung.» Hierzu gehört
die Eröffnung der ersten iranischen
Universität in Teheran im Jahre 1935.
Als Rezas Sohn, der seinem Vater auf
den Thron folgte, im Jahre 1979 von
Khomeini gestürzt wurde, hatte der
Iran einundzwanzig moderne Universitäten.

Auf der Ebene des Schulwesens

verdrängte die moderne Grundschule
die bisherigen Koranschulen (Maktab),
jedoch blieb die Institution der
Medresè als traditionelles theologisches

Seminar (in Ghom und Mesched
u. a.) erhalten.

Im Iran stiessen vor 1979 zwei Welten

aufeinander: Die Welt, in der «Ali
Haschemi» vor seiner Übersiedlung
nach Princeton lebte, war jene der
Medresè. Die modernen Universitäten
unterschieden sich hiervon substantiell;
sie konnten jedoch, wie noch auszuführen

ist, keinen radikalen Wandel in der
iranischen Gesellschaft herbeiführen.
Auch sozial waren beide Welten
getrennt. Mullahs und Basaris, d.h.
Männer der Religion und solche des
traditionellen Kleingewerbes, standen
der modernen, im Dienst des Schahs
stehenden westlich gebildeten Elite
skeptisch gegenüber und hielten sich
von ihr fern. Die Familien angesehener
Mullahs und Basaris heirateten
untereinander, «aber nur selten gingen sie

eine Verbindung mit kulturell (verwest-
lichten» Kaufleuten ein. eheliche
Bindungen zwischen Ayatollahs und den
Familien der neuen Intellektuellen
waren noch seltener».



894 GESCHICHTE DES IRAN

Man kann in dem an der Columbia
University in New York promovierten
Isa Sadiq den Vater der modernen
Bildung des Iran sehen. Sadiq begriff die
neue Bildung als ein Mittel zur Errichtung

von «Demokratie und Kreativität»,

wie er in einer seiner Schriften
ausdrückte, um auszuführen: «Die
iranischen Lehrer müssen damit aufhören,
Auswendiglernen und Pauken zu wichtig

zu nehmen (die Schüler) müssen
in die Lage versetzt werden, zu verstehen,

nachzudenken, zu beurteilen und
zu kritisieren .»

In der Koranschule (Maktab) lernen
die Kinder das Lesen und Schreiben
mit Hilfe der Koran-Lektüre. Auf der
höheren Stufe, in der Medresè, lernen
heranwachsende Jugendliche die
Methoden, in den heiligen Texten nach
dem Willen Gottes als ein unveränderbares

Gesetz für die gesamte Menschheit

zu suchen und diesen Willen besser

zu verstehen. Es ist kein
problemorientiertes Lernen. Isa Sadiq war
gegen dieses Bildungssystem. Er trat
konsequent für eine Säkularisierung
der Bildung ein. Im Iran war die
moderne Bildung jedoch mit dem
Makel behaftet, eine «Strasse der
königlichen Förderung» zu sein. Es
waren also zwei Welten: auf der einen
Seite die Welt der Modernität, die der
Mehrheit der Iraner fremd geblieben
ist, auf der anderen Seite die traditionelle

Welt des Basars und der religiösen

Bildung.
Die moderne Welt des Iran war

jedoch nicht so modern, wie sie wirkte.
Die moderne Bildung unter dem Schah
war «eher das Kind eines Ministeriums
als das der liberalen Philosophie es

roch immer nach einem Geschöpf des

Kasernenhofes». Diese Bildung war nur
äusserlich ein Vehikel der Modernität,
denn ihr Ethos war «eine seltsame

Mischung von französischer Erziehung
des neunzehnten Jahrhunderts und
Mullah-Erziehung». Dieses Urteil hilft
verstehen, warum so viele modern
gebildete und säkular orientierte Iraner
über Nacht zum Khomeinismus
konvertierten.

Die Politisierung des Widerspruches
zwischen der oberflächlich säkularen
Welt der Minderheit und der schi'itischen

Welt der Mehrheit führte zur
Revolution des Ayatollah Khomeini.
Der islamische Nativismus siegte über
die oberflächliche, lediglich zu funktionalen

Zwecken von einem orientalischen

Despoten aufoktroyierte Modernität.

«Ali Haschemi» begegnete
Khomeini erstmals in Ghom; er studierte
dann bei ihm im irakischen Exil nach
1966 in Nedschef. Ali beschränkte
seine Lektüre nicht auf orthodoxe
Texte; er las auch die Werke eines
aufgeklärten, in Frankreich ausgebildeten
schi'itischen Denkers, Ali Schariati.
Manch aufgeklärtem Iraner schien die
Verheissung von Schariatis Schrift «Die
Rückkehr zu uns selbst» durch die
Revolution Khomeinis zunächst in
Erfüllung gegangen zu sein, nämlich
dadurch, dass «mit der Rückkehr zum
wahren schi'itischen Islam der Iran von
den Fesseln politischer und psychologischer

Unterwerfung unter dem Westen

befreit würde». Das trat jedoch nicht
ein. Ali war enttäuscht. Er verliess den
Iran und ging nach Princeton, um sich
der puren Gelehrsamkeit zu widmen.
Er empfindet es als «Ironie, dass die
lange erwartete iranische Revolution
stattgefunden hat und — im gewissen
Sinne — nicht passiert ist». Was missfiel
«Ali Haschemi» an Khomeinis Revolution

und warum ist die erwartete Revolution

«nichtpassiert»?



GESCHICHTE DES IRAN 895

Ali Haschemi und Khomeini:
zwei Symbole

Zwischen den sich ausschliessenden
Optionen der Welten der Mehrheit-
und der Minderheit-Iraner gab es einen
Mittelweg. Zwischen traditionellem
Schi'ismus und einer persischen
Auffassung von Modernität versuchte ein
modern gebildeter Iraner zu vermitteln.

Er war mit einem schweizerischen
Doktortitel nach der Vorlage einer
entsprechenden Dissertation (1914) als
Ornament ausgestattet, und er hiess
Mossaddegh. Die Optionen dieses
Mittelweges waren eine Art «schi'itischer
Kulturnationalismus»; sie sind zur
materiellen Gewalt während der politischen

Periode, in der Mossaddegh zum
Ministerpräsidenten des Iran
avancierte, geworden. Der Schah Mohammed

Reza vermochte mit Hilfe des
amerikanischen Geheimdienstes CIA,
diesem Experiment ein Ende zu setzen.
Somit hat er selbst langfristig sein später

in der Tat eingetretenes Ende
vorbereitet. Anstelle des moderaten
schi'itischen Kulturnationalismus eines
schweizerisch ausgebildeten iranischen
Juristen wurde das Saatkorn für den
schi'itischen Nativismus von Khomeini
gesät.

Als junger Taleb in der Medresè von
Ghom verfolgte Ali zu Beginn der
sechziger Jahre mit seinen Ko-semina-
risten die Ereignisse im noch kolonialen

Algerien auf dem Höhepunkt der
algerischen Revolution. Ali diskutierte
oft hierüber, und er war auch von Nasser

und dessen nationalradikalen Ideen
beeinflusst. Er und seine Freunde warfen

seinerzeit der Generation ihrer
Väter vor, Mossaddegh keine
ausreichende Rückendeckung gegeben zu
haben. Denn Mossaddegh handelte
nach dem Nasserschen Modell.

Zu dieser Zeit war Khomeini in
Ghom und hatte dort auch gelehrt, war
jedoch nicht allgemein Studenten
zugänglich. Das änderte sich am
22. März 1963, als eine Razzia der
Schah-Polizei auf die Feiziye-Medrese
erfolgte, in deren Verlauf zwei Studenten

den Tod fanden. Khomeini trat nun
öffentlich hervor, und er wagte es, den
Schah anzuprangern. Wichtig ist hierbei

die symbolische Form. In einer
Rede vor den Studenten von Ghom
vergegenwärtigte Khomeini die Trauer
um den Imam Hussain anlässlich der
Trauer um die beiden ermordeten
Studenten. Wer von Hussain redet, spricht
auch von Yazid. Khomeini verglich den
Schah mit Yazid, und er erklärte ihm
mit diesem symbolischen Vergleich den
Kampf. Khomeini wurde verhaftet,
nach Teheran gebracht und später in
die Türkei ins Exil verbannt, von wo
aus er nach Nedschef in den Irak reiste,
wo er bis zu seiner weiteren Exilierung
nach Frankreich an der dortigen
schi'itischen Medresè lehrte. In
Nedschef befindet sich auch die Ali-
Moschee, in der der Kalif (für Sunniten)

bzw. der Imam (für Schi'iten) Ali
begraben ist. Nedschef beherbergt also
den wichtigsten schi'itischen Schrein.
In diesem Zusammenhang ist Nedschef
«die grosse intellektuelle Gegenspielerin
zu Ghom».

Schon vor seinem Exil avancierte
Khomeini nicht nur für «Ali
Haschemi» zu einer nationalen Figur.
Auf Kassetten und in heimlich
gedruckten Flugblättern wurde seit
1963 die Rede Khomeinis, in der er
den Schah mit Yazid verglich und auch
jene Rede, in der er sagt: «Amerika ist
es, das den Koran und den Islam für
schändlich hält. Pfahl im Fleisch», in
allen iranischen Städten verbreitet.
Khomeinis Ausweisung aus dem



896 GESCHICHTE DES IRAN

Lande brachte nur die Ruhe vor dem
Sturm. Auch «Ah Haschemi» gehört zu
den Iranern, die die Erfahrung der
Schah-Gefängnisse machen mussten.

Hat Khomeinis Revolution ein Ende
dieser beklagenswerten Zustände mit
sich gebracht? Anstelle des orientalistischen

Despotismus des Schahs ist eine
Herrschaftsform der «Mullahkratie»
(der Begriff findet sich nicht bei Mottahedeh)

eingetreten. Während der fünfziger

und sechziger Jahre waren die
«algerische Revolution» und der säkulare

Nasserismus vorbildliche Modelle
auch für die Iraner. Khomeini drehte
das Blatt um; nur der Iran liefere seiner
islamischen Revolution das Modell für
den Nahen Osten4. Mottahedeh
schreibt: «Es gibt Mullahs, die bei der
Aufgabe, den Staat unter ihren Willen
zu beugen, Rachegefühle abreagiert
haben. Als Richter, Minister und
bevollmächtigte Kontrollinstanzen von
Ministerien haben sie Tausende hinrichten
lassen und Zehntausende liquidiert.»
Das ist das Ergebnis der islamischen
Regierung wilayati-efiqih, die
Khomeini zunächst in seinen Schriften
proklamierte und seit 1979 mit seinen
Mullahs praktiziert. Es ist schwerlich
ein Entwicklungsmodell.

«Ali Haschemi» hat islamisches
Recht studiert und auch auf islamischer
Ebene ein Rechtsgefühl entwickelt. «Er
ist Rechtsgelehrter und hat so viele so
gute Bücher über das islamische Recht
geschrieben, dass jeder ihn einen
Ayatollah nennt.» Ihn stört die Rechtsverletzung

im Namen des Rechts unter

Khomeini. Ihn empört die Verfolgung
religiöser Minderheiten, wie die
Baha'i5, zu denen Roy Mottahedehs
Famüie gehört. Die Verfolgung «hält
Ali für eine Verletzung der Ehre seiner
Landsleute».

Ali ging nach Princeton, und er hofft
auf eine bessere Zukunft für den
islamischen Orient, er hofft auf die vom
Propheten Mohammed verheissene
Arche Noah, die die Muslime zu ihrer
Rettung besteigen. Kann der Islam,
gleich ob sunnitisch oder schi'itisch,
das Elend der heutigen Muslime beenden?

Der Rezensent bezweifelt, dass
der Islam das Vehikel, die Arche Noah,
bieten kann. Bassam Tibi

1

Roy Mottahedeh, Der Mantel des

Propheten oder Das Leben eines persischen
Mullah zwischen Religion und Politik,
C.H.Beck Verlag, München 1987, 365 Seiten,

gebunden (aus dem Amerikanischen
übers, v. Klaus Krieger). — 2 Der Rezensent
verbrachte das akademische Jahr 1986/87
in Princeton als Research Fellow. — 3 Vgl.
B.Tibi, «Ein Muslim zwischen Islam und
Modernität. Autobiographie als Exempel»,
in: Schweizer Monatshefte, Bd. 66 (1986),
Heft 10, S. 803-809. - 4 Vgl. hierüber das

Iran-Kapitel in B.Tibi, Der Islam und das

Problem der kulturellen Bewältigung sozialen

Wandels, Suhrkamp-Verlag, Frankfurt
am Main 1985, § 10, S. 187—203, sowie die
Einleitung zu B. Tibi, Vom Gottesreich zum
Nationalstaat, Suhrkamp, Frankfurt am
Main 1987, hierzu S.XIX-XXIV - 5 Zur
Baha'i-Religion vgl. Udo Schaefer, Der
Baha'i in der modernen Welt. Strukturen
eines Glaubens, Baha'i-Verlag Hofheim-
Langenhain 1978 (450 Seiten).



ZUR ARCHITEKTUR 897

Sehnsucht nach Raum?

Notizen zur Architektur am Beispiel Zürichs

Bauen wir Architekten nicht Räume,
Stadt- und Strassenräume, auch nur ein
Zimmer, um deren Nützlichkeit willen
allein, zu engerer und weiterer Bewegung

unserer Glieder, auch nicht um
ihrer Ästhetik wülen allein, sondern,
absichtslos und unbewusst zur Bewegung

von Gedanken?
Das Auge wandert entlang Konturen

einer Landschaft, wie entlang Konturen

von Architektur — auch entlang
Kanten oder Rundungen eines
Zimmers. Und bündelt Empfindungen von
Beschwingtheit oder Enge, von Phantasie

oder Monotonie, von Langeweüe
— zum Gefäss von Gedanken?

Täglich, unverrückbar, ob wir woüen
oder nicht, begegnet uns Architektur.
Auf dem Weg zur Arbeit, zur Post, zur
Bank, auf den Bahnhof, zur Kirche, ans
Ufer des Sees.

Soeben hat der Bagger jene hohe
Halle ausgeräumt, Teil unserer mehr
als hundert Jahre alten Zürcher
Bahnhofanlage, aus Freude an Repräsentation

gebaut, wie alle grösseren europäischen

Eisenbahnstationen dieser Zeit.
Schon lange ihres ursprünglichen
Zweckes beraubt, die Einfahrt stolzer,
Rauch und Dampf schnaubender
Lokomotiven, die ersten schweizerischen

Eisenbahnzüge, festlich zu
empfangen, trat sie schliesslich, mit
zunehmender und längst abgeschlossener
Elektrifizierung und vermehrten
Linien und Perrons überflüssig geworden,

als Aschenbrödel in Erscheinung,
beladen mit Türmen von Schachteleinbauten

aller Nebendienste eines
Bahnhofs.

Heute soll nun der seines alten

Inhalts entleerte Raum, diese
ausgedehnte Ebene mit ihrer beträchtlichen
Höhe, zur Freude allenthalben, dem
Fussgänger gehören, dem jedermann,
der den Zug zum Dorf nimmt oder
zum Flughafen, oder von dort die
Tante abholt. Ein Haltepunkt könnte er
sein für die vielen, die allmorgendlich
zur Arbeit in die Stadt strömen und des
Abends heimreisen, um vielleicht
zwischen Emsigkeiten Atem zu holen.

Statt dampfender Lokomotiven
nimmt eiliger menschlicher Alltag von
feierlicher Architektur Besitz, einem
Raum, der grösser ist als die Baugrube
der Zürcher Börse, flankiert von Reihen

klassizistischer Rundbögen,
Öffnungen zu Restaurants, Wartesälen
und Ausgängen Richtung Limmat und
Bahnhofplatz, überwölbt von elegant
geschwungenen Eisenträgern. Weil das
Licht durch die shedartige Verglasung
zwischen ihnen von oben einfällt, selbst
ein Platz, man wähnt sich fast im
Freien. (Trost für die dem Fussgänger
verschlossenen Stadt-Plätze ringsum?)

Zur Einstimmung aber dieses
technisch-klassizistischen «Saales» auf
seine neue Bestimmung bedarf es herber,

lebensnaher künstlerischer Phantasie.

Jene von einer Seite geäusserte
Idee, hier einen Eislaufplatz anzulegen,
traf den Nagel auf den Kopf:
keinesfalls ein Museum! Auch der
Wunsch nach modernem kulturellem
Angebot. Warum auch nicht ein
bemessener Eislaufplatz? Und grosse,
farbige, gewölbte Bleche von Calder
müssten da herabschweben, vor immer
noch etwas verrauchten, ja nicht zu
gepützelt renovierten Wänden. Viel-



ZUR ARCHITEKTUR

leicht auch das Flugzeug von Mittelhol-
zer? Ein Geviert für improvisiertes
Cabaret und eines für Musikanten wäre
auf der Ebene auszusparen, ähnlich der
Stelle beim Centre Pompidou, aber mit
ein paar Tischen und Stühlen ringsum.
Und manch anderes mehr, auch im
Wechsel.

Jegliche neue architektonische
Geste, jeder plastische Einbau, jede
Höhlung auch, wie die des
Freitreppenabgangs zu den Untergeschossen,
hat die Proportionen des Erbes an
grosszügiger Gestalt aufzunehmen,
müsste mit ihnen ins Gespräch kommen,

um sie zugleich dem Alltag zu
nähern, ihre Feierlichkeit zu brechen
und nicht etwa falscher Sakralität
Vorschub zu leisten. Aber auch keine
kleinlich manirierte Architektur ist hier
am Platz. Es bedarf des gestalterischen
Taktes und auch des Humors der
angewandten Mittel, damit ein heutiges
Auge unbeschwert, getrost in dem tollen

Raum spazieren gehen kann. Dabei
kommt einem der Stil des kürzlich
erfolgten Anbaus an das klassizistische
Theater von Beifort in den Sinn.
Scheinbar improvisierend hat der Pariser

Architekt Jean Nouvel Massstäbe
am Vorhandenen aufgenommen, sie in
schlichte Architektursprache der
Moderne umgesetzt und, nicht ohne
theatraüschen Spass, dem strengen Bau
einen kühnen Flügel wachsen lassen.

In unserer alt-neuen Bahnhof-
Durchgangshalle gut es wohl einfach,
für Augenblicke, vielleicht für eine
halbe Stunde, die Blicke des in Eile
Verweilenden einzufangen, ihn die
Weite des schönen Raumes abtasten zu
lassen — vielleicht auch mit seinen
Gedanken.

Während die postmoderne Architektur

heute zumeist Unbekümmertheit,

Äusserlichkeit, ja eitle Frivolität

unserer Zeit widerspiegelt, wenn sie

spielerisch oder mit Pathos Historie
zitiert oder formalistisch hochtrabend
daherkommt, erwacht als Gegenkraft
die Sehnsucht nach lapidarem Raum.
Nach lapidaren Baukörpern, als Spiegel

von Wesentlicherem, das in schlichter

Sprache zu Wesentlichem
herausfordert. Eines der neueren
Architekturbeispiele dafür ist das Theater in
Essen von Alvar Aalto, das Ende
September eröffnet wurde, lang nach dem
Tod des Architekten.

Ein weiteres historisches Beispiel
aber birgt Zürich: den hochgotischen
Prediger Chor mit seiner Kirche. Die
Jahrhunderte alte, grossartige
Verschränkung zweier Sakral-Räume, wie
sie in andern Gotteshäusern jener Zeit,
so etwa in Königsfelden, auch
vorkommt, doch nirgends in so kühner,
künstlerisch geglückter, das Gemüt
ergreifender Kadenz wie hier, welch ein
Geschenk! Welche Architektur —,
welch Raumerlebnis! Dass das
Kirchenschiff im 17. Jahrhundert auf alten
Mauern romanische Rundbögen in
schlichtem Frühbarock neu formulierte
und auch zierliche Stuckarbeit
aufweist, tut dem nicht Abbruch. Es ist
Architektur, die «singt», nach P. Valéry
in «Eupalinos».

Zürich bietet uns, mit sehr wenig
Ausnahmen, trockene, biedere
Kirchenräume — auch biedere Tramhaltestellen

und bald biedere Marronihäus-
chen an. Gottesdienst will sich heute
inhaltlich immer mehr der Öffentlichkeit

öffnen, dem Jedermann, auch
durch Konzerte und andere, den Alltag
erreichende, erfüllende Veranstaltungen

in seinen Häusern. War nicht letzthin

das Grossmünster bis in seine letzte
Ecke voller junger Leute, auch
langhaariger, in ausgefransten Jeans? Eine
südafrikanische Band spielte zugun-



ZUR ARCHITEKTUR 899

sten von Bedrängten auf. So geraten
diese Räume zu wichtigen Orten der
Besinnung, falls sie den Eintretenden,
den in einer konfusen, optisch und
inhaltlich wirren Umwelt Verirrten, zu
fesseln, seine Gedanken zu behausen,
zu weiten vermöchten.

Manch ein Gotteshaus hat, wie auch
dieses, zu alten Zeitläuften Salz oder
Wein und Korn beherbergt, ja, dass in
diesen Chor erst zu Anfang unseres
Jahrhunderts entstellende Arbeits- und
Magazinetagen der nahen Bibiliothek
eingebaut wurden — zu früher
eingefügten Holzböden, auch vorübergehend

für das Staatsarchiv, hinzu: — das
hindert heutiges Erkennen der
architektonischen Kostbarkeit dieses Raumes

keineswegs. Es ist allüberall geübtes

Recht, oder doch Rechtfertigung
jeder Renovation, auf jene wesentliche
Bauzeit eines Werkes zurückzugreifen,
die eigener Gegenwart besonders
entspricht, einer bewussten oder
unbewussten, geistig sinnlichen, nicht
intellektuellen, Empfangsbereitschaft oder
Sehnsucht.

Zur Zeit der Reformation ist im
16. Jahrhundert die Trennwand unter
dem Rundbogen zwischen Chor und
Schiff eingezogen worden. Peter Meyer
als Humanist und Mittelalterforscher,
Linus Birchler als Präsident der
Eidgenössischen Denkmalpflege und Katholik,

Heinrich Peter als Kantonsbaumeister,

Protestant und Freidenker, alle
drei Fachleute traten Ende der sechziger

Jahre für Ausräumung des Chors
und die Wiederherstellung seiner
Verbindung mit dem Kirchenschiff ein.

Gleichen diese Bauten Lebewesen,
die beieinander stehen, sich trennen
und wieder neu und anders sich finden
als Symbol für Brückenschlag? Obwohl
heute zwei verschiedene, beide der
Öffentlichkeit dienende Gremien, die

Stiftung der Zentralbibliothek und die
Kirchgemeinde Prediger, je einen der
beiden Teile der überkommenen,
geschichtsträchtigen Gesamtanlage
besitzen, sollte solch nebensächlicher
Umstand einer allenfalls späteren
gemeinschaftlichen Nutzung der
ineinandergreifenden Räume durch die
Öffentlichkeit nicht entgegenstehen,
nicht dem Jedermann, als Kirch- oder
Konzertgänger — wie als Besucher der
Bibliothek. Deren stationäre, länger-
oder kürzerfristige, phantasievolle,
leicht wirkende Einbauten müssten die

Raumwirkung des Chors nicht zerstören,

faszinierende Bücherwände
zwischen den Fenstern sie nicht zerschneiden.

Eine Faltwand aus schön mase-
rierten, unsichtbar metallversteiften,
schmalen, lasierten oder bemalten
Sperrholzelementen, könnten einmal
die Trennung der Bauteile innerhalb
des alten Rundbogens übernehmen
und — zu gerafften «Paketen»
beiseitegeschoben, auf den Chorwandungen
aufliegend — die Öffnung auch freigeben.

Eine unter vielen andern, auch

weniger weitgehenden Möglichkeiten.
Dass die Zentralbibliothek ihren

reizvollen Lesesaal in der «Dachstube»
des Chors (einem Stumpenraum)
ungern verlöre, ist begreiflich. Er wird
heute zumeist intern für Kurse von
Bibliothekaren und zu Sitzungen
verwendet. Dürfte aber seine Erhaltung in
dieser Form diesen ganzen Chorraum,
sein besonders reich variiertes Masswerk

der Fenster, die wundervollen
Schluss-Steine seiner Gewölberippen,
die Möglichkeit der Raumverschrän-
kung, von alters her, mit dem Schiff,
einer viel grösseren Öffentlichkeit
vorenthalten? Die eingeschossige Reserve
zwischen Chor und Neubau z.B.
könnte dem Raumprogramm von
letzterem nützlich sein. Kürzte man die



900 ZUR ARCHITEKTUR

Mittel unserer gewohnt allzu perfektio-
nistischen Renovationsweise, gewännen

unsere alten Bauten an Charme.
Und fänden sich nicht begeisterte Stifter

für die Chorglasfenster, entworfen
von heutigen Künstlern?

Wo einst zarte Fahnen von Weihrauch

diese Wände streichelten und ein
hohes Gewölbe verinnerhcht mystische
Gebete beschirmte, möchten heute
Augen und Gedanken sachlicher
Menschen unserer Industriegesellschaft
entlangwandern. In Erinnerung und
auf neuer Suche von Irrationalem.
Räume sind Gefässe von Gedanken.
Unsere kleiner gewordene Welt erfährt
ihre Bedrohungen zunehmend als

gemeinsame. Rufen sie nicht, im Kleinen,

wie im Grossen, nach mehr
Gemeinsinn? Gemeinschaft? Nach
Weitung von Gesinnung?

Zum Schluss harrt unser, falls wir die
Augen auftun, noch ein ganz anderer
Raum, geschaffen aus Natur und Stadt,

der See. Begleitet von grünen Höhenzügen

und seinen, vom Stadtbecken
eingefassten, steinernen Ufern. Limmat-

und seeaufwärts vom Schiff aus
herrlich erlebbar. Er lockt bei verkehrsfreien

Festen Tausende aus den hintersten

Winkeln. Der Alltag aber verbietet
geruhsames Verweilen am Rande des

Wassers, weil in unserm Rücken Lärm
und Gestank des durchzuckenden
Verkehrs jede Beschaulichkeit verhindert.

Die alte, immer wieder neu formulierte,

variierte, verbesserte und vehement

propagierte Idee eines stillen,
grossen Parks, gerade am Kopfende des

Sees, wo er in seiner grössten Weite

erscheint, bekränzt bei schönem Wetter

vom Schneegebirge — versinkt sie in
einer Schublade? Man sagt, Zürich
behause einen der wichtigsten
Umschlagplätze der Welt für Finanzen.
Könnte die Stadt nicht auch seelische
Räume grosszügig behausen?

Lisbeth Sachs

Tiger-fthite,
gabig, guet

ugsdiwind

«Delicrem», die rahmige
...besonders leicht schmelzend

«Sandwich», die milde
...aus Emmentaler

«Toast extra», die rezente
...aus Gruyère, Appenzelle^
und Emmentaler

**

\%

\**t
w*e«**»

esV&&r,roesc


	Kommentare

