
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 68 (1988)

Heft: 10

Buchbesprechung: Das Buch

Autor: [s.n.]

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Das Buch

Storia dell'arte italiana — Kunst im Kreuzverhör

Wer sich durch die zwei Bände mit
insgesamt 857 engbeschriebenen und
bebilderten Seiten hindurchgelesen
und -geschaut hat, der wird ab sofort
keine raschen oder simplifizierenden
Urteile über Kunst abgeben, der wird
auch den linearen Darstellungen der
Kunstgeschichtler entlang den Höhenwegen

und Gipfeln misstrauen, und der
beginnt nachzudenken über so
verschiedenartige Themen wie «Fälschungen»

und «Kirchenkunst».
Das Werk, dem ich derart viele

Impulse zutraue, heisst schlicht «Storia
dell'arte italiana» und ist nicht einmal
brandneu. Es kam zwischen 1979 und
1983 in italienischer Sprache bei Einaudi

in Turin heraus. Von den zwölf
Bänden üegt jetzt ein kleiner Teil in
deutsch vor, zwei handliche Bände:
«Italienische Kunst — Eine neue Sicht
auf ihre Geschichte».

Die italienische Ausgabe behandelt
die Zeitspanne vom Mittelalter bis in
unser Jahrhundert. Die deutsche
beschränkt sich auf die berühmte
«Aetas aurea» zwischen Trecento und
Hochrenaissance, der Barock wird nur
kurz berührt.

Feldzug zur Grenzerweiterung

Dem kunstgeschichtlichen
Unternehmen liegt die Idee zugrunde, dass

Kunst, vorab die Kunst Italiens, nicht
einfach klar zu definieren und chronologisch

zu katalogisieren sei. Die
italienischen Herausgeber formulieren es so:

«Die traditionelle Vorstellung von den

Bildenden Künsten, wie sie den
Handbüchern der italienischen Kunstgeschichte

bisher zugrunde lag, erscheint
heute als zu eng. Das Gebiet der
Anwendung des Begriffes (Kunst' hat
sich nach vielen Richtungen hin erweitert:

von den Gipfeln der Kunst zu den

zweitrangigen Künstlern hin von
den eigenhändigen Originalen zu den

Kopien, von den ideologisch aufgeladenen

Hauptwerken der grossen Künste zu
den schlichteren, gebrauchsnahen
Erzeugnissen der angewandten
Kunst.. .»

Der Wille zu Grenzerweiterungen
der Kunstgeschichte ist nicht neu. (Und
könnten denn die Kunstgelehrten im
Getto der Nur-Kunst bleiben, dieweü
Pop-Künstler längst Coca Cola-Flaschen

zum Kunstobjekt erklärten,
Abfall in Werke integrierten? Stets sind

ja die Künstler die Beweger!) Heute
werden «Nebendisziplinen» wie
Fotografie, Design, Volkskunst analysiert.
Aber den oft etwas fachbelastet-blas-
sen Untersuchungen fehlt meist die zur
Gesamtschau nötige Blutzufuhr aus

grösseren Zeitabschnitten sowie aus
Lebens- und Gesellschaftszusammenhängen.

Zu Recht stellt Willibald
Sauerländer im Vorwort fest: «Nur in
Italien hat man das Wagnis durchgestanden,

diese erweiterte und relativierte
Vorstellung von Kunst zur Grundlage
einer (Storia dell'arte italiana' zu
machen, die vom Frühmittelalter bis zur
Gegenwart reicht. Die Vitalität der
ästhetischen, besser wohl der visuellen



852 ITALIENISCHE KUNST

Kultur hat es hier erlaubt, die Öffnung
zu den alltäglichen Medien hin mit
grösster Selbstverständlichkeit zu
vollziehen.»

Eisberg Kunst

Die von Sauerländer zitierte «Vitalität»

könnte man in bezug auf die «Storia»

auch mit «Freiheit» übersetzen:
Die Freiheit der einzelnen Autoren,
ihren Stoff zu drehen und zu wenden,
Stilbegriffe zu unterwandern, übliche
Chronologien durcheinander zu
rütteln. Aber auch die Freiheit des Verlags
Einaudi, verschiedenartige
Kunstwissenschaftler zu Wort kommen zu
lassen. Das heisst, dass es keinen
einheitlich-doktrinären Standpunkt gibt.
Schliesslich die Freiheit, die
Hierarchien durchzustreichen, indem
berühmte und fast vergessene Künstler,
Meisterwerke und Fälschungen, hohe
und niedere Kunst mit derselben
Gründlichkeit und Gewichtung untersucht

und miteinander verknüpft werden.

Die Autoren sind gründliche
Wissenschaftler. Sie dokumentieren ihre
Aussagen mit einer Unzahl von Namen
und Werken sowie mit Verweisen auf
weitere Publikationen. Diese Aufzählungen

sind für Fachleute interessant
und nutzbringend; dem Laien imponieren

sie, aber erschweren ihm doch die
Lektüre. Dies um so mehr, als es zwar
Illustrationen gibt, diese aber nicht
systematisch eingefügt sind und im
Text die entsprechenden Verweise fehlen.

Vielleicht wird der Kunstfreund den
Band zu Beginn einmal seufzend aus
der Hand legen. Wenn er nicht aufgibt
— was ich ihm wünsche —, wird er
immer deutlicher die faszinierenden

Umrisse jenes Massivs erkennen, das

man gern den «Eisberg Kunst» nennt.
Während meist die «Spitze über dem
Wasser» sichtbar gemacht wird — also
etwa die Piero- oder Picasso-Regionen
— erhellt die «Storia» ebenfalls die
Basis, die schliesslich trägt.

Zum Beispiel die Peripherie

Um vom Allgemeinen ins Inhaltliche
zu kommen, seien einige verkürzte
Einblicke in einzelne Essays gegeben: nicht
als Inhalts-Querschnitte, sondern um
die Leselust zu wecken.

Den Anfang der deutschen Ausgabe
bildet der umfangreiche Aufsatz «Zentrum

und Peripherie» von Emilio
Castelnuovo und Carlo Ginzburg: ein
glanzvolles Exposé über die Kunstgeographie

Italiens.
Die Autoren unterwandern Seite um

Seite die vorherrschende These, die
Geschichte der europäischen Kunst sei

«weitgehend die Geschichte einer Reihe
von zentralen Städten, von denen aus
sich jeweils ein Stil verbreitet hat» (Lord
Kenneth Clark). Castelnuovo und
Ginzburg finden es verfehlt,
ausschliesslich «das Zentrum als Ort der
künstlerischen Schöpfung zu definieren».

und «die Peripherie als Synonym
für künstlerische Rückständigkeit
anzusehen». Sie wählen bedachtsam das
Wort «Peripherie»; wir würden «Provinz»

sagen, aber dieser Begriff ist
ihnen mit zu viel Abwertendem belastet.

Zur Ehrenrettung der Provinz —
oder eben der Peripherie — bringen die
Autoren Argumente ein. Ein
Kunstzentrum — sei es in Italien Rom, Venedig,

Florenz, sei es in Frankreich noch
viel ausschliesslicher Paris — hat die
Eigenart, prägend zu wirken. Denn hier



ITALIENISCHE KUNST 853

;-" £. :"T-- -

**
w

SM

KLIP"

».**

*" -

Essay über «Zentrum und Peripherie». Lorenzo Lotto: Um seine kühnsten Werke zu machen,

zog Lorenzo Lotto von Venedig weg in die «Peripherie». In Loreto entstand die «Darbietung
Christi im Tempel», um 1555.

entstanden die Stile, eine adlige Gesellschaft

hatte das Sagen und bestimmte,
dem jeweiligen Trend entsprechend,
was «Kunst» zu sein habe. Andersartigkeiten

fanden kaum Gnade. Dabei
waren — wie es im letzten Jahrhundert
der Fall wurde — die Abweichler
damals nicht einfach moderner. Öfter
transponierten sie einen archaischen,
manchmal gotischen Stil in
eigenwilligpersönliche Formulierungen. Auch
Vasari, der sich gern an den Genies
orientierte, tadelte rasch jene, die sich
nicht an die neue Strömung hielten.

Wer in einem Kunsthauptort wagte,
anders zu sein, ohne gleich Genialität
und Autorität eines Michelangelo zu
besitzen: der fühlte sich rasch ausge¬

schlossen. Als Beispiel wird Jacopo
Pontormo genannt, der im 16.
Jahrhundert Einflüsse des — von Italien aus
— «peripheren» Dürers aufnahm. «Dies
hätte er meiden sollen», kommentiert
Vasari. Pontormo wurde zum Sonderling

in Florenz.
Demgegenüber kann die Peripherie

zum «Ort der Freiheit» werden. So

musste Buffalmacco im 14. Jahrhundert

von Florenz wegziehen, weil er
nicht linientreu dem damals beliebtesten

Giotto-Stil folgte. In Arezzo und
Pisa machte er grossartige Arbeiten.
Lorenzo Lotto wich vom Tizian-treuen
Venedig in die Marken aus. Dort gelang
es ihm, «weitab von den verpflichtenden
Modellen, in Loreto die Freiheit des



854 ITALIENISCHE KUNST

Ausdrucks zu finden, die die unvollendete

(Darbietung Christi im Tempel» so
modern erscheinen lässt». Tatsächlich
stiess Lotto damit geradezu ins
Impressionistische vor.

Die kirchlichen und weltlichen
Auftraggeber in den Hauptstädten hatten
— laut Castelnuovo / Ginzburg —
einerseits «einen positiven Einfluss auf
die Kunstproduktion», anderseits
bewirkten sie mit ihrer Gier und ihrem
Besitzenwollen eine ungesunde Hektik.
Die Künstler fühlten sich getrieben,
und laut Bericht zogen sie aus
Zeitmangel «der Vollendung meistens die
Schnelligkeit vor». Es entstand oft ein
«mechanischer Ablauf auf Kosten der
Qualität».

Solche Betrachtungen muten in
unserem Jahrzehnt der vom Kunsthandel

angefeuerten Künstler unheimlich
aktuell an.

Wer nun heute als Kunstschaffender
aus der Geschichte lernen möchte und
in die Provinz zieht, lese vorher das

ganze Kapitel. Denn es gehört zur
Betrachtungsweise der «Storia»-Auto-
ren, stets beide Seiten eines Sachverhaltes

aufzudecken.
Deshalb beweisen sie, dass ein

Zentrum auch ungemein viele Anregungen
bietet: «eine gute Atmosphäre, Mäzenatentum,

Wetteifer, gute Vorbilder». Im
Zentrum fanden die grossen Erfinder,
von Giotto bis Michelangelo, Nahrung.
Von ihren Werken zehrten die weniger
Innovativen. Aber auch die Abweichler
bezogen von hier ihr Anderssein.

Als Kunstkritikerin las ich nicht
ohne Schmunzeln, wie gewinnbringend
für Künstler der Brauch angesehen
wurde, «die Bilder in aller Öffentlichkeit
zu zeigen», wo sie «ohne alle
Umschweife» beurteilt und «die
schlechten ausgepfiffen werden». Donatello

kam sogar von Padua nach Flo¬

renz zurück, «um sich hier überall
tadeln zu lassen». Er suchte den
«Ansporn der Kritik».

Verhaltens-Rezepte also bietet diese
Art der Kunstvermittlung nicht. Sie
lehrt aber Wichtigeres, nämlich eine
unvoreingenommene Betrachtungsweise

und das Interpolieren der
mannigfaltigsten Begebenheiten und
künstlerischen Ausdrucksformen. Dazu ein
Satz der Autoren: «Die Peripherie mit
Rückständigkeit gleichzusetzen bedeutet,

sich damit abzufinden, die
Geschichte auf immer vom Standpunkt
des jeweiligen Siegers aus zu schreiben.»

Welche Mahnung in unserer
Kunstmarkt- und Bestseller-gläubigen
Berichterstattung! Was für Italien
gemeint ist, öffnet sich immer wieder
zum Gültigen über Land und Epoche.

Der Künstler

Bis jetzt wurden Umfelder
abgesteckt. Im folgenden Aufsatz wird «der
Künstler» selbst zum Thema.
Alessandro Conti untersucht dessen
Temperament und dessen Arbeitsbedingungen

im Aufsatz «Die Entwicklung
des Künstlers». Diese Entwicklung ging
sukzessive vom Handwerker zum
«genialen, unzugänglichen Künstler». Und
da begann der Zündstoff. Denn dieser
Typ des freiheitlichen Einzelgängers
hatte sich knallharten Verträgen zu
unterziehen, die den Künstler in geradezu

lakaienhafte Abhängigkeitsverhältnisse

vom Auftraggeber brachten.
Wie immer, gibt auch hier der Autor

zahlreiche Beispiele. So schrieb etwa
der Bischof von Bologna 1357 dem
Maler Gaytanus vor, er habe sich während

Monaten «malend in den Anlagen
und Mauern oder wo sonst es der
Ehrwürdige Vaterfür gut befindet, aufzuhal-



ITALIENISCHE KUNST 855

ten». Also malen tagelang, wo immer es
dem Herrschenden gefällt. Da der
Künstler Kost und Logis vom Dienstherrn

erhielt, war er vom Status her
nicht höher gestellt als ein «Valet de
chambre». Und die Zugehörigkeit zur
Zunft der Ärzte und Gewürzhändler
lässt «die Einschätzung ihrer Kunst als
eine Art einfallsreicher Farbenmischerei
erkennen».

Auch die ganz grossen unter den
Künstlern mussten sich oft demütigend
viel gefallen lassen. Aber plötzlich
wehrten sie sich. Leonardo nahm seine
monatliche Vergütung für das Gemälde
«Schlacht von Anghiari» nicht «in einer
Tüte mit Hellern» an, sondern sagte
dem Kassierer der Signoria selbstbewusst

— und mit Erfolg: «Ich bin kein
Pfennigmaler.» Michelangelo hielt sich
so wenig an Termine, dass die staatlichen

Auftraggeber in Florenz anlässlich

der Fertigstellung des David nach
Frankreich schreiben mussten, man
erwarte zwar die Statue auf den
30. April 1503, dann hilflos, aber
zynisch zufügten: «sofern der Maestro
Michelangelo sich an sein Versprechen
hält, welches nicht allzu sicher ist, wenn
man den Geist solcher Leute in
Rechnungsetzt».

Nun, «der Geist solcher Leute»
brachte es fertig, sich im Laufe der Zeit
vom devoten Handwerker abzuspalten
und «Nobilita» zu erhalten. Dem Maler
als dem «vom Furor fortgerissenen und
getriebenen» wurde manches nachgesehen

(1539 über den Maler Sodoma).
Künstler konnten jetzt auch reich

werden. Tizian hatte ein grosses
Einkommen, er handelte für Bilder nicht
nur Geld, sondern ganze Grundstücke
ein. Nur scheu bemerkte der spanische
Gesandte, dass Tizian «mit dem Alter
ein wenig geldgierig geworden ist». Bei
Rubens bewunderte man «den grossen

und mondänen Erfolg». Und wie
immer: wer hatte, dem wurde gegeben.
Der Autor gibt eine Ursache an: «Das

Bild und die Skulptur sind im uge der
Renaissance zu Prestigesymbolen
geworden und gehören zu den
charakteristischen Merkmalen der
herrschenden Klasse» — eine bis heute sattsam

bekannte Erscheinung.
Wie Michelangelo, so floh auch

Poussin «die Höfe und die Vertraulichkeiten

der Grossen». Sie konnten es sich
leisten, ohne an Ehre und Aufträgen
etwas zu verlieren. Denn jetzt akzeptierte

die Gesellschaft «das Bild des

saturnischen Künstlers». Auch dafür
haben die Künstler ihren Preis bezahlt,
bezahlen ihn noch immer: «Entfremdung

vom gesellschaftlichen Kontext»,
nennt es Conti. Das heisst auch:
Einsamkeit.

Kirchenkunst

Dass in einer Kunstgeschichte
Italiens die kirchliche Kunst einen besonderen

Stellenwert einnimmt, ist zu
erwarten. Denn «der Ausdruck religiösen

Lebens hat nach Ablauf des bald
zweiten christlichen Jahrtausends» die

ganze künstlerische Aktivität der Halbinsel

geprägt.
Das tönt einfach — und entpuppt

sich als unendlich komplex, wie Bruno
Toscano in seinem Essay darlegt,
«Geschichte der Kunst und Formen des

religiösen Lebens». Die grossen kirchlichen

Veränderungen bilden mit der
künstlerischen Entwicklung keineswegs

eine Gleichung, die aufgeht (wie
es oft angenommen wurde). Toscano
fordert nach differenzierterer
Betrachtungsweise und regt an, kunsthistorisches

Beobachtungsmaterial aus
kleineren Gebieten wie Diözesen oder



856 ITALIENISCHE KUNST

sogar Pfarrgemeinden zu sammeln.

(Ein Heer von Doktoranden wäre da
zu beschäftigen.)

Auch hier also geschieht eine
Gewichtsverlegung zur «Peripherie»
hin, die gerade in der Kirchenkunst
wichtiger sei als «der Himmel der grossen

Kategorien». Oft hätten lokale
Religionsbräuche, «die Praxis des frommen
Alltags», die jeweiligen Kirchenbilder
mitbestimmt. So konnten zum Beispiel
das Pathos und die exaltierten Gesten
der damals behebten Prediger die
formalen Bewegungen gemalter Figuren
beeinflussen.

Zudem umschrieben die geistlichen
Würdenträger — sie waren die religiösen

Propagandisten — sehr genau den
Auftrag an einen Künstler. Das Alter
der Jungfrau bei der Himmelfahrt
wurde festgelegt (einmal siebzig, ein
anderes Mal dreiunddreissig!), die Zahl
der assistierenden Apostel wurde
vorgeschrieben, nach genauen Überlegungen,

wie viele verstorben seien. Die
Verwendung von Ultramarinblau
wurde Federico Zuccari für eine
Kreuzigung versagt, «denn beim Fleisch wird
es nicht verwendet, und bei der Landschaft

ist es wenig nützlich». Die
Darstellung von Christus wurde umschrieben

mit «kurz vor dem Tod, aber noch
nicht tot».

Einmal wollte Papst Clemens VIII.
Änderungen an einem Entwurf von
Federico Barocci anbringen. Er liess
seine Vorschläge von «einem jungen
Mann» skizzieren (noch immer müssen
Maler und vor allem Architekten mit
Skepsis ungelenke Skizzen von
Auftraggebern entgegennehmen). Die
Übermittler waren so taktvoll, die
Skizze Barocci nicht zu zeigen, «um
ihm nicht noch mehr Ärgernis zu bringen

ab er ohnedies schon mit dem Auftrag

hatte».

Die Lektüre regt oft an zu Gedanken,

die nicht im Buche stehen, aber
wohl von den Autoren irgendwie
mitgedacht wurden. Dazu eine
Zwischenbemerkung. Die damaligen Forderungen

der Kirchenvertreter an die Künstler

mögen übertrieben anmuten; heute
stecken wir in der gegenteiligen, aber
ebenso unerfreulichen Situation. Die
Kirche, vor allem die evangelische,
stellt überhaupt keine formulierten
Aufträge mehr. Als wäre das Büdhafte
abhanden gekommen. Daraus entsteht
bei Stiftern, Kirchgängern, manchmal
auch bei Künstlern, eine Art Hilf- und
Ratlosigkeit. Erinnert sei an die kürzliche

Diskussion um die neuen Kirchenfenster

für das Basler Münster. Es gab
nicht einmal richtige Argumente, nur
diffuse Meinungen pro und contra.

Wie die Künstler zwischen 1100 und
1500 mit den strengen ikonographi-
schen Forderungen umgingen, erläutert

Salvatore Settis in «Ikonographie
der italienischen Kunst».

Viele Künstler hielten sich an gängige

Formeln, andere suchten Variationen

oder wollten die bestehende Sprache

überhaupt verändern. Aber das

war schwierig. Lorenzotti hat um 1340
in einer «Verkündigung» die Maria als

Widerstrebende und Verängstigte
dargestellt, mit wirren Kleidern eine Säule

umfangend. Es könnte durchaus so

gewesen sein. Aber diese erste und
einzige derartige Darstellung musste später

übermalt werden mit der gehorsamergebenen

Madonna. (Nicht zuletzt
steckt in diesem Geschehnis auch die
doktrinäre Vorstellung eines
widerspruchslosen Frauseins, worauf wir
heute hellhörig geworden sind.)

Kirchliche Themen drängten seit je
nach vollkommener Form. Wenn diese
gefunden wurde, geschah etwas wie
eine wundersame Fixierung. Dazu Set-



ITALIENISCHE KUNST 857

C^-'- ¦

^/Ì5

"
«;.

;0ßß

"Sfr-i- *%

^^SSf5

m j—

M: .¦«,.

..<

£ssay über «Formen des religiösen Lebens». In den expressiven Gestalten des Malers Bartolomeo

di Tommaso erkennt man den Einfluss des fanatischen Franziskaner Mönchs Giacomo
della Marcus, der von quälenden undfinsteren Ereignissen predigte. «Die Hölle» um 1450.

tis: «Denn es stimmt, dass in unserem
Gedächtnis, strahlend und ewig,
vollkommene Ikonographien lagern. Es gibt
nur einen Diskuswerfer, den von Miron;
viele haben das Abendmahl gemalt,
aber keiner wie Leonardo. Jeder, der an
das Abendmahl denkt, denkt zuallererst
an dieses Bild.» Deshalb nehmen in
heutigen Filmen von Bunuels «Viri-

diana» bis zu «Jesus Christus Superstar»
die Personen «an einem bestimmten
Punkt die Gesten an, die Leonardo
geheiligt und endgültig gemacht hat».

Fazit des Lesers: Es ist also trotz der
autoritären Auftraggeber und der
Vorschrift der «Mächtigen» immer wieder
der starke Künstler, der sogar bei
vorgegebenen Inhalten durch die Kraft der



858 ITALIENISCHE KUNST

Gestaltung die «Macht» hat, mit
endgültigen Formulierungen die Vorstellung

der Menschen zu lenken.
Diese sich allen Kategorien entziehende

sinnliche und geistige Präsenz
des Kunstwerks leuchtet denn auch in
den Ausführungen der «Storia» oftmals
auf. Dass dies bei so viel Recherchen,
Aufzählungen, Fakten, Namen gelingt,
gehört wohl auch zur eingangs erwähnten

«Vitalität» italienischer
Kunstbeschreibung. Bei aller Gelehrsamkeit
präparieren die Autoren das bildnerische

Werk nie zum soziokulturellen
oder literarischen Leichnam. Der einmal

von Settis zitierte Satz von Erasmus

geht wie eine von allen Autoren
heimlich beachtete Respektformel
durch die Essays: «Oft sehen wir in den
Bildern viel mehr als das, was wir den
geschriebenen Dingen entnehmen
können.»

Fälschungen

Das spannendste und vielleicht auch
das nachdenklichste Kapitel heisst
«Fälschungen und künstlerische Tradition».

Massimo Ferretti macht die
Fälschung zwar nicht gerade salonfähig,
aber er lässt jeden Puristen «schnellstens

vom Sockel rationalistischer
Empörung herabsteigen».

Anhand von Anschauungsmaterial
und Erfahrung entfaltet Ferretti einen
beeindruckenden Fächer von der
Variation über die Neuauflage einer
Produktion zur Kopie und schliesslich
zur Fälschung, mit gleitenden
Übergängen.

Was heisst überhaupt Fälschung?
Was ist die berühmte «Aura» eines
Werks? Die Reliquien, die von den
Kreuzzügen mit viel inniger Gläubigkeit

heimgebracht wurden, heben nach

Ferretti bereits den Begriff der Authentizität

auf. Die erste Bronzestatuette
der Renaissance ist eine Minireproduktion

des Reiterstandbildes von
Marc Aurei. Das war keine Fälschung,
zeigt aber die Geschmacksrichtung.
Wenn viele Kunstfreunde antike Werke
besitzen wollen, rufen sie ungewollt
den Fälscher auf den Plan.

Dazu kam ein weiteres: Sammler der
Renaissance schufen Kollektionen
nach ganz bestimmten Bedeutungsund

Erkenntnissystemen. Hie und da
wurde für das Füllen einer Lücke eine
Imitation bestellt. Ferretti: «Die
Herstellung eines Stücks im antiken Stil, das

wir als Fälschung beurteilen würden,
diente oft der Integration. Es ergänzte
das ikonographische oder formale
Geflecht einer Sammlung.» Damals
gute Absicht, heute Knacknuss für
Kunstkenner.

Zuschreibungs-Wirrnisse gab es zu
allen Zeiten. Im 18. Jahrhundert
erlebte Giuseppe Crespi, dass ihm in
einer Sammlung ein Bild, das er selbst

gemalt hatte, als ein Tintoretto vorgestellt

wurde. Die Reaktion von Signore
Crespi wird in der Storia leider nicht
weiter beschrieben. Vasari wiederum
rühmt den Tommaso Della Porta, weil
er «vortrefflich Marmorbüsten aus
dem Altertum nachbildete, welche dann
als antike verkauft worden sind».

Wie schwierig Fragen der Echtheit
zu lösen sind, erzählt Ferretti mit einer
kleinen Story neuern Datums. Rodin
habe einmal eine kleine Statue gesehen,
von deren Guss er nichts gewusst habe.
Rodin fand, nur jene Arbeit sei echt,
für die er die Anweisung zum Giessen
gegeben habe, die andere falsch. Nun
waren aber die Figuren zum Verwechseln

ähnlich. Welche war die echte?
Rodin habe geschwiegen und sich
«nachdenklich am Bart gezupft».



ITALIENISCHE KUNST 859

¦::'., tf

«5
Zum Essay «Fälschungen und künstlerische Tradition». Die Grenzen sind fliessend zwischen
dem «echten» Putto von Andrea della Robbia und der Kopie aus der Werkstatt Ginori 1845.

Oft dienten Fälschungen als Tricks,
unbekannten Künstlern zu Ansehen zu
verhelfen. Junge Maler brachten eine
Kopie — etwa nach Raffael — in
Umlauf. Wenn ein «Kenner» darauf
hereinfiel, enthüllten sie ihm höhnisch,
es handle sich um das Bild eines bis
damals Unbekannten. Damit wurde
der Anspruch erhoben, wer so perfekt
die alten Techniken beherrsche, der
verdiene auch mit eigenen neuen Werken

das Vertrauen. Wir kennen ja den
sich als verkanntes Genie vorkommenden

Künstler als Fälscher vom «Gentleman»

unseres Jahrhunderts, Elmyr de
Hory, oder vom Vermeer-Fälscher Van
Megeren.

Während man in der Renaissance
noch mit offenem Visier «getreulich
kopierte», erscheint Italien heute als das

gelobte Land der heimlichen Fälscher,
«ausgerichtet auf ein Bild, das von Tou¬

rismus und Kommerz beeinflusst ist»,

sagt Ferretti. Tatsächlich beuten
Reisende und Antiquare Itahens
Kunstschätze schamlos aus. Das mache
nichts, stellte ein Kenner schon 1897
mit hintergründiger Ironie fest: Die
Touristen exportieren ohnehin nur
Fälschungen.

Spätestens jetzt beginnt es dem
Leser ein bisschen schwindlig zu werden

ob allem Schwindel. Wer sich

jedenfalls eine nette kleine Sammlung
von Antiken aus Italien zulegen will,
der vertiefe sich zuvor in Ferrettis Aufsatz.

Die Storia im Quervergleich

Der Verlag Wagenbach ist zu loben,
ein so interessantes Werk dem
deutschsprachigen Leser zugänglich gemacht



860 ITALIENISCHE KUNST

zu haben. Allerdings soll sich dieser
Leser nicht einbilden, die «Storia
dell'arte italiana» nun wirklich zu kennen.

Denn tatsächlich handelt es sich
nur um einen kleinen Teil der Einaudi-
Publikation.

Zwölf dicke Bände umfasst die
italienische Ausgabe, zwei die deutsche.
Die im deutschen Vorwort versprochene

Ausdehnung in unsere Zeit findet

bei Einaudi, leider nicht bei Wagenbach

statt. Weggelassen werden auch
Essays über Architektur und Städtebau
— ohnehin Stiefkinder der Publizistik.
Es fehlen die Teile über Volks- und
Genrekunst sowie über die angewandten

Künste. Damit läuft die deutsche
Ausgabe Gefahr, sich wieder jener
punktuellen Kunstbetrachtung zu
nähern, die von den Autoren gerade
vermieden werden will.

Gewiss, zwölf Bände würden den
Kunstfreund überfordern. Dem
Wissenschaftler sind sie ja in Italienisch
zugänglich. Aber die deutsche Auswahl
ist, gemessen am Anspruch der
Herausgeber, aber auch an der Qualität
von Autoren und Stoff, doch zu knapp.
Auf eine Fortsetzung in zwei weiteren
Bänden wäre zu hoffen.

Die schwarzweissen Abbüdungen
sind zahlreich, aber leider werden sie

zu wenig mit dem Text in Verbindung
gebracht — und dies trifft auf beide
Ausgaben zu. Wissenschaftler sind
meist schlechte Didaktiker. Hingegen
sind bei Einaudi die Drucke zwar leicht
russig, aber doch klarer lesbar als die
schummrigen, oft sehr kleinformatigen
und hie und da mutwillig beschnittenen
(ohne Angabe «Ausschnitt») Illustrationen

Wagenbachs. Freundlicher ist
Einaudi auch mit den zahlreichen Fuss-
noten, sie sind jeweils auf der Textseite
zu finden, in der deutschen Ausgabe
erst im Anhang. Das Suchen wird

zusätzlich erschwert, weil die Kapitel-
Angabe über den Seiten fehlt; das ist
deshalb bedauerlich, weil die Fuss-
noten oft Fundgruben sind.

Diese Einschränkungen sollen den
potentiellen Leser informieren, was ihn
erwartet, ihn nicht vergraulen. Er kann
auch in der deutschen Fassung erleben,
dass Kunst aus dieser Sicht zur gewaltigen

Landschaft wird, geprägt von Stürmen,

Leidenschaften, Einstrahlungen,
die nicht geringer sind als diejenigen
der Natur, die die Topographie unserer
Erde schuf. Und dass wir Menschen
ebenso Teil der Kunst sind wie der
Natur, ob wir es wahrhaben wollen
oder nicht.

Annemarie Monteil

'Italienische Kunst — Eine neue Sicht
auf ihre Geschichte. Enrico Castelnuovo/
Carlo Ginzburg: Zentrum und Peripherie;
Alessandro Conti: Die Entwicklung des

Künstlers; Massimo Ferretti: Fälschungen
und künstlerische Tradition; Bruno
Toscano: Geschichte der Kunst und des religiösen

Lebens; Salvatore Settis: Ikonographie
der italienischen Kunst 1100—1500; eine
Linie; Giovanni Previtali: Die Periodisie-

rung der italienischen Kunstgeschichte;
Luciano Bellosi: Die Darstellung des Raums;
Enrico Castelnuovo: Kunst der Städte,
Kunst der Höfe zwischen dem 12. und
14. Jahrhundert; Giovanni Romano: Auf
dem Weg zur «modernen Manier»: von
Mantegna zu Raffael; Federico Zeri:
Renaissance und Pseudo-Renaissance.
Vorwort von Willibald Sauerländer. Namensund

Ortsregister. — 2 Bände im Schuber,
broschiert, 384 und 480 S., 583 teils sehr
kleine Abbildungen. Aus dem Italienischen
von Maja Pflug, Susanne Craemer, Ulrich
Hausmann. Verlag Wagenbach, Berlin 1987.



APOKALYPSE IN DER LITERATUR 861

Ultimo oder das Gerede von der Endzeit
Die Apokalypse in der modernen deutschen Literatur

Wie das Verhältnis zwischen Künstler

und apokalyptischer Endzeitstimmung

zu sehen sei, hält Peter Handke
ohne differenzierende Skrupel in
einem glasklaren Satz fest: «Sicheres

Zeichen, dass einer kein Künstler ist:
wenn er das Gerede von der Endzeit
mitmacht.» Sein Kollege Wolfgang
Hildesheimer, der schon vor einem
Jahrzehnt das «Ende der Fiktionen» propagiert

hat in einer Zeit, die ob all dem
Schrecklichen schlicht keine Zeit mehr
haben könne für Literatur, reagierte
prompt auf Handkes Apodiktum: «Es

gehört zum Wesen des Künstlers, dass er
die seine Existenz berührenden
Strömungen und Phänomene seismographisch

aufnimmt. Dass er ihr Walten
erfasst und ihre Bedeutungfrüher erahnt
als andere. Dass er daher auch das
Bedrohliche an den Veränderungen der
Natur erkennt, wenn nicht gar physisch
erlebt, und, bewusst oder unbewusst,
mit all seinen Sinnen verarbeitet. Künstler

ist nicht nur, wer sich mitteilt,
sondern auch der, dem es sich mitteilt.»'
Damit wären die Positionen abgesteckt,
zwischen denen die Antworten
anzusiedeln sind, die die moderne deutsche
Literatur auf die Herausforderungen
einer Zeit gibt, in der die Apokalypse
machbar geworden ist.

Über die Bedrohung kann sich jeder
informieren; unsere Informationsgesellschaft

wird überflutet von Meldungen

und Nachrichten, die laut Hildesheimer

vom Künstler «seismographisch»

auszuwerten wären, die aber
laut Handke nichts anderes sind als
«Gerede von der Endzeit». Wie aber

äussert sich solches «Gerede»? Ein
Blick in die Tageszeitung sagt alles:

Gekippte Seen, Waldsterben, Versalzung,

Verwüstung, Erosion, Treibhauseffekt

lauten die Stichwörter zum
Thema «Symptome einer neuen
Umweltsituation»2. Die «Inland»-Seite
bringt an einem andern Tag folgende
Überschriften: «Grossräumige Ozonbelastung

im Sommer», «Technische
Massnahmen allein genügen nicht»,
«Was ist zumutbar?», «Erweiterte
Luftschadstoff-Messungen in Bern»,
«Sirenen-Merkblatt für die Basler Bevölkerung»

und «Tägliches Bulletin über
Luftqualität nun auch in Basel»3. Und
eine andere Tageszeitung titelt:
«Stickstoff— tödliche (Dusche» für den Wald»,
«Nadeln voller Schwermetalle»*. Ganze
Bände apokalyptischer Szenarien und
Ängste sprechen Ortsnamen wie Three
Miles Island, Seveso, Bhopal, Tschernobyl

und Schweizerhalle, und Abkürzungen

wie Aids oder SDI werden zu
Synonymen für apokalyptische Reiter
unserer Tage. Längst hat die Apokalypse

den Charakter des Zufälligen
verloren. Die Katastrophe ist machbar
geworden. Wir finden uns nicht nur in
«Katastrophenstimmung», sondern wir
leben mit der «Faktizität der Katastrophe»,

wie es Hans-Jürgen Heinrichs
nennt, der mit seinem Buch gleich die
«Katastrophale Moderne» einläutet5.
Für ihn ist «Tschernobyl» zum Stichtag
einer neuen Zeitrechnung geworden:
Wie man einst die Zeitrechnung «nach
Christus» neu begonnen hat, so leben
wir heute «nach Tschernobyl». Kein
Zweifel: Die apokalyptischen Reiter
sind unterwegs.



862 APOKALYPSE IN DER LITERATUR

Die Schönheit des Schreckens

Es gab einmal eine Zeit, da hatte es
die Literatur vergleichsweise leicht. Es
galt: «Alle menschlichen Gebrechen
sühnet reine Menschlichkeit». Diese
Zeiten sind endgültig vorbei. Was heute
gefordert ist: apokalyptisches
Bewusstsein. Und aus diesem heraus
wächst das Dilemma, in dem Kunst,
Literatur stecken: es ist das Dilemma
der Schönheit des Schreckens. Kunst
hat es damit zu tun, etwas darzustellen,
zur Sprache zu bringen, was «objektiv»
nicht darstellbar, subjektiv kaum sagbar

ist. Filme beispielsweise, die versuchen,

das nicht Dagewesene einer
atomaren Katastrophe in BUder umzusetzen,

wie der amerikanische Streifen
«The Day After» oder der
sowjetrussische «Briefe eines Toten»,
entgehen bei all ihrer Redlichkeit dem
Vorwurf nicht, sie wirkten entweder
verharmlosend und darum beschönigend,

oder aber sie appellierten einseitig

an Emotionen, anstatt rational und
aufklärerisch im politischen Sinne zu
sein. Aber nicht nur die «Realität»
einer Apokalypse, die wir uns, wie
zuständige Wissenschaftler in West und
Ost versichern, gar nicht schrecklich
genug vorstellen könnten, steht jedem
künstlerischen Versuch im Wege, den
Schrecken auch wirklich schrecklich
genug zu malen. Das Problem liegt
auch im Kunstprodukt selber. Der
Filmkritiker Andreas Kilb fasst es so
zusammen: «Die neuen Kriegsfilme
wollen Betroffenheit erzeugen,
Einverständnis, kniefällige Reue. Aus dem
schlechten Gewissen des Zuschauers
machen sie sich ein gutes. Der
Ernst ihrer Botschaft, scheint es, die
offensichtliche Anstrengung, (echt> zu
sein, macht diese Filme gegen Kritik
immun. Aber die Bilder des Krie¬

ges, die Blutorgien selbst die
Feuerstürme der nuklearen Katastrophe,

wollen die Botschaft der Regisseure
nicht nur verkünden, sie wollen sie auch
verkaufen: mit Licht und Schattenspielen,

Farbeffekten, suggestiven Schnitten,
dem ganzen dramaturgischen Aufwand
des Kinos. Sie appellieren an die
schlimme Schaulust genauso wie ans
Mitleid. Die Bilder haben kein Gewissen,

ihre Schönheit ist immer zweideutig,

Aufklärung und Blendung
zugleich6."

Präziser lässt sich das Dilemma
angesichts der zu produzierenden
«Schönheit des Schreckens» einerseits
und der durch nichts zu beschönigenden

Aussicht auf das Schreckliche
anderseits nicht formulieren. Was
Andreas Küb über den Film sagt, gilt,
ohne Einschränkung, auch für die
Literatur.

Zwischen Angst als einem «Grundelement

des Denkens und auch des

künstlerischen Gestaltens in diesem
Jahrhundert» (Hanno Helbling)7 und
dem «Prinzip Hoffnung» (Bloch)
einerseits, zwischen hemmungslosem
Glauben ans Machbare und zynischem
Fatalismus anderseits, versucht die
Literatur sich zu behaupten. Und sie
hat es nur schon deswegen schwer, weil
sie sich als Vehikel für Weltanschauung
nicht ohne weiteres eignet; dabei wäre
aber genau das gefragt: eine neue
Ethik. Denn die Angst vor einer wie
auch immer gearteten Apokalypse, das
Bewusstsein all der tödlichen Risiken,
die unsere Gesellschaft prägen, wird
längst nicht mehr gemindert durch eine
aufgeklärte Wissenschaftsgläubigkeit.
Sie wird vielmehr noch gesteigert,
weniger rationalisierbar durch die «De-

mystiftzierung» (Ulrich Beck)8 eben
dieser Wissenschaften, die in unserer
«Risikogesellschaft» in vollem Gange



APOKALYPSE IN DER LITERATUR 863

ist. Wie soll die Literatur angesichts
solcher Entwicklungen und Forderungen

reagieren? Was kann Fiktion noch
bewirken, wo es nicht mehr um Sein
oder Nichtsein eines Einzelnen geht,
sondern um die Permanenz echten
menschlichen Lebens aufErden» (Hans
Jonas)?

Was nicht mehr als grosser utopischer

Entwurf möglich ist, scheint aber
in Nischen noch überleben zu wollen:
Hoffnung. Jean Rudolph von Salis, ein
Aufgeklärter und Aufklärer trotz aller
Einsicht in den Stand der Dinge, warnt
in seinem Aufsatz «Der Weg in die
Unfreiheit»: «Die utopischen Energien
haben sich erschöpft. Was jedoch zählt,
ist die Forderung, dass der Mensch keinen

Verzicht auf Reflexion und
kritisches Denken, keinen Verzicht auf
Emanzipation im persönlichen Denken
und Verhalten leisten darf. Auf diese
letzten Reservate der Aufklärung kann
einer, der ein Bedürfnis nach Humanität
— ein Humanitätsideal — hat, nicht
verzichten. Unmenschlichkeit, wo und wie
sie sich immer gebärdet, ist verdam-
menswert9.»

Im Spannungsfeld zwischen Hoffnung

und Angst, zwischen grundsätzlich
aufklärerischer Haltung der

Moderne und fröhlichem Nihilismus
der Postmoderne entsteht heute Literatur.

Aus diesem Spannungsfeld bezieht
sie ihre Energien, ihre innere Berechtigung,

ihre zwangshaft seismographische

Funktion, ihren formalen
Ausdruck ebenso. In diesem Spannungsfeld

muss sie sich auch rechtfertigen.

Die menschenfreie Zeit:
Günter Grass und seine Rättin

Eine Bemerkung vorweg: Wenn wir
uns im folgenden mit Beispielen

moderner deutschsprachiger Literatur
befassen, so ist der Begriff «modern» in
einem sehr engen Sinn ausgelegt. Wir
werden es nämlich mit erzählender
Literatur kurz vor und nach «Tschernobyl»

zu tun haben. Genausogut
könnte man sich zur Aufgabe machen,
literarische Antworten auf die
apokalyptische Herausforderung in einer
weiter gefassten «Moderne» zu
betrachten. Was sich heute zuspitzt auf
einige Punkte oder Ereignisse hin, etwa
auf zivile oder militärische Katastrophen,

hat seine Wurzeln in weit
zurückliegender Zeit. Auch das Phänomen
der existenziellen Angst, der kollektiven

Bedrohung, des kollektiven
Schuldigwerdens ist lange vor unserem
Jahrzehnt literarisch manifest geworden. So
fehlen in unserem Versuch etwa Kafkas
apokalyptische Visionen von der
hoffnungslosen Verlorenheit des Einzelnen
ebenso wie Dürrenmatts Welttheater,
in dem sich die letzten Vernünftigen ins
Irrenhaus retten. Es fehlen ganze
Generationen von Lyrikerinnen und
Lyrikern von Georg Trakl über Ingeborg

Bachmann bis zu Sarah Kirsch
ebenso wie die jüngste Gattung der
«Öko-Lyrik», die sich den Herausforderungen

der Zeit stellen. Es fehlen
Texte der Liedermacher und der Caba-
ret-Szene ebenso wie jene dramatischen

Produktionen, die ihr Totenfloss
in jüngster Zeit unter grosser Beachtung

auf die Reise schickten.
Den wohl umfassendsten und

radikalsten Versuch der letzten Jahre, die

Apokalypse literarisch zu fassen, hat
Günter Grass mit seinem Roman «Die
Rättin» (1986) vorgelegt. Auf
sechshundert Seiten und auf einem halben
Dutzend kunstvoll miteinander verwo-
benen und durchkomponierten
Handlungsebenen spielt sich da die
Geschichte vom Ende der «Humanzeit»



864 APOKALYPSE IN DER LITERATUR

ab. Dank einer überlebenden Rättin
und dem Erzähler, der in einer Raumkapsel

um die Erde kreist, werden wir
Zeugen des «Grossen Knalls», von
«Ultimo» und vom unwiederbringlichen
Ende des Menschengeschlechts. Günter

Grass erzählt die Geschichte vom
Anbruch der «menschenfreien» Zeit
(was für ein Wort!) virtuos und
sprachgewaltig, in barocker Manier. Barock
erscheint nicht nur die äussere Form
des Romans, barock ist auch die
Erzählhaltung, die sich ins
Unausweichliche des Menschengeschicks zu
fügen scheint, dennoch aber darüber
schreibt und dagegen anschreibt. Aber
nicht nur gegen die neuzeitlichen
apokalyptischen Reiter, die Wälder sterben
lassen, Meere vergiften, Luft verpesten
und ein dutzendfaches Over-Kill-
Arsenal bereithalten, schreibt Grass.
Er schreibt auch für etwas und für
jemanden. Nirgends kommt diese
Hoffnung so überzeugend zum
Ausdruck wie in den Gedichten am Schluss
der Romankapitel: «(...) Mir träumte,
ich dürfte wieder hoffenlauf Winteräpfel,

die Martinsgans, lauf Erdbeeren
Jahr für Jahr/ und aufder Söhne beginnende

Glatze,/der Töchter Ergrauen,
der Enkel Postkartengrüsse, /hoffen auf
Vorschüsse, Zinseszins, als hätte der
Mensch/wieder unbegrenzt Kredit.

Mir träumte, ich dürfte hoffen zuletzt:
es gibtlein Einsehen und Begreifen./
Überall legt jeder den Zündschlüssel
ab. /Bei offener Tür sind Menschen
einander sicher./Es trog meine Hoffnung
nicht: sein Brot ass/niemand mehr
ungeteilt; nur war die Heiterkeit, /die ich
erhoffte, zwar allumfassend,/doch nicht
von unserer Art: es lachten Ratten uns
aus, /als auch die letzte Hoffnung vertan
war.10»

Hoffnung — aber Hoffnung als
Illusion. Im «Tagebuch einer Schnecke»

schon war diese Hoffnung
ausgedrückt: «Für meine und anderer Leute
Kinder». Inzwischen sind es die Punk-
Kinder, denen die Zuneigung des
Erzählers Grass gilt; aber auch sie
stehen auf verlorenem Posten mit ihren
Ratten auf dem Buckel, denen sie mehr
trauen als ihren Eltern. Und wenn im
«Butt» noch Hoffnung bestand, dass die
Frauen eine Alternative entwickeln
könnten, mit der «Zukunft zu machen»
wäre, so gehen in der «Rättin» auch die
Frauen mitsamt ihrem Schiff klanglos
unter. Zurück bleiben ein paar Wrackteile:

ausgeträumt also auch dieser
Traum von den allheilenden Frauen.
Atomtodsicher ausgeträumt. Vorbei
sind auch die Tage, da sich Grass noch
für eine verlorene (geistige, politische)
Heimat einsetzen konnte. Denn die zu
verlierende Heimat ist geographisch
nicht mehr abgrenzbar wie etwa noch
in der «Danziger Trilogie». Die Erde ist
unsere Heimat, und die Zerstörung ist
global. Zur Debatte steht die
menschenfreie Zeit. Dabei ist es vor allem
eine Frage, die den Erzähler zu
beunruhigen scheint: «Warum sind wir möglich

ganz ohne Sinn ?» Diese Frage aber
zielt auf jenen Kern, den die ironische
und bisweilen gar salopp anmutende
Erzählhaltung im Roman sonst kaum
zu treffen vermag. Sie beantworten
hiesse, sich erzählend an den Rand zu
begeben, an dem die Metaphysik
beginnt. Mit der aber wül Grass, so
scheint es, nichts zu tun haben. Er
bleibt der aufgeklärte Materialist auch
angesichts der letzten Tage der
Menschheit. Und das muss nun nicht
nur ein Mangel sein in Zeiten, da
fromme Sprüche wieder viel gelten. Für
postmoderne Fluchtversuche in Okkultismus

oder Esoterik sieht Grass keinen

Grund — auch keinen letzten. Im
programmierten Untergang schreibt er



APOKALYPSE IN DER LITERATUR 865

weiter, berichtet von einem andern, der
am Tisch sitzt mit seiner Ratte und
schreibt. Dennoch schreibt. Und die
Ratte weiss zu beruhigen: das Ende der
Menschheit müsse ja nicht gleich das
Ende aller Tage bedeuten. Denn die
Erde, «zu guter Letzt menschenfrei»,
gebe endlich Raum zu neuem Leben.
Und wer weiss, vielleicht beginnt da,
am Ende des Romans, die neue
Metaphysik. Nun nicht mehr formuliert vom
homo sapiens, sondern von der wissenden,

überlebensfähigen Rättin. Die
freilich lässt dem Menschen keine
Chance. Aber im Ende des Menschen
wird das Undenkbare denkbar, das

Unmögliche möglich: Die Meere werden

wieder fischreich, auf den Hügeln
wachsen Wälder und «neues, zuvor nie
geahntes Getier tritt hervor».

Ist das nun eine zynische Perspektive,

eine unmenschliche Antwort auf
die apokalyptische Herausforderung?
Immerhin: es ist eine logische, gegeben
in einem umfassenden, radikalen
literarischen Versuch, sich der drohenden
Apokalypse zu stellen.

Ultimo auf Schweizerisch:
Alex Gfeilers «Swissfiction»

In der ironischen Erzählhaltung gar
nicht weit von Grass entfernt und von
daher durchaus vergleichbar ist der
Roman «Das Komitee» (1983) des
Schweizers Alex Gfeller. Als «Swissfiction»

versucht der Autor ein Thema zu
bewältigen, das in der Schweiz fast
ebenso zum Tabu geworden ist wie die
«heilige Kuh» der militärischen
Landesverteidigung: das Thema
Zivilschutz. Der Untertitel weist darauf hin:
Die Schweiz, weltweit führend bezüglich

Schutz der Zivilbevölkerung im
Kriegsfalle und darum auch immer
wieder als Vorbüd gepriesen, unter¬

liege einem typisch schweizerischen
Irrtum, nämhch einer typisch schweizerischen

Fiktion der Sicherheit.
«Swissfiction» heisst der Glaube, im Falle
eines Atomkrieges biete ein noch so
vorbildlich organisierter Zivilschutz
Gewähr für menschenwürdiges
Überleben.

Wie Grass siedelt auch Gfeller das
Geschehen in der Zeit nach der
Apokalypse an: Dreissig Jahre sind vergangen

seit der nuklearen Katastrophe.
AUes ist verseucht, radioaktiv und
toxisch. Wer überlebt hat, vegetiert in
Bunkern, die dann und wann verlassen
werden, damit Geschäfte getätigt werden

können: Liebesdienste werden
angeboten, Waren getauscht, Schwächere

werden von Stärkeren
unterdrückt und umgebracht. Überleben um
jeden Preis, so heisst die Devise. Geändert

hat sich, im Grunde, nicht viel...
Unter den Übriggebliebenen in ihren
Schutzanzügen ist auch der Ich-Erzähler,

Fachmann für Entgiftungsschleusen
und Toxikologie. Zwar ist auch er

am Ende, was die Entgiftungsmöglichkeiten

betrifft. Aber dennoch: in ihm
hat etwas überlebt, das Um von den
andern unterscheidet, die mit Hilfe von
Psychopharmaka und «Psycho-Spiel-
chen» dahinvegetieren. «Irgendeine
diffuse Idee» ist es, die ihn antreibt, die ihn
glauben macht, es müsse doch noch
«irgendeinen Fortschritt» geben, «damit
wir nicht einfach bloss vor uns hinfaulen.

wir kraulen wie die Wilden,
um uns über Wasser zu halten, und wir
halten uns auch über Wasser. Right? Da
muss es aber sonst noch was geben, ich
weiss nicht was, eben, ein paar helle
Sachen, die irgendeinen Sinn
ergeben^." Die Sinnsuche als treibendes

Motiv nach der Apokalypse: was
für ein Humanitätsideal des so salopp
dahererzählenden Überlebenden!



866 APOKALYPSE IN DER LITERATUR

Von Schrecklichem ist die Rede in
Alex Gfellers «Swissfiction»: Vom
Kampf aUer gegen alle; von Horden
wUder «Kids», einer Art atomkriegs-
verwahrloster Kinder, die hemmungslos

töten; von röchelnden «Mutis», die
als Gen-Mutanten nur noch entfernt an
ihr einstiges Menschenwesen erinnern;
und von «Kombis», in denen sich
menschliches, tierisches und pflanzliches

Leben vermischt hat. WahrUch,
Alex Gfeller lässt seiner Imagination
freien Lauf. Und doch — so frei, wie er
auf den ersten Blick scheinen mag, ist
dieser Lauf gar nicht. Längst sind Gen-
Mutationen auf Grund radioaktiver
Strahlung vorhersehbar, und längst
weiss die Verhaltensforschung um
Veränderungen in unserem Verhalten, die
Psychologie weiss um zu erwartende
Bewusstseinsänderungen, wenn
Menschen lange genug im Bunker isoliert
sind. Gfeller führt die Fiktion eines
wirksamen Zivilschutzes auf
konsequente Weise ad absurdum und mit
dieser Idee natürlich auch den gefährlichen,

weü Ulusionistischen Gedanken,
ein Atomkrieg sei zu überleben auf
menschenwürdige Weise. Er ist, so die
Quintessenz von Gfellers Roman «Das
Komitee», im allerbesten FaU zu
überdauern, und das wäre dann wiederum
der allerschlimmste Fall.

Alex Gfeller lässt trotz allem in
trostloser Landschaft und unter trostlosen

Überlebenden Hoffnung bestehen:

es ist die Hoffnung jener, die
miteinander im «Komitee» auf die Suche
gehen nach «irgendeinem Sinn» ihrer
Existenz. Freilich muss auch eine solch
hoffnungsvolle Suche unter den
hoffnungslosen Umständen fatal enden.
Dennoch: Alex Gfellers Vision wirkt
überzeugend, vor allem in der
glaubwürdigen Rollenprosa des Ich-Erzählers.

Der berichtet in einer genau kal¬

kulierten «Szenen»-Sprache, im Slang
der heutigen Halbwüchsigen und jungen

Erwachsenen. Es ist eine zynisch
anmutende Sprache, die keine falsche
Rücksicht auf Empfindlichkeiten
nimmt, aber ihre eigene Zärtlichkeit,
wenn wir es so nennen dürfen, nicht
verheimlichen kann. Sie ist zärtlich,
weil sie ehrlich ist und sich nie hinter
Worthülsen verschanzt; weil sie nicht
die offizieUe Sprache der «etablierten»
Literatur ist, kann sie das Unsägliche
auf unerhörte Weise sagen. Alles in
allem: ein sehr eindrücklicher Versuch,
phantasievoll die Apokalypse zu
beschreiben, reaUtätsnah und doch
ironisch distanziert mit unserer Fiktion
vom Überleben umzugehen und bei
aller spannungsgeladenen Handlung
jene Portion Ideahsmus nicht über
Bord zu werfen, ohne die wir unser
Schiffchen nicht einmal hin zur
Katastrophe lenken werden, geschweige
denn darüber hinaus.

«Trostlos. Wie alles trostlos ist»:
Christa Wolf, die Seherin

Offenen Auges vor dem kommenden

UnheU steht die Frau, welche die
DDR-Autorin Christa Wolf der Antike
entlehnt hat, damit sie von neuem zum
Exempel werde: Kassandra, die Seherin.

Sie sieht in der gleichnamigen
Erzählung (1983) das Unheü gegen
Troja kommen. Und weil sie auch sagt,
was sie sieht, weil sie die Konvention
des Stillschweigens über den Gang der
Dinge bricht, wird sie aus der Famüie,
aus der Gesellschaft ausgestossen.
Aber nicht nur die eigene Familie, auch
das eigene Geschlecht trägt zum
Unglück bei. Denn nicht nur die Männer,

allen voran der todesgeile «Achill
das Vieh», kennen die Lust am Töten.
Auch ihre Geschlechtsgenossin Pen-



APOKALYPSE IN DER LITERATUR 867

thesilea ist zur Gewalt entschlossen,
damit «die Männer aufhören».
Kassandra muss einsehen, dass nicht die
andern zu allem denkbar Grausamen
imstande sind, sondern «wir» alle: «Und
alles das hatte ich bis jetzt vergessen.
Weil ich die Todessucht bei einer Frau
nicht gelten lassen wollte. Wenn
wir geglaubt hatten, der Schrecken
könne sich nicht mehr steigern, so mussten

wir jetzt einsehen, dass es für die
Greuel, die Menschen einander antun,
keine Grenzen gibt: dass wir imstande
sind, die Eingeweide des andern zu
durchwühlen, seine Hirnschale zu knak-
ken, auf der Suche nach dem Gipfelpunkt

der Pein. (Wir» sag ich, und von
allen Wir, zu denen ich gelangte, bleibt
dies dasjenige, das mich am meisten
anficht. (Achill das Vieh» sagt sich um so
vieles leichter als dies Wir.12»

Kassandras Rede mündet in die
Worte: «Trostlos. Wie alles trostlos ist».

Trotz dieser Trostlosigkeit aber eine
Hoffnung, eine MögUchkeit des Über-
dauerns: «(...) mein Glaube, dass eine
geglückte Wendung, Worte also, jede
Erscheinung, jedes Vorkommnis befestigen,

ja oftmals sogar hervorbringen
können, überdauert mich.» Diesen
Glauben ans Wort trägt auch Christa
Wolfs jüngstes Buch, das als direkte
Antwort auf die Katastrophe von
Tschernobyl geschrieben wurde: «Störfall»

(1987). Nun geht es nicht mehr um
die Fiktion der Apokalypse, wie sie in
Kassandras Rede auf den Hintergrund
des untergehenden Troja projiziert
wurde. Es geht um eine Fiktion, die
Realität geworden ist. Über Nacht ist
das Schreckliche Tatsache geworden:
menschüches Versagen gepaart mit
technischen Unzulängüchkeiten hat die
Katastrophe gebracht. Der «Störfall»
dringt aUmähhch mit allen Konsequenzen

ins Bewusstsein der Erzählerin.

Für sich und uns notiert sie diese
«Nachrichten eines Tages» (so der
Untertitel des Buches). Sie berichtet in
stillem Ton, schlicht und unprätentiös.
Von einem «Störfall» im doppelten
Sinne erfahren wir: vom Störfall in der
Entwicklung des Menschengeschlechts,

das die eigene Zerstörung
plant und in Kauf nimmt; und vom
Störfall in der Geschichte eines
Individuums, der sich beim Bruder der
Erzählerin als Tumor im Gehirn
manifestiert. Störfälle seien zwar in der
Evolutionsgeschichte vorgesehen; die
Frage sei nur, bis zu welchem Ausmass
ein Organismus Störfälle verkraften
könne.

Während die Erzählerin ruhig, sachlich

Nachricht gibt von ihrem Tun und
Denken am Tage nach Tschernobyl,
von ihren Ängsten und Hoffnungen
auch, die sich an die Operation des

Bruders knüpfen, lässt sie uns nach und
nach teühaben am Bewusstsein des

Schrecklichen, das sich da zugetragen
hat. Schrecklich ist es weit über den
Anlass hinaus und wirksam noch lange,
nachdem sich die radioaktive Wolke
verflüchtigt hat: «Alles was ich habe
denken und empfinden können, ist über
den Rand der Prosa hinausgetreten.»
Die Sprache taugt nicht mehr als Bett,
in dem der Strom des Bewusstseins
seinen Weg finden kann, Erfahrungen
aufgehoben sind im Wort. AUes zu
Denkende und zu Empfindende
sprengt den Rahmen unserer Sprache:
«(. was heisst denn das, was kann
irgendeine, auch die gelungenste
Formulierung überhaupt noch heissen,
soviel ist schon geredet und geschrieben
worden, immer dichter wird der Kordon
des Wort-Ekels, das hätte ich niemals

für möglich gehalten .)»n
Keine Flucht mehr in Ironie, Sarkasmus,

in die alles überbietende Fiktion,



868 APOKALYPSE IN DER LITERATUR

keinerlei Spiel mehr möglich mit Rättin
oder zivilschützerischem Bedürfnis
einer ganzen Nation: kein Ausweg.
Auch nicht jener ins Schweigen, der
das Problem nur «von aussen nach
innen verlegen» würde. Schmerzhaftes
Ausharren in der untauglichen Sprache;

kein Ort sonst, nirgends. Seit
Tschernobyl sind die Taue gerissen,
«die unser Lebensnetz an gewissen
Halterungen befestigt hatten». Worte und
Begriffe einfachster Art haben ihre
Verlässlichkeit und Verbindüchkeit
eingebüsst. Der blaue Himmel, einst
Sinnbild der Reinheit, ist verseucht;
eine Wolke ist nicht mehr eine Wolke,
und von einem strahlenden Himmel
lässt sich nicht mehr träumen,
geschweige denn dichten. Immerhin die
eine Möglichkeit: sich «Urlaub» vom
Schreiben zu gewähren. Denn mit
einem Schlag habe sie, die Erzählerin,
«erlebt, dass es auch die Freiheit gibt,
jeglichen Gehorsam aufzukündigen,
sogar den, den ich den selbstauferlegten
Pflichten schulde».

Noch aber hat Christa Woh diese
«Freiheit» ausserhalb des Wortes nicht
gesucht. Sie ist ihrer «selbstauferlegten
Pflicht» ein weiteres Mal nachgekommen

und hat für uns die «Nachrichten
eines Tages» notiert, sich auf den
gigantischen StörfaU eingelassen mit den
fragwürdig gewordenen Mitteln der
Literatur. Warum das? Vielleicht aus
dem heraus, was wir «Verantwortung»
nennen? Die Erzählerin jedenfalls hält
fest: «Nicht zuviel — zuwenig haben wir
gesagt, und das Wenige zu zaghaft und
zu spät. Und warum? Aus banalen
Gründen. Aus Unsicherheit. Aus Angst.
Aus Mangel an Hoffnung. Trügerische
Hoffnung, welche das gleiche Ergebnis
zeitigt, wie lähmende Verzweiflung.»

Keine falsche Zuversicht, kein
Verstummen, wohl aber die Einsicht, dass

wir Verantwortung tragen, nicht als

Krone der Schöpfung, sondern als das,

was Konrad Lorenz in uns sieht (und
Christa Wolf im Motto ihres Buches

voranstellt): als «das langgesuchte
Zwischenglied zwischen dem Tier und
dem wahrhaft humanen Menschen»,
das wir — vorläufig noch — sind.

Strategien des (literarischen)
Überlebens: Helga Königsdorfs
«Respektloser Umgang»

Anders als Günter Grass und Alex
Gfeller mit ihren literarischen
Untergangsszenarien, anders auch als Christa

Wolf mit ihrem leisen Gesang der
Seherin, befasst sich die DDR-Autorin
Helga Königsdorf mit der Apokalypse.
Helga Königsdorf, geboren 1938, ist
Mathematikerin; seit den siebziger Jahren

schreibt sie, und mit ihrem jüngsten
Buch, «Respektloser Umgang» (1986),
legt sie eine Antwort auf die apokalyptische

Herausforderung vor, die in ihrer
Art aUein steht. Sie erzählt die
Geschichte einer todkranken
Wissenschaftlerin, die unter dem Einfluss
schmerzlindernder Medikamente
halluziniert. In ihren Träumen begegnet
sie der Kernphysikerin Lise Meitner,
einer historischen Figur, die längst tot
ist. Immer mehr setzt die Ich-Erzählerin

ihr Leben und Arbeiten in Parallele
zu jenem der Lise Meitner. Während
diese nämlich unter den Nazis an
kernphysikalischen Forschungen mitarbeitet,

die zur Entwicklung der
Atombombe beitragen, erlebt die Erzählerin
die unaufhaltsame Rüstung und
Nachrüstung in Ost und West, auch in ihrer
Heimat, der DDR. Sie erkennt, dass
auch sie mitarbeitet an der ungeheuren
Möglichkeit, die Menschheit zu
vernichten. Sie sieht sich wie ihre histori-



APOKALYPSE IN DER LITERATUR 869

sehe KoUegin als Mitwissende, darum
auch als Mitschuldige.

Helga Königsdorf scheut sich nicht,
direkte ParaUelen zu ziehen zwischen
den Jahren vor dem Zweiten Weltkrieg
und der Gegenwart. Damals galt, was
auch heute gut: Wer wissen will, wie es

steht, der kann es wissen. Wer
mitarbeitet am Rüstungswettlauf und
Rüstungswahnsinn, wird schuldig wie
die Eltern-Generation, die mitgearbeitet

hat am Aufbaus der Naziherrschaft.
Schon einmal nämlich hätten sich
«Millionen von Menschen abschlachten
lassen, ohne Widerstand zu leisten».
Darum: «Es kann doch nicht einfach so zu
Ende gehen. Und ehe wir es begreifen,
sind wir schon tot. Im Kleinen wie im
Grossen.1*»

Geschichte ist nun, unter dem
Aspekt apokalyptischer Bedrohung,
weit mehr als ein «ökonomischer
Prozess»: sie wird zum Ausgangspunkt für
neue Erkenntnis und Verantwortlichkeit.

Der evident gewordene Zustand
der Welt lässt sich für die Erzählerin
angesichts ihres eigenen bevorstehenden

Sterbens nicht mehr länger
verdrängen oder ideologisch verbrämen.
Jetzt wiU sie selber handeln; denn «(.

bemächtigt sich gar die grosse Politik
des Themas, erstarren die beunruhigenden

Wahrheiten zur Phrase». Die
Wissenschaftlerin erkennt: «Angst aus Wissen

ist eine produktive Angst».
So nun empfängt die Erzählerin in

ihren traumhaft-haUuzinatorischen
Begegnungen mit Lise Meitner jenen
Auftrag, den Helga Königsdorf auf
verschiedenen Erzähl- und Handlungsebenen

raffiniert verschlüsselt: das
Wissen nicht dem apokalyptischen
Endzweck zur Verfügung zu stellen,
sondern die Forschungsergebnisse zu
manipulieren, zu fälschen und nötigen-
faUs zurückzuhalten. Und was nichts

Geringeres als ein Aufruf zur Sabotage
des Staatsapparates durch die
Wissenschaften ist, erfährt nicht einmal eine

ideologische Begründung. Das nackte
Leben ist Grund genug für einen sol-
chermassen «respektlosen Umgang» mit
Forschungsergebnissen: «Der Sinn des

Lebens ist Leben. Es bedarf keiner
Rechtfertigung von aussen. Ich habe
eine Botschaft empfangen. Sie mir zu
eigen gemacht. Sie neu geprägt. Einmalig.

Unverwechselbar, weil jeder Mensch
etwas Einmaliges ist. Und ich gebe sie
weiter. Hinterlasse in den Menschen um
mich eine Spur, die vereint mit all den

Spuren, erneut Botschaft wird, auch

wenn mein Name längst vergessen ist.

Unsterblich sind wir, solange diesem
Leben Kontinuität beschieden ist.»

Mit ihrer Erzählung vom «Respektlosen

Umgang» legt Helga Königsdorf
selber eine solche Spur in die Uterarische

Landschaft unserer Gegenwart.
Und als Mitwissende macht sie uns,
ihre Leserinnen und Leser, zu
Mitverantwortlichen. Mit überzeugenden
Mitteln gibt sie uns die Botschaft vom
Widerstand weiter. Sie erzählt
vielschichtig, differenzierend, nimmt
Bezug auf Geschichte und Politik, auf
Gegenwart und Erinnertes, auf das Ich
gleichermassen wie auf das Du.
Beispielhaft führt sie ihn vor: den respektlosen

Umgang mit Vorbüdern und
Regeln, mit Geschichte und Konvention.

Sie hat aus der deutschen Vergangenheit

gelernt, dass es auch eine
selbstverschuldete Wehrlosigkeit, ein
selbstverursachtes Nichtwissen gibt.
Ihre Erzählung ist der eindringliche
Aufruf gegen die voreilige Versöhnung
mit einer apokalyptischen Zukunft und
aU jenen, die unseren koUektiven
Untergang als Risikofaktor in ihrem
wissenschaftUchen oder politischen
Kalkül in Kauf nehmen.



870 APOKALYPSE IN DER LITERATUR

Überleben um jeden Preis:
Botho Strauss und die «Monotropie»

Es gibt eine Uterarische Strömung,
die sich ostentativ, ja bisweilen krampfhaft

darum bemüht, das angebliche
«Gerede von der Endzeit» nicht
mitzumachen. Auch darin liegt eine Möglichkeit,

mit der Apokalypse umzugehen;
denn auch hier ist das Schweigen
beredt: Man kann nicht nichts sagen.
Zwei, die seit längerem neue literarische

Wege gehen, sind Peter Handke
und Botho Strauss. Genau besehen
aber sind die neuen Wege wiederum
nichts anderes als neue alte Wege.
Roman, Erzählung, Drama sollen nicht
länger als Vehikel zu einem bestimmten
Zwecke dienen, nicht mehr in den
Dienst einer zu verändernden Realität
genommen werden, sondern für sich
allein eine ReaUtät ausmachen. In
seinem jüngsten Prosawerk «Niemand
anderes» (1987) legt Strauss diese Position

dar. Dabei greift er auf das in der
Psychologie bekannte Prinzip der
«Monotropie» zurück. Wie sich das Kleinkind

«nur an und mit Hilfe einer
Person» orientiere, so bleibe überhaupt für
uns alle «der andere» aUein die «erträgliche

Einübung in die schroffe, ichlose
Materie der übrigen Welt»: «Für mich
gibt es nur den andern. Er ist mir so
ursprünglich und radikal vorgesetzt wie
dem grossen Rousseau das gesellschaftliche

Individuum.^» Durch die Macht
des Schreckens ist keine reinigende
Kraft mehr zu mobüisieren, weder im
Leben noch auf der Bühne: «Die Welt
ist radikal schlecht für den, der diesen
Beweis führen will und muss. Aber
selbstverständlich interessiert sich die
Welt nichtfür diesen Beweis und richtet
sich nicht danach./Wie unausweichlich
sie auch scheinen mögen, das Ende, der
Untergang, die Kahlheit — es kann

jederzeit auch anders kommen. Oder,
wenn man mit Heidegger der Überzeugung

ist: die Bombe ist schon längst
gejallen, dann ermisst man den Grad
des Menschlichen und seiner Zerstörung
eben nicht am physischen Existieren. Es
ist dann jeweils die Frage des Weltbilds,
ob wir vor oder nach der Katastrophe
leben.»

Eine plausible Haltung: Die Welt ist
zwar radikal schlecht, wenn man es so
sehen wiU. Aber warum soll man es

denn um jeden Preis so sehen wollen?
Was wirklich geschieht, wenn ein Autor
es einmal anders sehen wül, ist in den
Büchern von Botho Strauss nachzulesen

und nachzuprüfen. Was aber
geschehen sollte, ist programmatisch
festgehalten: Ausgehend von der
Behauptung, dass unsere Sprache und
ihre Büder längst hohl und
nichtssagend geworden seien durch die vielen
«Redeaffen» und «Radiovögel», die die
«Sprache als soziales Geräusch»
missbrauchten, und ausgehend vom
Befund, dass wir alle zwar immer besser

«informiert» seien, darob aber
immer weniger über «Wissen» verfügten,

kommt Botho Strauss zum Schluss,
die Kunst müsse wieder ein Tempel
werden. Zu errichten wäre er als
Schutzraum gegen die Information,
diesen «Rostfrass des Geistes», gegen
die Vokabeln des «gegenwärtigen
Affekte-Deutschs» und gegen den
zunehmenden ZerfaU der Welt in
Modelle (mechanischer, organischer,
informationstheoretischer und anderer
Art). Strauss setzt die Kunst als Tempel,

als «Odeon» gegen die tausendfältig

geteilte, ausdifferenzierte, alle Wenn
und Aber einbeziehende, immer
schneller medial vermittelte und darum
immer weniger fassbare Welt:
«Wahrscheinlich ist John Mutons
Gesang immer noch die wohltuendste



APOKALYPSE IN DER LITERATUR 871

Weise, die Welt zu verstehen. Ohne Teufel

und Engel verheddert sich der
Menschengeist in unerschöpfliche Komplexitäten.

Er muss nicht hinter die
Metaphern schauen. Dort ist nur technisches
Gewinde. Es besteht kein Grund zu
zweifeln, dass die inszenierte Welt des
blinden Dichters das Ganze fasst und
dahinter nur ein Wissen-Wie beginnt,
dem dieses Ganze auseinanderfällt.»

In einer blendenden Mischung aus
Erzählung und Essay zeigt Botho
Strauss, wohin wir gekommen sind, wie
weit wir es mit unseren leeren Sprachhülsen

gebracht haben. Weit entfernt
seien wir, so der Sprachskeptiker, von
aUem um uns, von Mensch und Ding.
Gefordert ist Reduktion auf das
Überschaubare, Erkennbare und Benennbare,

gefordert ist Umkehr: zurück zu
eigener Sprache, zum Sehen und
Reden von den Dingen her, zur eigenen
Weltanschauung und damit zum eigenen

Weltbild. Diese Umkehr, weg von
der Totalität unserer Informiertheit,
mündet in die totale Zuneigung zum
Einzelnen, in jene «Monotropie», aus
der schliessüch «Allversöhnung» und
«Wiederherstellung der Dinge» hervorgehen

sollen. Spätestens hier aber werden

wir uns fragen: wo bleibt die
Aufklärung? Wo bleibt die Einsicht, dass
alles und alle miteinander verbunden
und voneinander abhängig sind? Wer
verhindert, dass aus dem radikalen
Sprachskeptizismus eine eindimensionale

Informationsfeindlichkeit wird?
Was ist der politische, künstlerische
Preis, den wir, doch noch immer
Nachfahren einer so vieles erhellenden
Aufklärung, für dieses Prinzip der «Monotropie»

zu entrichten hätten?
Immerhin, ob wir nun dieser neuen

alten Sicht der Dinge, dieser neuen
Besinnung auf unsere Sprache, der die
alte Unschuld zurückzugeben sei durch

einen neuen, das heisst rücksichtslosen
Gebrauch der Begriffe, harmlosen
Idealismus nachsagen wollen, oder
aber ob wir in ihr einen weiteren Schritt
zum postmodernen Irrationalismus
ausmachen: Botho Strauss ist, wie auch
sein in mancher Hinsicht vergleichbarer

Kollege Peter Handke, ein Meister
in sprachlichen Belangen. Er setzt
Literatur als eigenständige Realität in eine
Welt, die tatsächlich vor lauter Wissen
um ihre «Komplexität» das Einzelne
zunehmend weniger als Ganzes, als

Einzigartiges und Einziges wahrnimmt,
dafür aber in immer verrückteren
Ausmassen das Ganze zu einem Informationsbrei

vermanscht, der weltweit
rund um die Uhr anstelle wirklicher
geistiger Nahrung verfüttert wird. Die
Informationsgesellschaft als eine
Horde gestopfter Gänse, der, sozusagen,

bald einmal auch noch das letzte
Schnattern vergehen wird, weil sie das

Alphabet dazu verlernt; der Künstler
als einer, der sich seine eigene Welt zu
sehen erlaubt — ein Szenario, das nicht
direkt auf die Herausforderungen einer
Apokalypse zu antworten scheint, weü
es keine Strategien zum Überleben
entwirft. Und dennoch eines, das durch
seine Distanz zu oberflächlichem
Gerede und seine Absage an aUe

«Redeaffen» jenen Widerstand zu wecken
versteht, dem das Wissen im Kleinen
wichtiger ist als alle Informiertheit im
Grossen und Ganzen. Dieser Aufruf
zum Widerstand in der Sprache ist
auch ein Aufruf zum Widerstand gegen
den Fatalismus, den sanften Sog einer
Endzeitstimmung, die in modischen
Kreisen einer postmodernen
Geistesschickeria inhaliert wird wie ein
Rauschmittel.

«Ein Aufruf zur Hoffnung ist heute
ein Aufruf zum Widerstand» hat Max
Frisch formuliert. Diesen Widerstand



872 APOKALYPSE IN DER LITERATUR

versucht die Literatur nach wie vor zu
leisten. Ihr Potential aber kann sich nur
entfalten, wenn sie zur Kenntnis
genommen wird. Voraussetzung dafür
ist freiUch, dass wir uns zu den Hoffenden

zählen. Nicht zu jenen blind
Hoffenden, die nicht sehen wollen, was zu
sehen ist, sondern zu jenen Sehenden,
die — weü sie sehen — den apokalyptischen

Tatsachen voraus sein und
darum sich zu den Hoffenden zählen
wollen.

Hardy Ruoss

'In: «Die Zeit», Nr.50, 5.Dezember
1986. - 2 Frank Klötzli in «NZZ» Nr. 120,
26. Mai 1987. - 3 «NZZ»Nr. 104, 7. Mai
1987, S. 35. — 4 In «Tages-Anzeiger»,
28. November 1986. — 5 Heinrichs, Hans-
Jürgen: Die katastrophale Moderne. Von

der Endzeitstimmung zur Alltagsmagie.
Frankfurt am Main und Paris 1984 (Qumrän

Verlag). — 6 In: «Die Zeit», Nr. 19,

l.Mai 1987. - 7In: «NZZ» Nr.284, 6./
7. Dezember 1986. - 8 Ulrich Beck:
Risikogesellschaft. Auf dem Weg in eine andere
Moderne. Frankfurt am Main 1986 (edition

suhrkamp). — 9 In: Innen und Aussen.
Notizen 1984-1986. Zürich 1987 (OreU
Füssli). — 10 Günter Grass: Die Rättin.
Darmstadt und Neuwied 1987 (Luchterhand).

— " Alex Gfeller: Das Komitee.
Swissfiction. Bern 1983 (Zytglogge). —
12 Christa Wolf: Kassandra. Erzählung.
Darmstadt und Neuwied 1983 (Luchterhand).

- 13 Christa Wolf: StörfaU.
Nachrichten eines Tages. Darmstadt und Neuwied

1987 (Luchterhand). - M Helga
Königsdorf: Respektloser Umgang. Erzählung.
Darmstadt und Neuwied 1986 (Luchterhand).

— 15 Botho Strauss: Niemand anderes.

München 1987 (Hanser).

Hinweise

Carl von Ossietzky — ein Unbeugsamer

Im Mai 1988 waren es fünfzig Jahre
her, dass der Pubüzist Carl von
Ossietzky an den Folgen der
Misshandlungen in der KZ-Haft starb.
Verschiedene Publikationen rufen den
Mann und seine «Weltbühne» in
Erinnerung. Elke Suhr hat bei Kiepenheuer
& Witsch eine Biographie erscheinen
lassen, und im Luchterhand Literaturverlag

gibt es eine Dokumentation aus
Briefen, Zeitungs- und Zeitschriftentexten,

Bildern und photokopierten
Aktenstücken unter dem Titel 227 Tage
im Gefängnis. Der Weltbühnenprozess

von 1931, in welchem das Reichsgericht

in Leipzig den Journalisten Walter
Kreiser und den Herausgeber der
«Weltbühne» Carl von Ossietzky
wegen «Verbrechens gegen § 1 Abs. 2
des Gesetzes gegen den Verrat militärischer

Geheimnisse vom 3.Juni 1914»

zu je einem Jahr und sechs Monaten
Gefängnis verurteilte, ist ein lehrreiches

Beispiel für den Zustand der
Justiz in der Weimarer Republik. Kreiser

hatte in einem Artikel auf die
Tatsache aufmerksam gemacht, dass — am
Parlament des Reichstags vorbei —

unter anderem am Aufbau einer
Luftwaffe gearbeitet wurde. Ossietzky



HINWEISE 873

wurde verurteilt als Herausgeber, der
die Verantwortung für das trug, was in
seiner Zeitschrift erschien. Man
beschuldigte ihn des Landesverrats,
obgleich Kreisers Artikel weiter nichts
als die Aufdeckung eines Übergriffs
des Kriegsministeriums war. Die
Dokumentation belegt in den kontroversen
Stimmen zum Urteü, in den Kundgebungen

für und gegen Ossietzky und in
der unverhohlenen Präsenz der Nazis
die Phase der Agonie einer Republik,
die lange schon krank war. Und in den
persönlichen Dokumenten, vorweg den
Briefen aus dem Tegeler Gefängnis an
seine Frau, ersteht das Bild des

Unbeugsamen, der nach der
Machtübernahme Hitlers, als er eben wieder
in Freiheit war, sofort wieder verhaftet
und ins KZ geworfen wurde. 1936
wurde ihm der Friedensnobelpreis
zugesprochen.

Zur Deutungsgeschichte des Berges

Das polnische Original erschien
1974: «Die Wüdnis. Zur Deutungsgeschichte

des Berges in der europäischen

Neuzeit» heisst der vollständige
Titel des nun von Theo Mechtenberg
übersetzten Buches, dessen Verfasser,
Jacek Wozniakowski, an der Universität

Lublin moderne Kunstgeschichte
lehrt. Der Berg als Motiv in der Kunst,
das ist sem Ausgangspunkt. Zugleich
aber wird in der Beschäftigung damit
sichtbar, wie unterschiedlich unser
«Hinblick» auf den Berg ist, wie wir ihn
«klassisch», in Licht gekleidet, pittoresk

und romantisch, im schrecklichen
Zauber der WUdheit sehen können.
Das Werk ist mit einem umfangreichen
BUdteil ausgestattet. Versteht sich, dass
im Text selbst der Schweiz gebührend
Rechnung getragen wird. Nicht nur

Albrecht von HaUer kommt ja in der
Deutungsgeschichte der Alpen ein
wichtiger Platz zu. Für Wozniakowskis
Forschungsgegenstand ist die Schweiz

geradezu ein Bezugspunkt (Suhrkamp
Verlag, Frankfurt am Main 1987).

«Staat und Gesellschaft»

1987 ist im Universitätsverlag Freiburg

(Schweiz) die Festschrift «Staat
und Gesellschaft» zum 70. Geburtstag
von Leo Schürmann erschienen, ein
umfangreiches und inhaltsreiches
Buch, für dessen Herausgabe Detlev-
Christian Dicke und Thomas Fleiner-
Gerster zeichnen, die beiden Inhaber
der deutschsprachigen öffentlich-
rechtüchen Lehrstühle an der Universität

Freiburg, an der der Jubilar während

dreissig Jahren als Titularprofessor

gewirkt hat. Man kann in einem
knappen Hinweis natürlich nicht
aufzählen, was da aUes über Staat und
Recht, Staat und Wirtschaft, Staat und
Medien, Staat und Planung an gewichtigen

Beiträgen zusammengekommen
ist. Unter den Autoren finden sich die
Ordinarien der juristischen und
volkswirtschaftlichen Fakultäten ebenso wie
alt Bundesrat Leon Schlumpf oder der
Direktor der Eidgenössischen
Finanzverwaltung. Die Bibliographie der
wissenschaftUchen und politischen
Publikationen des Jubilars im Anhang ist
umfangreich, und darunter ist eine

ganze Reihe von Aufsätzen verzeichnet,

die in den «Schweizer Monatsheften»

erschienen sind. Aus der FüUe des

Stoffs, der in diesem gewichtigen Band
angeboten wird, greifen wir den
grundlegenden Aufsatz von Kurt Eichenberger

als Beispiel heraus: «Beziehungen
zwischen Massenmedien und Demokratie»

ist sein Titel, und er zeigt in ein-



874 HINWEISE

prägsamen Formulierungen Wesentliches

auf. Weil sich durch die Entwicklung

der Schweiz zum komplexen
Kommunikationssystem Grundlegendes

verändert hat und im Dreieck
Politiker — Bürger — Medien alle drei Pole
in Bewegung geraten sind, lässt sich
nicht sagen, welcherart die
Demokratieausformungen sind, die auf uns
zukommen. Es wird Medienzwänge
geben, die Idee der Repräsentation
bleibt nicht unangefochten, der
Einbruch des Plebiszitären ist unverkennbar.

Als Dauerauftrag sieht der Verfasser

die Gewährleistung einer
hinreichenden fachlich-sachlichen und
persönlichen Qualität der Medienschaffenden,

die einerseits durch Konkurrenz,

anderseits durch ausreichende
Kontrollmöglichkeiten zu verbessern
wäre. Das Kapitel «Staat und Medien»
umfasst insgesamt acht Beiträge und
wird durch diesen grundsätzlichen
Aufsatz eingeleitet.

beladen mit Sendung. Dichter und
armes Schwein

Seinem Freund und Jugendgefährten
Werner Riegel hat Peter Rühmkorf

unter diesem Titel ein Gedächtnisbuch
gewidmet, dessen Substanz zum grössten

Teil aus den Arbeiten Riegels
besteht, aus Gedichten und Essays.
Rühmkorfs Einleitung umfasst etwas
mehr als zwanzig Seiten; sie ist ein
Glanzstück ihrer Gattung. Riegel starb
1956, mit einunddreissig Jahren.
Rühmkorf lernte ihn 1951 kennen.
Gemeinsam gaben sie die Zeitschrift
«Zwischen den Kriegen — Blätter
gegen die Zeit» heraus, ein Forum für
ihre Lyrik und immer auch für ihre
polemische, satirische Prosa voller
Widerstandsgeist. Die Einleitung

beschreibt, wie einer dem andern mit
Erstlingserfolgen imponierte. Riegel
hatte Verbindung zu Kasimir
Edschmid, Rühmkorf in Döblins
«Goldenem Tor» schon publiziert und
konnte bald auch auf freundliche Kontakte

zu Hans Henny Jahnn verweisen.
Riegel besass alle expressionistischen
Erstausgaben. Kurzum, hier bestand
ein Zweierteam, das abseits der ständig
wachsenden Bedeutung der «Gruppe
47», abseits der dominierenden
Strömungen der jungen Nachkriegsliteratur
seinen Weg suchte. Von eben diesem
Weg zeugen die Schriften und die
Gedichte Riegels, die Rühmkorf jetzt
herausgegeben hat. Die Freunde nannten

ihre Richtung «Finismus», und
darin ist sowohl Hohn und Spott auf
die Erfinder von «Ismen» wie das
bittere Lebensgefühl zu erkennen, dem
sie Ausdruck gaben. Riegel übrigens in
Gedichten, die eine hohe poetische
Tradition, eine strenge und kunstvolle
Form dem «Finismus» gefügig machen.
Der Bund enthält einen Bildteil:
Erinnerungsphotos und Dokumente (Haffmans

Verlag, Zürich 1988).

gredt u gschribe

In der Reihe «Lebendige Mundart»
ist unter diesem Titel im Verlag
Sauerländer, Aarau, als zweiter Band eine

Anthologie neuer Mundartliteratur
erschienen, die Christian Schmid-
Cadalbert und Barbara Traber
zusammengestellt haben. Schön daran ist,
dass da die verschiedensten Dialekte
zum Zuge kommen, dass ältere und
ganz junge, traditionelle und
mundartavantgardistische Texte (wenn der
Ausdruck erlaubt ist) nebeneinander
stehen und einen Begriff von der
Reichhaltigkeit der Klänge und Farben, des
Wortschatzes und der Formen geben.


	Das Buch

