
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 68 (1988)

Heft: 10

Artikel: Kulturschmerz als Erkenntnis-Chance? : Am Beispiel Hans Freyers

Autor: Papcke, Sven

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-164586

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-164586
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Sven Papcke

Kulturschmerz als Erkenntnis-Chance?

Am Beispiel Hans Freyers

Jede Epoche ist um ihre Herkunft bemüht, denn Konturen gewinnen die
eigenen Verhältnisse nur im Vergleich. Nicht zuletzt deswegen glaubt der
vielzitierte Zeitgeist bisweilen gern jenen «rückwärts gekehrten Propheten»,

von denen Friedrich Schlegel einstmals sprach. Wenn deutsches Erbe
zur Diskussion steht, hat die Mitwelt freilich mit vielen Widersprüchen zu
leben. So auch gerade wieder, suchen wir doch offenbar nach schmeichelhaften

Traditionen. Kaum verwunderlich also, dass unsere Vergangenheit
ein weiteres Mal auf dem Prüfstand steht, die Chronisten machen
Überstunden. Ungewiss bleibt vorerst noch, ob in neuer Sicht etwas Geläutertes
herauskommt. Oder ob mit Wiederaufgewärmtem zu rechnen ist. Die
«Historiker-Debatte» schien kürzlich im Schwange, allgemein die «Hypotheken

einer glücklich entmoralisierten Vergangenheit abzuschütteln», wie
Jürgen Habermas notierte. Solcher Versuch war zu erwarten, erlebte doch
das Dritte Reich in den letzten Jahren eine Art von magischer
Vergegenwärtigung, in der Bilder und Stimmungen immer ungenierter ins Kraut
schössen. Eine dramaturgische Koppelung von Entsetzen und Ergriffenheit

hat so etwas wie Schicksalsrührung ergeben, die angesichts der begangenen

Unsagbarkeiten peinlich ist. Ob sich solche Retusche durchsetzt, ist
noch nicht entschieden.

Die Hakenkreuzzeit war einfach zu klotzig, um vom kollektiven
Gedächtnis ohne Anleitung verdaut werden zu können. Unser Zeitgeist
durchlebt heftige Turbulenzen, weil die nachträgliche Verharmlosung
Bedenken auslöst. Entsprechend huldigen wir zur Zeit Widersprüchlichkeiten

aller Art, es ringen Neokonservatismus und grüne Linke,
Postmoderne und neue Metaphysik miteinander um Argumente. Es gibt aber
offensichtlich Komplexitätsgrenzen der Orientierung, und Reden wie etwa
die von der «Gnade einer späten Geburt» verraten Entlastungswünsche,
die menschlich vielleicht verständlich, moralisch-politisch jedoch zu seicht
sind.

Diese Deutungssuche bietet aber auch unverhoffte Sichtwinkel der
deutschen Geistesgeschichte. Nachdem die sechziger und siebziger Jahre
der Wiederaneignung linker Traditionen vorbehalten waren, bestimmt
momentan eine Reprise politisch eher (mit Ranke zu sprechen) «altgesinn-



822 KULTURSCHMERZ

ter» Autoren die Szene. Der allgemeinen Tendenzwende folgend, wird
recht viel Problematisches betrieben oder mit zweifelhaften Vorzeichen
versehen. Eine Sichtung der konservativen «Wacht am Nein» (Marquard)
ist demnach angeraten, schon um diesen Vörstellungsraum den selbsternannten

Erben streitig zu machen. Nur ein unbefangenes Durchforsten der
Vergangenheit kann Gehaltvolles in einer änderungsscheuen Denkhaltung
aufgreifen, ohne ihre pathologischen Züge zu verkennen. Das hat die
Ökologiebewegung schon lange wahrgenommen, in der gerade Fortschritts-
Vorbehalte grossen Anklang finden. Der industrielle Entwicklungsprozess
war weder logisch noch ethisch nachzuvollziehen. Die «freischwebende
Intelligenz» (Alfred Weber) beschrieb hierzulande schon seit dem Sturm
und Drang die Schattenseiten der Neuzeit. Dieser Intellekt übernahm folglich

eine Schlüsselrolle als Seismograph des immer schwierigeren Wechselspiels

von Emotionen und Sachwelt. Seine zumeist als Weltfremdheit oder
auch Wunschdenken geschmähte Kasuistik war als Schadenswarnung
wichtig, und sie war darum keineswegs immer blinder Antimodernismus.
Dennoch rührte dieser zivilisations-kritische Klarblick zumeist aus politischer

Einfalt her, gleichermassen wie der moderne Irrationalismus, der seit
Herder vornehmlich im deutschen Sprachraum entstanden ist. In diesem
Umfeld sind viele falsche Antworten zu hören, aber immerhin auf richtig
gestellte Fragen, denen sich die intellektuelle Neugierde lange, vielleicht
allzu lange verweigerte, weil sie Sachzwang mit Fortschritt verwechselte.

Der Fall Hans Freyer

Um einen rechten Meisterdenker der Weimarer Kulturkritik herauszugreifen:

Auch Hans Freyer (1887—1969) erfährt gegenwärtig solche
Wiederbeachtung '. Sein Werk bietet nicht den schlechtesten Einstieg in die
Überraschungen der deutschen Kulturkritik. «Hans Freyer war im wesentlichen

dafür verantwortlich, dass in der deutschen Soziologie der Gegenwart
die Bewältigung der Vergangenheit nicht in dem Masse eingetreten ist, wie es

wünschenswert gewesen wäre.» Im führenden Blatt der sozialwissenschaftlichen

Zunft — der «Kölner Zeitschrift für Soziologie und Sozialpsychologie»

— veröffentlichte René König Mitte 1969 einen kritischen Nachruf
auf seinen im Januar verstorbenen Münsterischen Fachkollegen. König
klagte aber noch härter an: Unausstehlich wirke das «charakterlose
Schwanken» dieses Werkes, das «vom deutschen Oberlehrer mit Wonne
verschlungen» worden sei. Mit grossem sprachlichen Aufwand habe
Freyer eine Ethoswissenschaft an die Stelle einer zeitgemässen Logoswissenschaft

setzen wollen, nur sei das Ethos dabei auf der Strecke geblieben,
so hiess es in dem Nachruf weiter. Königs Beitrag erregte damals Befrem-



KULTURSCHMERZ 823

den, nicht nur weil er sich eines Toten annahm. Der so derb Angegriffene
war immerhin nicht irgendwer gewesen. Freyer galt vielmehr seit
Jahrzehnten als ein angesehener Sozialwissenschaftler, der auch der breiten
Öffentlichkeit durch populäre Schriften über das Befinden in der
Industriemoderne geradezu bekannt war. Wodurch hatte er bei seinem Kölner
Kollegen solche Empörung ausgelöst? Blicken wir einmal zurück.

Deutsche Soziologie

Man schreibt den 5. Januar 1934. An diesem Freitagmorgen versammelt

sich in Jena eine Gruppe von Sozialwissenschaftlern zu einer
Gründungs-Versammlung, die sich als «Deutsche Soziologie» gegen das
bisherige Wirken ihrer Disziplin absetzen will. Um auf der Grundlage des

«Gemeinschaftsdienstes», des «Rassewertes» und der «Systemfeind-
Analyse» den Braunhemden die Nützlichkeit von soziologischer
Problemerhellung darzutun, bietet man dem Regime vorbehaltlos die Mitarbeit an,
wie es wenig später im «Völkischen Beobachter» nachzulesen ist. Seit bald
einem Jahr herrschen in Berlin die neuen Herren, die inzwischen gemäss
ihren Ankündigungen mit eiserner Faust das Unterste zuoberst gekehrt
haben. In erstaunlich kurzer Frist ist der ganze Staat polizeilich durchgeknetet,

das deutsche Organisationstalent tobt sich aus in einem Exzess der
Zentralisierung, Erfassung, Vernetzung und Kontrollverdichtung, der
seinesgleichen in der politischen Geschichte sucht. Über 200 Gesetze allein
im ersten Herrschaftsjahr, ein beachtlicher Energieausstoss! In diesem
Klima, unter aussergewöhnlichen Bedingungen also, scheint auch die
Stunde einer anderen Soziologie zu schlagen. Hat denn der Umbruch von
1933 als Entwurf einer Voll-Gleichschaltung nicht riesige Ordnungsprobleme

aufgeworfen?
Die Jenaer Runde wollte um jeden Preis Praxischancen ergattern. Sie

pries darum nicht nur lauthals die Abschaffung der Res publica. Es galt
den «Deutschen Soziologen» geradezu als historisches Glück, dass jedermann

zum Spielball des Führers geworden war. Der Leipziger
Kultursoziologe Hans Freyer, Wegweiser solch zeitgemässer Sozialwissenschaft
und gleichzeitig zum Haupt der «Deutschen Gesellschaft für Soziologie»
(DGS) bestellt, befürwortete die Personalisierung der Politik ausdrücklich:
«Ein Volk ohne Führer läuft gleichsam breit; höchstens dass es sich in Stunden

der äussersten Gefahr zu einer heroischen Anstrengung aufrafft. Nur
durch das konkrete Dasein des Führers wird auf die Dauer dieses breite,
stumme, vielgliedrige Wesen zu politischem Volk integriert.» Die solcher-
massen ideologisch-verkürzte Soziologie verbot sich jede Analyse der
herrschenden Verhältnisse und ihrer Herrenmenschenallüren. Das Fach



824 KULTURSCHMERZ

wollte in den Worten Freyers «praktisch» sein, indem es die erhoffte
«Volkwerdung» (Freyer) unterstützte. Gleichwohl fand dieses Angebot
nicht das erhoffte Wohlgefallen, und als ob Freyer das geahnt habe, ist er
auf dem Treffen in Jena gar nicht erst erschienen, er liess im weiteren auch
die DGS einschlafen. Die neuen Herren signalisierten Desinteresse an
soziologischer Rechtfertigung, ihnen war solche Volksmythologie viel zu
abstrakt, sie hatten viel bodenständigere Herrschaftssorgen. Das Regime
definierte den Geschichtsverlauf ohnehin selbst, von Fall zu Fall mit
Gewalt. Es brauchte somit überhaupt keine eigenständige Sozialreflexion,
wie Freyer noch hoffte, seine Visionen einer wirklichen Gemeinschaft zu
pflegen. Darin bestand die folgenschwere Blickverzerrung der damaligen
Intelligenzmehrheit: Man hoffte auf einen politischen Erlöser aus den
deutschen Beschwernissen, malte sich diesen weltfern in den schönsten
Farben aus und unterliess es, beizeiten Idee und Wirklichkeit anzugleichen.

Auch willfährige Leute wie Hans Freyer sahen sich bald an den Rand
des wissenschaftlichen Geschehens gedrängt, die erhoffte «Stunde der
Soziologie» (Eschmann) erwies sich als Ende ihrer freien Betätigung, das
Fach fand nur noch Verwendung als Sozialtechnologie.

René König ging es 1969 aber nicht nur um die Borniertheiten der
Fachgeschichte, wenn er Hans Freyer angriff, obschon in seinem Buch
über die «Soziologie in Deutschland» (München 1987) das ideologische
Versagen so vieler Hochschullehrer gegenüber dem Nationalsozialismus
noch einmal in das Zentrum der Aufmerksamkeit rückte. König sprach
damals vor allem den Neuanfang nach dem braunen Desaster an. Er hatte
jenen «Bürgerkrieg in der Soziologie» im Auge, der laut Günther Ipsen
bald nach Kriegsende zwischen «Reichssoziologen» und Remigranten —

König selbst hatte 1937 das Exil gewählt — in der westdeutschen Soziologie

ausbrach. Zu klären war die Frage, wie man mit der Vergangenheit des
Faches, aber auch mit der deutschen Fehlentwicklung im allgemeinen
umzugehen hatte. Dazu wäre ein Wissensgebiet wie die Soziologie, die
angeblich «kein Ausweichen vor den brennenden Fragen der Zeit»
(Freyer) duldete, als Werkzeug der Gegenwartsanalyse besonders aufgerufen

gewesen. In den Augen der Exulanten hatten sich die Soziologen im
Reich nach der «Machtergreifung» jämmerlich angepasst. Um so schlimmer,

dass diese es nach 1945 keineswegs für nötig hielten, ihren Sündenfall
aufzuarbeiten, nun, da sie wieder frei reden konnten. Auch Hans Freyer
bildete darin keine Ausnahme, obschon gerade seine Elogen auf Mythos
und Führerschaft der Klärung bedurft hätten.

Dennoch wurde König dem Gesamtwerk Freyers nicht gerecht. Überdies

unterliess er es, dessen Entgleisungen vor dem Hintergrund der
allgemeinen Anfälligkeit des deutschen Bildungsbürgertums für die politische

Romantik — ja auch für die Gegenaufklärung — zu sehen, etwa als



KULTURSCHMERZ 825

Folge einer grossen Empfindsamkeit der hiesigen Ideengeschichte für die
Zumutungen der Moderne. Georg Lukacs hat in seiner «Zerstörung der
Vernunft» (1954) fast die gesamte jüngere Geistesgeschichte Deutschlands
der übertriebenen Rührseligkeit bezichtigt. Mit Adornos Bemerkungen
über Lukâcs aus den «Noten zur Literatur» wäre auch Freyer in Schutz zu
nehmen. Denn — so Adorno — in jenen irrationalistischen Strömungen,
denen sich auch Freyer verpflichtet wusste, «sträubte sich der Gedanke.
doch auch gegen ebenjene Verdinglichung von Dasein und Denken», die
dem Individuum den Atem zu nehmen droht.

Ideentradition

«Wir denken uns, dass in jedem Dickicht und aufjedem Pflaster alles, was
wesentlich am Menschen ist, auch zum Ausdruck kommt, und dass insbe-
sonderheit dies beides: das Gemeinschaftsgefühl der blutgleichen Herde und
die herrschaftliche Spannung zwischen Untertan und Überwinder von Urzeiten

her rege ist, wo zwei oder drei zusammen sind in irgendeines Gottes
Namen.»

Das klingt nach einem angestaubten Lehrbuch der Sozialbiologie, trotz
der archaischen Sprache vielleicht auch nach post-histoire, die der «Ver-
kopfung» (Mewes) der Neuzeit entkommen möchte, zurück an die klaren
Quellen einfacher Tatbestände und starker Gefühle. Immerhin spricht hier
mit Hans Freyer ein Vordenker der deutschen Kulturkritik. Obwohl seit
den Tagen Hegels in einen sozialkritischen und einen eher konservativen
Ideenstrang geteilt, blieben sich Links- wie Rechts-Hegelianer einig in der
Entschiedenheit, über ihre Gegenwart zu Gericht zu sitzen. Der Leipziger
Kultursoziologe Hans Freyer zählte seit den zwanziger Jahren zu den
einflussreichen Stimmen in diesem Themenkreis. Freilich steht er für eine
besondere Variante der Zivilisationskritik, die auch in seiner kulturphilosophischen

Schrift «Prometheus» von 1923 anklingt, aus dem das obige
Lob von Gemeinschaft und Herrschaft stammt. Alle frühen Arbeiten
Freyers kreisen dabei um Gegenstand und Aussage seiner ersten selbständigen

Publikation über die «Grundlegung einer Ethik des bewussten
Lebens», die 1918 unter dem Titel «Antäus» in Jena herauskam: Deren
Einwände gegen die Werthaltungen ihrer Zeit waren als romantischer
Wegweiser für die Jugendbewegung gedacht, der Freyer sich verbunden
fühlte. Diese mehr politischen Schriften wurden von Eugen Diederichs
verlegt, einem der Förderer der politischen Jugendkultur. Demgegenüber
erschienen Freyers eher wissenschaftlichen Arbeiten bei Teubner, zum
Beispiel seine einflussreiche «Theorie des objektiven Geistes» (1923), die
Freyer seinerzeit in Deutschland als einen Autor bekanntmachte, der nicht



826 KULTURSCHMERZ

nur den Prozess der Verfestigung von epochalen Kulturinhalten zu
beschreiben vermochte, sondern der zugleich auch den Zwang zur
Kulturschöpfung, den die Moderne ausübt, als wertstiftend begriff. Aus dieser an
Nietzsche gemahnenden Spannung von Vergehen, Sein und Werden
bezieht Freyer seine Denkimpulse, und zwar mit einer Auslegungs-
Schärfe, die — bei aller inhaltlichen Fragwürdigkeit — an Tiefgang
ihresgleichen sucht.

In der Auslegung von Freyer bestehen zwischen den Kulturschöpfungen
der Vergangenheit und den Verwicklungen der Gegenwart «unterirdische
Verbindungslinien», schon deswegen, weil letztere durchaus als Folge
vorheriger Lösungen verstanden werden können, die mehr Schwierigkeiten
aufgeworfen als erledigt haben. Derartige Verbindungslinien lassen sich
aber auch im Werk von Freyer selbst ausmachen! Zwischen seinem schon
durch das andere Verlagshaus ausgewiesenen wissenschaftlichen Werk
und dem Strom seiner eher populären Veröffentlichungen zu politischen
oder auch sozial-ethischen Alltagsfragen gibt es ein enges Austauschverhältnis.

Sogar der häufig bemängelte, gleichwohl aber eigentümlich
reizvolle, geradezu dithyrambische Stil seiner Schriften vermittelt zwischen
den verschiedenen Ebenen seiner Aussagen. Durch das Werk von Freyer
zieht sich ein gestalterischer Impuls, der jenem Grundgefühl des Epochenwandels

in der deutschen Jugendbewegung zu verdanken ist. Dieser
Aufbruch selbst war ja — als Generationenkonflikt — Ausdruck elementaren
Unbehagens: Das Alte wirkte abgewirtschaftet, aber gab es Alternativen?
Inhaltlich befassen sich Freyers Schriften genau mit dieser Zerreissprobe
von Nicht-Mehr und Noch-Nicht, die auch Ernst Bloch behandelt.

Auf dem Boden des jugendbewegten Naturverständnisses und eines
bündischen Gemeinschaftsgefühls sucht er Antworten auf Fragen des
nonkonformistischen Zeitgeistes, der voller Unsicherheit gegenüber
liebgewonnenen Traditionen zwischen Verweigerung, Lebensekel und der
Furcht verharrt, am Ende doch von der Welt der Erwachsenen vereinnahmt

zu werden. Als Fürsprecher des Engagements hat Freyer die
Hingabe an einen sinnvollen Fortschritt gepredigt. Die seinerzeit modische
Grundkategorie des «ungeteilten Lebens» scheint in seiner Auslegung ihre
vitalistische Unscharfe zu verlieren, weil Freyer sie durch ihre Bindung an
das gesellschaftliche Geschehen «den Wolken persönlich-romantischer
Ideale» entreisst. Es fragt sich allerdings, ob sein Aufruf zur bündischen
Einordnung mit seiner Gegenwarts-Analyse zu vereinen war. Oder anders:
Welcher Zeitströmung soll man sich jeweils anvertrauen, welche ist die
modernste? Welche die gedeihlichste? Eines jedenfalls scheint für Freyer
unabweisbar gewesen zu sein, dass nämlich die Zeiten der Beschaulichkeit
für die Intelligenz endgültig vorbei waren, angesichts der aufgerührten Zeiten

sowie der spätestens mit dem Weltkrieg ersichtlichen Flüchtigkeit



KULTURSCHMERZ 827

Die Ideologisierung des Denkens in den zwanziger Jahren ist am Ende so weit
getrieben, dass die Ideologien austauschbar werden. Im Jahre 1929 erscheint Siegfried
Landshuts «Kritik der Soziologie» und 1930 Hans Freyers «Soziologie als Wirklichkeitswissenschaft».

Beide führen sie den Marxschen Ansatz der Gesellschaftskritik radikal
durch, ebenso den Übergang von der Hegeischen Idealdialektik zur klassenkämpferischen

Realdialektik von Marx. Beide kämpfen sie gleichermassen gegen die Tradition
des Rationalismus (und damit gegen Max Weber). Der einzige Unterschied zwischen
beiden liegt darin, dass für Landshut die Menschenrechte ein unabdingbares Postulat
sind, während sie für Freyer, wie es in der «Revolution von Rechts» mit so erfreulicher
Klarheit heisst, sich auflösen «in halben Zugeständnissen und fadenscheinigen Theorien

von Arbeitsgemeinschaft und wirtschaftlicher Demokratie». Für ihn und alle
seinesgleichen sind die Ideen von 1789 und von 1918 nur «sogenannte Demokratie», die in
dem anderen erwähnten Buche in einem völkisch-staatlichen Nationalismus aufgehoben

wird. Genau wie die sozialistische Revolution von einer analytischen Idee zu einer

puren Angelegenheit politischer Pragmatik wurde, geschieht es auch hier. Am Ende
steht die politische Aktion. Deutlich heisst es bei Freyer: «Wahres Wollen fundiert wahre
Erkenntnis» Marxisten und Revolutionäre von Rechts sind sich heute einig in der
resignativen Kulturkritik, die bei ihnen den revolutionären Aufschwung wie die Analytik

ersetzt hat Diese resignative Kulturkritik geht keinen Schritt über das Gewesene

hinaus, weshalb in gewisser Weise die zwanziger Jahre heute noch lebendig sind wie
ehedem und eine Teil der unbewältigten Vergangenheit Deutschlands darstellen.»

Aus: René König, Soziologie in Deutschland, Hanser Verlag München 1987.

überkommener Werte, mithin der Überständigkeit liebgewonnener Illusionen

des Besitz- und Bildungsbürgertums. Keiner konnte mehr beiseite
stehen, die Veränderungen betrafen jeden, auch gegen seinen Willen. Offen
bheb freilich, ob die Eliten die Erfordernisse des Wandels erkannten und
anerkannten. Bereits in seiner aufschlussreichen Habilitation über «Die
Bewertung der Wirtschaft im philosophischen Denken des 19. Jahrhunderts»

hatte Freyer 1921 daher gemahnt, dass man «seine Zeit nicht aus
ihrer Not rettet, indem man gebildet formuliert, was anständigen Menschen
wünschbar erscheint. Solcher Radikalismus in Goldschnitt ist nicht nur
praktisch fruchtlos, sondern auch gedanklich keine endgültige Lösung».

Bindungslust

Hans Freyer, der 1925 in Leipzig einen der ersten deutschen Lehrstühle
für Soziologie einnahm, rief keineswegs zu individuellem Aktivismus auf.
Er selbst hielt sich sein ganzes Leben hindurch parteipolitisch eher zurück
und verstand seine Rolle als Interpret gesellschaftlicher Prozesse. Diese
lassen sich freilich recht gegensätzlich deuten. Für Freyer verraten sie eine
Zeitenwende, die es zu verstehen gilt, um politisch richtig zu handeln. Mit
Blick auf den industriellen Wandel entwickelte Freyer einen struktursozio-



828 KULTURSCHMERZ

logischen Theorieansatz, der das Wertsystem des deutschen Idealismus in
der von Wilhelm Dilthey fortgeschriebenen Fassung zu überwinden sucht,
der er sich gleichwohl verpflichtet fühlt. Angesichts der entfesselten
Industrieära scheint ihm deren subjekt-philosophischer Hintergrund nicht länger

angemessen zu sein. Damit stand er nicht allein; auch der Marxismus,
dem Freyer unbefangen Anregungen entnommen hat, verabschiedete die
Individualität im Namen höherer Befindlichkeiten. Und auch die
zeitgenössische Politik der Rechten argumentierte im Geiste einer seit Ende des
18. Jahrhunderts pathetisch eingeforderten Gegenrenaissance.

Bei Freyer liegen die Dinge aber verwickelter. Das lässt sich seiner 1930
unter dem Titel «Soziologie als Wirklichkeitswissenschaft» veröffentlichten

Fachkritik entnehmen, selbst wenn im Rahmen dieser akademischen
Arbeit die politischen Töne eher verhalten geblieben sind. Freyer warf der
bisherigen Soziologie als «Logoswissenschaft» vor, sie hätte inzwischen
sowohl ihren Gegenwartsbezug als auch die Historizität ihres gesellschaftlichen

Untersuchungsgegenstandes aus den Augen verloren. In Wahrheit
wäre die Soziologie selbst ein Ausdruck sozialer Prozesse, und nur durch
die Erkenntnis ihrer Einbettung in die Jeweiligkeit bliebe sie fähig, der
Epoche als «Wirklichkeitswissenschaft» zu dienen. Soziologische Einsicht
bedeutete für Freyer existentielle Selbsterkenntnis der gesellschaftlichen
Einheiten, denen auch die Sozialforscher durch eine Willensbeziehung
angehören. Diese Gebilde seien aber von denen des «objektiven Geistes»
dadurch zu unterscheiden, dass sie nicht «abgesetzt», sondern «in Fluss
sind» und nur in einem «System des Nacheinander» auch verstanden werden

können. Freyer erinnerte daran, dass die Sozialwelt «ein über sich
hinausstrebendes Ganzes» darstelle. Diese Dynamik aber, so heisst es einmal,
«bedeutet, aufseine Substanz reduziert, reales Wollen realer Menschengruppen

in realen Situationen». Eine derartige Einschätzung bedingt, dass die
soziologische Erkenntnis vom sozialen Zugehörigkeitsgefühl des
Wissenschaftlers abhängt und eben nicht von seiner Unvoreingenommenheit im
Sinne jener seit Max Weber vom Fach verlangten Wertferne. Denn jeder
Strukturbegriff einer Gesellschaftsordnung setzt voraus, dass eine
bestimmte Absicht, «diese Sozialstruktur künftig umzubilden, ihr diese
oder jene Entwicklungsrichtung zu geben, als geschichtlich gültig gesetzt
oder anerkannt werde». Will sagen, ebenso wie eine «Notwendigkeit der
Entscheidung für eine bestimmte Willenslinie in bezug auf die gesellschaftliche

Entwicklung» unabweislich bestehe, so schaffe auch nur «wahres
Wollen wahre Erkenntnis».

Wer ängstlich abwägt, sagt gar nichts, hat Fontane geschrieben. Diesen
Vorwurf kann man Freyer nicht machen, dessen Theorie aus Einsicht in
die Wandelszwänge für das Handeln votiert, um die Dinge beeinflussen zu
können. Es fragt sich nur, wohin?



KULTURSCHMERZ 829

Mit seinem Plädoyer für unverbrauchte Willensziele übernahm Freyer
keineswegs die vorherrschende Gegenwartskritik, wie sie damals etwa bei
Carl Schmitt zu finden war, der in den aufgewühlten Zeitläuften nurmehr
auf den starken Staat setzen mochte. Demgegenüber blieb Freyer gelassen,
sein Ansatz gleicht eher den Vorstellungen von Ernst Jünger, der einer
neuen Abenteuerlichkeit das Wort redete. Mit Nietzsche wollte man lieber
an Vulkanen siedeln, alles andere sei so eintönig. Freyer griff bei seiner
Zustandskritik ebenso wie bei der Bestimmung kommender Gegebenheiten

im wesentlichen auf jugendbewegte Motive zurück, also auf das, was
die Franzosen als «deutschen Wagnerianismus» bezeichnen: Stichworte
wie Vermassung, Intellektualisierung, Bürokratisierung, Verstädterung
oder Isolierung beförderten Wunschbilder nach Ganzheit, Gemeinschaft,
Gefühlssättigung und Hingabe. Auf der Suche nach der idealen Sozialform
bot sich mittels der Kategorie des «Bundes» das Führertum an, das Freyer
überdies auch aus dem Charisma-Modell der deutschen Religionssoziologie

kannte. Die Ablehnung von trockenem Verwaltungsdenken schürte
politische Visionen, die Traditionelles neu anmischten: In einem Vaterland
ohne Parteien sollten sich nach einem gemeinschaftlichen Bauplan alle
Schichten auflösen.

«Ruf zur Tat»

Aus diesem Ziel leitete sich der «Ruf zur Tat» ab, mit allen Mitteln
solcher Formung der Volksgemeinschaft zu dienen. Unter der Hand und
keineswegs im Sinne der ursprünglichen Jugendbewegung, in der die Spannung

von Person und Gemeinschaft erhalten blieb, deutete Freyer die Freiheit

des einzelnen nun um. Sein politischer Ansatz wurde in einer Vielzahl
von Programmschriften niedergelegt, genannt seien hier nur Titel wie
«Revolution von rechts» aus dem Jahr 1931 oder seine Lobpreisung von
«Herrschaft und Planung» als den Zentralbegriffen der politischen Ethik,
die 1933 erschien. In Übereinstimmung mit einer willigen Öffnung gegenüber

der «völkischen Bewegung», die zu Ende der zwanziger Jahre an den
Universitäten zu beobachten war, hob Freyer die bündische Idee der
«Selbstentfaltung» auf. Alles Individuelle löste sich in einer chiliastischen
Verwirklichung des deutschen Volkstums durch einen Führer auf. Mit seiner

These vom «werdenden Volk» verabschiedete sich Freyer aus jeder
Wirklichkeits-Wissenschaftlichkeit und sprang kopfüber in die rechte Utopie.

Nicht nur bei ihm ersetzte die Volkskategorie die Sozialanalyse,
darüberhinaus überantwortete er auch alle Träume der Jugendbewegung von
Selbstbestimmung dem zwar willensintensiven, aber doch ausgesprochen
anti-individuellen und geistesfeindlichen sowie vor allem regelungs-fanati-



830 KULTURSCHMERZ

sehen Nationalsozialismus. Wie sehr Freyer in diesen Jahren jener «Partei
der Dummen» verfiel, wie John Stuart Mill einst die Gegenaufklärer
bezeichnete, das verdeutlicht eine Schrift über die Ethik des politischen
Volkes, die er 1935 unter dem Titel «Pallas Athene» herausbrachte. Der
ganze Fortschrittsglaube sei zur Karikatur seiner selbst geworden, heisst
es dort abschliessend, wohingegen der Nihilismus frei nach «Nur durch das
Nichts hindurch geht der Weg zum Anfang!» mit der «Machtergreifung»
recht behalten habe.

Entfremdung

In ihrer bedeutenden Studie über den Totalitarismus aus dem Jahr 1951
hat Hannah Arendt immerhin aufgewiesen, dass die «geistige und künstlerische

Elite», «die sich in so betrübend grosser Zahl. habe verleiten lassen»,
de facto doch ohne Einfluss auf die Politik des Tausendjährigen Reiches
geblieben sei. Damit sollen beileibe nicht all jene Bekenntnisse zum «braunen

Jakobinismus» (Ottwalt) verharmlost werden, die 1933 zu verzeichnen
waren. Sie reichten von Verleugnung und Überanpassung bis zu irrationalen

Versuchen einer Flucht der Intellektuellen aus der Intelligenz und
verraten einiges über die Neurosen dieses Standes. «Ein Intellektueller, der
sich an die Herrenkaste heranmacht», so Heinrich Mann schon 1910,
«begeht Verrat am Geist». Folglich haben die Schöpfer von zwielichtigem
Gedankengut durchaus auch die Verantwortung für ihr Werk zu tragen,
denn es gibt keine unschuldigen Theorien. An der Wiege und am Sarg
jeder Idee, so liesse sich mit Bertolt Brecht sagen, sitzt stets die Praxis. Mit
der Anklage solcher Geistesfrüchte allein freilich ist man dem Verständnis,
warum sie geschrieben wurden, kaum nähergerückt. Dass kluge Köpfe wie
Freyer derart mythoman werden konnten, vermag vielleicht eine soziologische

Bestandsaufnahme jener Jahre zu klären.
Vergleichbare Studien sind schon in der Weimarer Republik vorgelegt

worden. So analysierte Hellmuth Plessner 1924 unter dem Titel «Grenzen
der Gemeinschaft» den damaligen Ideenradikalismus, lobte freilich
«Freyers Objektivismus» noch ausdrücklich. Fünf Jahre später führte der
Frankfurter Sozialwissenschaftler Karl Mannheim mit seiner Schrift
«Ideologie und Utopie» den Nachweis der Sozialgebundenheit des Wissens

überhaupt.
Doch schon bei der Eingrenzung einer Bezugsgruppe besteht Uneinigkeit.

Was Intellektuelle sind, darüber lässt sich trefflich streiten. Als Utopisten,

Künstler, Wissenschaftler, Fachleute oder auch Politiker suchten sie
Einfluss auf ihre Epoche zu gewinnen, mit der sie gleichzeitig oft auch —
anders als ihre weniger feinnervigen Mitbürger — besondere Mühe hatten.



KULTURSCHMERZ 831

Im Rückblick erweisen sich mithin typische Rollenschwierigkeiten der
Geistesarbeit. Bewahrten die «Kopflanger» (Brecht) ihre durch geschulte
Wahrnehmungs- und Verarbeitungskapazität erzeugte Skepsis, so wurden
sie zu den Entfremdeten par excellence. Ihre Dienste werden zwar immer
dringender gebraucht, selten jedoch gebührend anerkannt.

Mit der Ausbreitung einer städtischen Profankultur bildeten sich

Marktbedingungen für jederlei Denkprodukte heraus. Eine neue
Sozialschicht entstand, die davon lebte, die Bedürfnisse und Stimmungen des

Alltags zu artikulieren. Gleichzeitig stieg die Nachfrage nach Sinn
ununterbrochen, denn durch den Zerfall überkommener Normen wurden ständig
Um- oder Neuinterpretationen der Lebenswelt fällig. Während aber
Leistungen der Intelligenz als Wissenschaft, Expertise, Information, Orientierung

oder ähnliches mehr mit Hochachtung bedacht wurden, verdächtigte
man die mäkelnden Zaungäste am «Projekt Moderne» wegen ihrer
distanzierten Denkungsart der Arroganz. Keineswegs erst, seit Napoleon sich
über die von ihm als «idéologues» beschimpften — und entsprechend
verfolgten — Intellektuellen ereiferte, war das Verhältnis von Macht und Geist
gereizt. Seither verstand sich «der Intellektuelle» als kritische Potenz, der
um seiner Einsichtsfähigkeit willen Rollendistanz zu den Weltläuften wahren

wollte.

Sonderbewusstsein

«Es gibt in der Soziologie einen deutschen Typus des Denkens und eine
deutsche Linie der Entwicklung», heisst es zeitgenössisch eingefärbt in
einem Artikel von Hans Freyer aus dem Jahr 1936, «eine deutsche
Problemstellung und eine deutsche Systembildung». Er hatte immerhin schon
früher auf Sonderwege der deutschen Bildungsgeschichte aufmerksam
gemacht. Unter Verweis auf die Wirkungsgeschichte Hegels konnte Freyer
zeigen, dass nur in Deutschland die Soziologie als Geschichtsphilosophie
entstand, eben weil sie nicht als Weltverwaltung eingesetzt wurde. Das
machte ihre Schwäche, ihre Neigung zur Metaphysik und zum weltfernen
Radikalismus aus. Hieraus ergab sich aber auch ihre Trennschärfe, weü
solche Distanz es erlaubte, die bürgerliche Gesellschaft ohne vorschnelle
Parteilichkeit als soziale Konstellation zu betrachten, deren Problemlagen
von wechselnden Bedingungsfaktoren abhängig waren. Damit blieb das
Sozialdenken offen für Alternativen. Es richtete sich nicht als
nationalökonomische Rechtfertigungslehre ein, konnte es angesichts seiner politischen

Randstellung auch gar nicht. Vielmehr pendelte es zwischen
Überanpassung und völliger Machtablehnung hin und her und unterschied sich
darin gründlich vom soziologischen Denken im westlichen Milieu. Der



832 KULTURSCHMERZ

politische Preis dafür war fast zu hoch, die Anfälligkeit des hiesigen Geistes

für den politischen Dilettantismus ist immer erschreckend gewesen.
Das naive Einstimmen in die «Ideen von 1914» ist ebenso beispiellos wie
der Flirt freudig erregter Akademiker mit der braunen Gegenaufklärung
schon in den zwanziger Jahren. Zugleich aber findet sich östlich des
Rheins im deutschsprachigen Mitteleuropa spätestens seit Beginn des
19. Jahrhunderts eine vieldimensionale Durchleuchtung der Fabrikepoche.

Und diese Analyse hat der Gegenwart durch ihr Festhalten am
menschlichen Mass überhaupt erst so etwas wie eine Zukunftswarnung
vorzubuchstabieren vermocht. Warum suchte aber das gedankliche Paroli
periodisch die «Unübersichtlichkeit», um mit Habermas zu reden, statt
Aufklärung und Reformen? Das scheint auch ein hausgemachtes Übel zu
sein.

Kultlirpessimismus

Wenn mithin die deutsche Geschichte in der Industrieära gleichermassen
als intellektuelle Epochenkritik wie als Epochenkritik an den Intellektuellen

aufzuarbeiten ist, dann deutet das auch auf Versuchungen der
Randständigkeit hin, denen sich diese Gruppe ausgesetzt sah. So war man
besonders anfällig für alle Zugehörigkeitsduseleien etwa einer «Kuhstallwärme

der Gemeinschaft», wie sich der Soziologe Theodor Geiger
ausdrückte. Ausserdem ist ja sprichwörtlich, dass diejenigen, die sich vom
Kopfzerbrechen ernähren, nicht immer mit beiden Beinen auf dem Boden
der Tatsachen stehen. Kaum verwunderlich, denn im Sinne jenes Ausspruches

von Nietzsche, wonach «wir nur durch Illusionen leben», sind diejenigen

Personen, die allein auf intellektuelle Weltwahrnehmungen setzen,
solchem Illusionismus auch besonders ausgeliefert, ist er doch ihr Lebens-
elexier.

Im Verlauf der neuzeitlichen Entzauberung der Welt, wie Max Weber
den Wandel nannte, also auch in Verfolg der Säkularisierung undEntfremdung

durch die Sachzwänge der Umwelt, wächst der Bedarf an Gefühlswerten,

besteht ein Heisshunger nach Sinn, der aber nicht mehr der Tradition

zu entnehmen ist, sondern dem Neuen abgelauscht werden muss. Wer
anders kommt für diese Suche in Frage als die Intellektuellen? Sie stehen
mithin vor der heiklen Aufgabe, die Moderne als Fortschritt verteidigen
und doch zugleich bedenken zu müssen, dass sie eine Gefahr darstellt, weil
sie zu einem allgemeinen Verlust von Erfahrung, Natürlichkeit, Gefühl
oder auch Sinnfälligkeit führt, wobei niemand mehr weiss, worauf alles
hinauslaufen soll.



KULTURSCHMERZ 833

Damit aber ist ein altes Thema der Kulturkritik angeschnitten, und diese
selbst entspricht als philosophische Spielart einer spezifisch deutschen
Denkhaltung. Da die geistigen Schichten hierzulande durch besondere
Hemmnisse, etwa durch die Kleinstaaterei, jahrhundertelang von der
Zustandsverantwortung ausgeschlossen waren, blieb ihnen im Gegensatz
zur Intelligenz in der westlichen Zivilisation jede (soll man sagen) Bonhomie

eher fremd. Ihnen fiel aber auch nicht die Aufgabe zu, Übereinstimmung

zu fördern, sie konnten, um Beachtung zu finden, nur Einwände
erheben. Vornehmlich hierzulande wurden philosophisch gefärbte
Auswege aus der seit der Romantik geäusserten Rationalisierungsfurcht
gesucht. Auch Hans Freyer entwarf Lösungswege, noch in seinen nach
dem Zweiten Weltkrieg erschienenen Schriften. So veröffentlichte er 1948
eine umfängliche «Weltgeschichte Europas», der es darum zu tun war,
tatsächlich so etwas wie eine «Europäität» aufzuspüren, die mehr wäre als die
Addition der Nationalgefühle auf dem Alten Kontinent. Vor allem aber
gab Freyer 1955 mit der Schilderung des Aufkommens von «sekundären
Systemen» in seiner «Theorie des gegenwärtigen Zeitalters» einem
Deutungsmodell der Moderne eine zeitgemässe Form, das die Industrialisierung

als den kritischen Entwicklungssprung der Menschheit ansah. Hat
sich seither doch «zwischen den Menschen und die eigentlichen Zwecke
seines Lebens ein riesenhafter und selbstherrlicher Komplex von Mitteln
mit eigener Wachstumstendenz eingeschoben», so dass sich die Frage
stellt, «ob ein solcher Apparat überhaupt noch beherrschbar ist»? Das war
kein fortschrittsfeindlicher Kulturpessimismus, wenn Freyer nachdrücklich

auf die zunehmende Verlassenheit des Menschen als Folge seiner
Verdrängung aus gewachsenen Räumen, Bindungen, Gewohnheiten und
Selbstbildern hinwies. Hier geriet vielmehr der Kulturschmerz an der
Moderne zur Kostenbeschreibung, um dadurch vielleicht den Schutz von
Mensch und Natur anzuregen und dem Ärgsten zu begegnen. Wenn man
so will, haben in unseren Tagen erst die «Grünen» sich daran gemacht, solche

Bestandeswahrung, wie Freyer sie forderte, auch politisch ernst zu
nehmen.

•Vgl. neben Freyer-Studien u.a. von W. Goldschmidt /W.H.Hund (1983), H.Linde
(1981), J.Z.Muller (1987), W.v.Treeck (1985), E.Uener (1981) auch die Neueditionen
Freyerscher Schriften: «Preussentum und Aufklärung und andere Studien zu Ethik und Politik»,

Weinheim 1986; «Machiavelli», Weinheim 1986; «Herrschaft und Planung, Aufsätze
zur politischen Soziologie», Weinheim 1987.


	Kulturschmerz als Erkenntnis-Chance? : Am Beispiel Hans Freyers

