
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 68 (1988)

Heft: 9

Artikel: Hans Urs von Balthasar oder das kurze Gedächtnis der Schweizer
Katholiken

Autor: Conzemius, Victor

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-164584

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-164584
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Victor Conzemius

Hans Urs von Balthasar oder
Das kurze Gedächtnis der Schweizer
Katholiken

«Nirgends ist ein Prophet ohne Ehren als in seiner Vaterstadt und im eigenen

Hause» (Mt 1357). Hat dieser zum geflügelten Wort avancierte
Ausspruch des Evangelisten für den am 27. Juni in Basel verstorbenen Schweizer

Theologen Geltung? Sicher nicht, wenn die Trauerfeier in der Luzerner

Hofkirche Massstab ist. Der gesamte schweizerische Episkopat,
Vertreter städtischer und staatlicher Stellen sowie Menschen aus allen
Volksschichten nahmen daran teil. Doch Trauerfeiern, Blumengebinde und
Grabreden sind kein Gradmesser für die tatsächliche Einschätzung einer
Persönlichkeit. Balthasar, der kurz vor seinem Tode zum Kardinal ernannt
worden war, kam es vor, als sei er vom Papst «ausgebuddelt» worden.

Das zeichnete sich unmissverständlich bereits am 29. Mai ab, als
überraschend seine Berufung ins Kardinalskollegium bekannt wurde. Die
Tagesschau des Schweizer Fernsehens stellte ihn lapidar vor als denjenigen,

der 1985 für Aufregung sorgte, als er erklärt habe, Hans Küng und
Leonhard Boff seien keine Christen mehr: Eine Aussage, die Balthasar
nicht gemacht hatte. Die Reaktionen in der katholischen und in der
Innerschweizer Presse waren, von wenigen Ausnahmen abgesehen, süss-

säuerlich; die Berichte über die Trauerfeier hingegen breit aufgezogen. In
den «Luzerner Neuesten Nachrichten» räusperte sich zum Zeitpunkt der
Ernennung ein Redaktor missfällig, dass weder Helder Camara von Recife
noch Erzbischof Denis Hurley von Durban zu Kardinälen ernannt worden
seien, hingegen dem Verfasser eines so abseitigen Produkts wie einer
theologischen Ästhetik die Ehre zuteil geworden sei.

Liberale Zeitungen, die eine Würdigung des Lebenswerkes des
neuernannten Kardinals wünschten, wurden von Reformierten besser bedient
als von katholischen Theologen, die auf Anfrage sich einem solchen
Ansinnen entzogen. In seinem Nachruf im «Tages-Anzeiger» ging Gonsalv
Mainberger inquisitorisch mit Balthasar ins Gericht; er mass ihn an neueren

deutschen Professoren wie Reinhard Koselleck und Hans Blumenberg,
die er nicht rezipiert habe, und klassierte ihn als völlig überholt, er sei «von
innen verglüht»; erleichtert wiederholten die «Luzerner Neuesten
Nachrichten» diese Todesbescheinigung. Eine Ausnahme bildete die Würdigung
des Zürcher Germanisten Alois Haas in der «Weltwoche», die das Cha-



754 HANS URS VON BALTHASAR

risma des geistlichen Schriftstellers in der unerhörten Spannweite seines
literarischen und theologischen Werkes beschrieb.

Für die Kühle und Distanziertheit, mit der die katholische Schweiz auf
Balthasars Ernennung zum Kardinal reagierte, könnte der Zeitpunkt eine
Erklärung liefern. Es war wohl der ungünstigste Moment für eine solche
Ehrung. Die Gemüter waren aufs höchste erregt durch die auf Einspruch
gestossene Bestellung des Churer Kanzlers Wolfgang Haas zum
Weihbischof von Chur mit Nachfolgerecht. So konnte die Ernennung von
Balthasar als unglücklicher Versuch einer Kompensation angesehen werden,
als eine Art Knochen, den Rom, in falscher Einschätzung der Lage, den
aufgebrachten Schweizer Katholiken zuwarf. Auch sonst gutmütige Katholiken

verstanden die Ehrung des ihnen kaum mehr bekannten, als «konservativ»

verschrieenen Basler Theologen nicht. Sie fragten sich, was ein
8 3j ähriger im Kardinalskollegium — ohnehin von der Papstwahl
ausgeschlossen — zu suchen habe, ja was er noch anstellen könne. Der Gedanke,
dass der Papst durch eine solche Ehrung ein theologisches Lebenswerk
auszeichnen wollte, das nicht nur im hinterwäldlerischen Polen, sondern
auf der ganzen Welt zunehmend rezipiert wurde, dieser Gedanke tauchte
kaum mehr auf. John Henry Newman (1801—90), der 1878 zum Kardinal
erhoben wurde — ebensosehr eine Ehrung des Kardinalskollegiums wie
eine Ehrung des geistlichen Schriftstellers —, wäre wohl eine Parallele
gewesen. Doch wer kennt noch Newman?

Berechtigte Zweifel sind angebracht, dass Balthasar bei einer günstigeren

Konstellation eine positivere Aufnahme gefunden hätte. Denn dafür
stand er seit dem Ende des Konzils auf der falschen Seite, konkret im
Lager der Konservativen, also in jenem Lager, das heutzutage von
fortschrittlichen Kräften in der Kirche — nicht gerade ein «biblischer Begriff»
— mit demjenigen des Bösen identifiziert wird. Dem ehedem «fortschrittlichen»

Bahnbrecher, Schleifer kirchlicher Bastionen und Wegbereiter des
Konzils haftete somit so etwas wie das Kainsmal des Abtrünnigen an.

Bevor wir auf die Beurteilung Balthasars im heutigen Schweizer
Katholizismus eingehen, wollen wir auf dem Hintergrund seines Lebens die
verschiedenen Facetten seines Lebenswerkes beleuchten. Hans Urs von
Balthasar entstammte einem Patriziergeschlecht der Stadt Luzern, dessen bisher

prominentestes Mitglied Joseph Anton Felix (1736—1810) als Vertreter

einer ausgeprägten Staatskirchenhoheit in die Schweizer Geschichte
eingegangen ist. Hans Urs von Balthasar und seine Geschwister standen im
Dienst der Kirche; der Bruder eine Reihe von Jahren als Hauptmann der
Schweizer Garde und eine Schwester zuletzt als Generaloberin einer im
Schuldienst und in sozialen Werken tätigen französischen Kongregation.

Nur von aussen her gesehen schien ihm der Weg zur Kirche vorgezeichnet.

Das kirchliche Leben in Luzern war unproblematisch; es vermittelte



HANS URS VON BALTHASAR 755

keine besonderen Anregungen. Auch die Klosterschulen in Engelberg und
Feldkirch hinterliessen keinen bestimmenden Eindruck. Der junge Balthasar

beschäftigte sich, wie begabte Schüler es sich bisweilen leisten können,
mit Musik und Literatur. Zur grossen Überraschung der Eltern schaffte er
die Matur, heimlich, zwar etwas knapp, aber doch mit anderthalb Jahren
Vorsprung vor den Klassenkameraden. Darauf folgten Studienjahre in
Zürich, Wien und Berlin. 1929 promovierte er bei Robert Faesi in Zürich
mit einer germanistischen Arbeit über die «Geschichte des eschatologischen

Problems in der neueren deutschen Literatur». Romano Guardini,
Martin Buber und der Wiener Psychologe Rudolf Allers, in dessen Hause
er wohnte, gehörten zu seinen Gesprächspartnern der frühen Jahre.

Die Entscheidung, in den Jesuitenorden einzutreten, überfiel ihn als

plötzliche Erleuchtung, nachdem er die Exerzitien des Ignatius von Loyola
mitgemacht hatte. 1929 begann er in Feldkirch ein eher langweiliges Noviziat,

nach zwei Jahren in Pullach bei München ein wenig inspirierendes
Philosophiestudium. Theologie studierte er 1934—38 in Lyon/Fourvière.
Der Theologe Henri de Lubac war Lehrer und Freund; zum Freundeskreis
gehörten Henri Bouillard und Gaston Fessard, seinerzeit der beste Kenner
des Marxismus im französischen Katholizismus. Erich Przywara und
Joseph Maréchal vermittelten bleibende Anregungen. Maximus Confessor,

der Theologe des 7. Jahrhunderts, dem wegen seiner Rechtgläubigkeit
die Zunge verstümmelt wurde, wurde zu einem bestimmenden Wegbegleiter.

1936 wurde Balthasar in München zum Priester geweiht.
Auf eine kurze Mitarbeit bei den «Stimmen der Zeit» in München folgte

1940 die Bestellung zum Studentenseelsorger in Basel. Pläne, ein Säkularinstitut

zu gründen, führten zu Differenzen mit der Ordensleitung; 1950
trat Balthasar deswegen — die endgültigen Gelübde hatte er noch nicht
abgelegt — aus dem Jesuitenorden aus, blieb aber in Basel und entfaltete
eine beharrlich-rastlose Tätigkeit als Seelsorger, geistlicher Schriftsteller
und Verleger. Berufungen auf Lehrstühle, zum Beispiel als Nachfolger
Guardinis in München, schlug er mit einer leichten Koketterie aus: er
könne schlecht unterrichten; in Wirklichkeit jedoch wollte er sich auf die
als Auftrag empfundene Aufgabe des Starez und Schriftstellers konzentrieren.

Auf vier Gebieten hat Balthasar eine Tätigkeit entfaltet, die, jedes für
sich genommen, mehrere Menschenleben ausgefüllt hätte: als Seelsorger,
als theologischer Schriftsteller sowie als Vermittler europäisch-abendländischer

Bildungstradition und religiöser Erfahrung.
Als Seelsorger, der zum normalen Pfarreileben Distanz hielt — nicht aus

Überheblichkeit, wie einige meinten, sondern um seme Aufgabe erfüllen
zu können —, hat er seit seinen Basler Jahren einen Einfluss ausgeübt, für
den sich nur wenig Parallelen im schweizerisch-katholischen Raum finden



756 HANS URS VON BALTHASAR

lassen. Dieser Einfluss, der vor allem Akademiker der verschiedensten
Berufsrichtungen erfasste, dürfte in den Jahren 1940 bis 1965 am stärksten

gewesen sein, um sich nachher auf die von ihm gegründete Johannes-
Gemeinschaft und seine schriftstellerische Arbeit zu konzentrieren.
Jahrzehntelang hielt er Einkehrtage auch mit Gymnasiasten und Abiturientinnen.

Die Akademische Arbeitsgemeinschaft, die 1945 auf seine Anregung
gegründet worden war, führte weg von jener starken Einschulung der
kathohschen Akademiker für die Nachwuchskader der CVP ins Zentrum
weltanschaulicher Fragen der Zeit. Die Reformverbindung «Renaissance»
suchte viele Jahre hindurch seinen Rat.

Manche Kurse hielt er selber; für andere lud er führende Theologen und
Wissenschaftler ein wie Karl und Hugo Rahner, Otto Karrer, Alois Dempf,
Gottlieb Söhngen, Martin Buber, Adolf Portmann, Yves Congar, Henri de
Lubac. Dank seiner engen Beziehung zu Frankreich machte er eine
deutschsprachige Nachkriegs-Akademikergeneration mit dem «renouveau
catholique» bekannt, der wohl wichtigsten zum Konzil hinlenkenden geistigen

Strömung. So lockerte er das Erdreich für eine neue, weltzugewandte
Frömmigkeit der Laien. Auch in späteren Jahren, als seine Wirkmöglichkeiten

bei Schweizer Studenten nachgelassen hatten, kamen immer noch
junge Leute zur Meditation der Bibel und zu Diskussionen zu ihm auf die
Rigi, wo seine Gemeinschaft ein Haus besitzt, oder in die Arnold Böcklin-
Strasse in Basel, wo er wohnte.

Mit seinem gesprochenen Wort erreichte Balthasar vorwiegend den
deutschen Sprachraum; sein geschriebenes Wort drang weltweit nach aussen.

Allein von den Ausmassen her ist sein schriftstellerisches Werk
ungewöhnlich1.

Wie ein riesiges Gebirgsmassiv (Eugen Biser) liegt es vor uns, in einer
einzigartigen Synthese Philosophie, Theologie, Literatur, Kunst und Meditation

miteinander in Beziehung setzend. Den vielleicht kultiviertesten
Zeitgenossen des 20. Jahrhunderts hat Henri de Lubac ihn genannt;
andere haben im «stillen Mann aus Basel» (Friedrich Heer) einen Universalgeist

goetheschen Zuschnitts, ja den letzten Universalgeist der
abendländischen Geschichte erkannt (Manfred Plate).

Wie Balthasar selber die Entstehung seines Lebenswerkes verstand, hat
er in zwei Rückblicken auf sein Schaffen zum 50. und 60. Geburtstag
entwickelt2. Wir vermögen hier nur einige Bergzüge dieses Massivs anzudeuten.

Sein Hauptwerk, das noch vor Ankündigung des 2. Vatikanischen Konzils

konzipiert wurde, ist ein theologisches Triptychon, das von der
Offenbarung Gottes ausgeht und die ihm nach der mittelalterlichen
Transzendentalienlehre zukommenden Eigenschaften des Schönen, Guten und
Wahren entfaltet. Entsprechend wird dieses Triptychon dargestellt als



HANS URS VON BALTHASAR 757

«Herrlichkeit» (1961—69), «Theodramatik» (1973—83) und «Theologik»
(1985). Die «Herrlichkeit» des sich den Menschen offenbarenden Gottes
erreicht ihren Höhepunkt im Leben, in der Passion und in der Verklärung
Jesu Christi. Die christhche Theologie besitzt in dieser Perspektive
Hinweischarakter wie der Johannes der Isenheimer Passion; als
Wahrnehmungslehre weist sie auf das Wahrgenommene hin und lehrt den
Menschen das Sehen, Danken und Anbeten dessen, was von Gott in der Welt
offenbar wurde.

Die «Theodramatik» geht auf das als Drama verstandene Handeln Gottes

in dieser Welt ein und auf die Antwort des Menschen. Gottes Handeln
am Menschen und für den Menschen kann vom Menschen nur handelnd
beantwortet werden, so dass dem Menschen Gottes Güte und die
Vollendung der Schöpfung geschenkt wird.

Die «Theologik», die die Trüogie abschliesst, geht der Wahrheit von
Gottes dramatischem Handeln in der Geschichte nach. Sie hat vor allem
sich der Aufgabe anzunehmen, in Nachfolge der Menschwerdung von
Gottes Wort diese in menschlich ausdeutende Worte zu übersetzen.

Das Hauptwerk Balthasars — in 15 Bänden abgeschlossen — wird flankiert

von einer imposanten Reihe von Schriften, die sein opus magnum
stützen und tragen. Da ist die «Apokalypse der deutschen Seele» (1937/
39), die das deutsche Denken unter dem Strahlenlicht Christi betrachtet,
da sind die Untersuchungen zur Patristik, zu Origines, Maximus Confessor
und Gregor von Nyssa, Deutungen von Bernanos und Reinhold Schneider,
der «tragischen Äolsharfe». Die Auseinandersetzung mit Karl Barth spielte
eine wichtige Rolle. Barth hat demnach Balthasars Buch über ihn (1951) —

Küngs «Rechtfertigung» erschien erst sechs Jahre später — als beste
Darstellung seiner Theologie bezeichnet. Auch in der Aufsatzreihe «Verbum
Caro» (1960) ist Barth der eigentliche Gesprächspartner.

Wenn Balthasar auch in seinem Werk die Weisheit der Denker und
Dichter rühmte, so hat er doch wie kaum ein anderer Theologe auf die
Heiligen als die eigentlichen Wegweiser hingewiesen; Thérèse von Lisieux,
Elisabeth von Dijon, Ignatius von Loyola hat er eigene Werke gewidmet;
auf die Heiligen kam er immer wieder zurück in den zahlreichen Schriften
und Betrachtungsbüchern, in denen er einer grössern Leserschaft Lebens-
hüfe gab. «Das Herz der Welt» (1953), «Glaubhaft ist nur Liebe» (1963)
gehören zu den bekanntesten dieser Schriften.

Der Mann, der den «Radikalismus des Evangeliums» in unserer Zeit
wollte, musste sich auseinandersetzen mit den Formen, in denen das möglich

war, mit dem Laien und dem Ordensstand, mit der Kirche und ihrem
Auftrag. Die Sorge, dass das Salz schal werden kann, dass innerstes und
nicht zu entbehrendes Gut des Evangeliums zum alten Eisen geworfen
werde, durchzieht all seine kirchlichen Reform- und Streitschriften der



758 HANS URS VON BALTHASAR

Vor- und Nachkonzilszeit. Am bekanntesten wurde die «Schleifung der
Bastionen» (1953), in der er auf künftige und notwendige Wandlungen
hinwies und für eine Schleifung der künstlichen Mauern vor allem der Angst
eintrat, die die Kirche zur Welt hin aufgerichtet hatte. Doch verstand er
darunter kein gedankenloses Ballastabwerfen oder eine unkritische
Öffnung zur Welt als vielmehr eine Läuterung, Vertiefung und Zentrierung
des christlichen Zeugnisses. Was Guardini die «Unterscheidung des
Christlichen» genannt hat, bewegte ihn in der Konzilszeit und noch stärker in den
nachkonziliaren Jahren. «Wer ist ein Christ» (1965) und «Cordula oder der
Ernstfall» (1966) markieren diese Besinnung des Hornisten auf seinen
seinerzeitigen Hornstoss für eine zur Welt hin unverschanzte Kirche.
«Klarstellungen» und «Neue Klarstellungen» folgten; ebenso erne «Fibel für
verunsicherte Laien» (1980).

Ein wichtiges Werk mit einem missverständlichen Titel, «Der antirömische

Affekt» (1974), behandelt in einem Jahrzehnt antiautoritärer und
antiinstitutioneller Strömungen in der Kirche die Frage der Integration des

Papsttums, das innerkatholisch, von links wie von rechts angegriffen wird.
Es ist der beachtliche Versuch, neben den soziologischen und historischen
Gründen des antirömischen Affekts tieferliegende theologische Motive zu
ergründen, weshalb dieses Amt menschlich gesehen unmöglich erscheint
und auch bei vollkommenster Strukturreform permanent irritieren kann.

Ein drittes Arbeitsfeld war Balthasars Vermittlertätigkeit, sei es als
Übersetzer oder als Herausgeber des Schrifttums europäischer Geistestradition.

Er übersetzte aus dem Griechischen (Origenes, Irenäus, Gregor
v. Nyssa, Maximos Confessor), aus dem Lateinischen (Augustinus,
Paschasius Radbert, Richard v. St. Viktor, Bernard v. Clairvaux, Mechthild
v. Hackeborn), aus dem Spanischen (Ignatius v. Loyola, Calderón) und fast
eine kleine Bibliothek französischer Autoren. Unter den Dichtern und
Schriftstellern waren es Claudel, Péguy, Bloy, Bernanos, Raymonde
Vincent; die poetische Qualität seiner Übertragungen von Claudel wurde vor
anderen gerühmt. In der Nachkonzilszeit, in der von deutscher Seite aus

nur noch über den Niedergang französischer Theologie lamentiert wurde,
hat er unverdrossen französische Autoren übertragen: grosse Teile des

umfangreichen Werkes von Henri de Lubac, Maurice Blondel, Dominique
Barthélémy, Fernand Guimet, Louis Bouyer, Madeleine Delbrêl, Henri
Caffarel und viele andere.

Vermittlung wurde aber auch in Herausgebertätigkeit verwirklicht.
Balthasar hat etwa 13 verschiedene Schriftenreihen herausgegeben; seit 1972
war er zudem Mitgründer und Mitherausgeber der «Internationalen
Katholischen Zeitschrift», die in zwölf Sprachen erscheint und teilweise an
die Tradition des im nachkonziliaren Umbruch untergegangenen «Hochland»

anknüpft, jedoch stärker theologische Akzente setzt. Einige dieser



HANS URS VON BALTHASAR 759

Reihen seien erwähnt: die schmalen Bändchen der Sammlung Klosterberg,
in der von Sophokles und Plato bis zu Goethe, Novalis, Nerval, Nietzsche,
Huizinga und C. J. Burckhardt europäisches Geisteserbe zugänglich
gemacht wurde, die Bände der Reihe «Menschen der Kirche», in denen
unter anderen Jeanne dArc, Caterina von Siena, John Henry Newman,
Thomas Morus, zum Teil mit einer grösseren Auswahl von Texten, vorgestellt

wurden. Die Reihe «Christ heute» berücksichtigte theologische
Zeitfragen der Vorkonzilszeit, während die Reihe «Kriterien» diese Problematik

in einer gewandelten Optik für die Nachkonzilszeit aufgriff.
Der Herausgeber und Übersetzer war zugleich Verleger; während die

ersten Werke bei Benziger, Herder oder Hegner erschienen, gab Balthasar
seit 1947 die eigenen Schriften und Übersetzungen im von ihm selbst
gegründeten Johannes-Verlag heraus (bis 1987 Einsiedeln, seither Trier).

Abschliessend ist noch auf die Zusammenarbeit mit Adrienne von
Speyr hinzuweisen, der Basler Ärztin und Mystikerin, die er 1940 in die
kathohsche Kirche aufgenommen hatte. Balthasar hat der Zusammenarbeit

mit dieser Frau eine hohe Bedeutung zugemessen — «ihr Werk und das

meine sind weder psychologisch noch philologisch auseinanderzutrennen»
— und die Herausgabe ihres Schrifttums in die Wege geleitet; bisher liegen
60 Bände vor.

Diese Produktion gibt sicher einige Rätsel auf. Wie man sie auch
beurteilen mag, Balthasar hat der Privatoffenbarung, die von den Theologen
meist gemieden oder ausgeklammert wird, als Quelle religiöser Erfahrung
einen gewichtigen Stellenwert eingeräumt. Der Vorwurf, dass er sich vor
diesem Problem, das in der Volksfrömmigkeit eine nicht zu unterschätzende

Rolle spielt, aus Theologenhochmut gedrückt habe, lässt sich nicht
gegen ihn erheben. So ist ihm zugute zu halten, dass er sich um die kirchliche

Integration dieser alternativen Theologie bemüht hat; ein nicht geringes

Verdienst angesichts vieler in zwischenkirchlichen Freiräumen
schwebenden Privatoffenbarungen.

Wir kommen auf die Frage zurück, warum Hans Urs von Balthasar in
der Schweiz eine kleiner gewordene Gemeinde hatte, während sein Ansehen

im Ausland, besonders in romanischen Ländern, ständig stieg3. Es ist
davon auszugehen, dass er nie wirklich populär war in dem Sinne etwa wie
seinerzeit Karl Barth. Dafür gab es manche Gründe. Er war, obwohl ein
fesselnder Redner, kein Rhetor, seine Sprache war zu kompliziert und
verschlungen, um von den Vielen verstanden zu werden. Der Vorwurf, elitär
zu sein, war deshalb gleich bei der Hand, obwohl paradoxerweise kaum
jemand unter den neueren Theologen so herzhaft für den Glauben der
Kleinen eintrat und gerade die Anliegen ihrer Frömmigkeit verfocht. Was
an Vorurteilen gegen ihn angeführt werden konnte, wurde genüsslich
breitgetreten.



760 HANS URS VON BALTHASAR

Es gab gewichtigere Gründe für seine mangelnde Volkstümlichkeit.
Balthasar verstand es nicht, sich in Szene zu setzen, und hatte keine enthusiastischen

Beziehungen zur Medienwelt. Es lag ihm nicht, theologisch-pasto-
rale Fragen in Diskussionen zur Entscheidungsreife zu bringen. Kein
Schweizer Bischof hat ihn zum Konzil eingeladen; das passt durchaus zur
Feststellung, dass die Konzilseingaben der Schweizer Bischöfe die
schwächsten unter denjenigen der Episkopate deutschsprachiger Länder
waren. Aber wäre er auch nach Rom gegangen, hätte er vermutlich kaum
an den Verhandlungen Gefallen gefunden. Auf der Synode 72 ist er nur
kurz erschienen, um bald wieder in seine Basler Gelehrtenklause
zurückzukehren. Stellungnahmen zu politischen Fragen lagen ihm fern; Debatten
über kirchliche Strukturfragen, die ins Detail gingen, fesselten ihn nicht
sonderlich. Hier werden Grenzen seiner Persönlichkeit und Wesensart
deutlich, die im schweizerisch-kirchlichen Raum nicht sonderlich goutiert
wurden.

Balthasar war und blieb ein kirchlicher Aussenseiter. Der Jesuit, der
1950 vom Orden Abschied nahm, musste jahrelang warten, bis er einen
Bischof gefunden hatte, der ihn in seiner Diözese inkardinierte, eine für
einen katholischen Priester damals fast unerträgliche rechtliche Position.
Aber auch nachdem der Bischof von Chur ihn 1958 in sein Bistum
aufgenommen hatte — Laien setzten sich damals für ihn ein —, traute man in
kirchlichen Kreisen dem Mann, der kirchliche und staatlich-akademische
Pfründen verschmähte, nicht recht über den Weg. In einer kirchlichen
Gemeinschaft wie der Ortskirche Schweiz, in der seelsorglicher Pragmatismus

letzter Massstab auch geistiger Reflexion war, war ein «Charismatiker
des Schreibens» (Alois Haas) nicht gefragt. Er war nicht direkt pastoral
vermarktbar. Er blieb ein Einzelgänger, über den der Normaltheologe wegen
seines Einsatzes für Adrienne von Speyr bloss den Kopf schüttelte. Dass
ihm im reformierten Basel lange Zeit der Ruf eines Konvertitenmachers —
neben Adrienne von Speyr hatte er den Romanisten Albert Béguin in die
katholische Kirche aufgenommen — anhaftete, sei bloss am Rande
erwähnt.

Der Hauptvorwurf, den man ihm in den letzten Jahrzehnten in katholischen

Kreisen machte, lautete, er sei nicht mehr derjenige, der er vor dem
2. Vatikanischen Konzil war; der ehedem so fortschrittliche Schleifer der
Bastionen sei zum konservativ-reaktionären Bremser geworden. Balthasar
pflegte darauf zu antworten, nicht er habe sich gewandelt, sondern die
Welt um ihn; die innerkirchliche Situation sei heute eine andere als vor 20
Jahren.

Diese Antwort ist nur schwer zu widerlegen. In der Tat ist die Kontinuität
zwischen der offenen und zugleich kirchenkritischen Haltung des

Schweizer Theologen in der Vorkonzilszeit und seiner Manöverkritik an



HANS URS VON BALTHASAR 761

gewissen nachkonziliaren Entwicklungen grösser, als das im kirchlichen
Raum absurde Denkschema konservativ-progressiv einsichtig machen
kann. Das Konzil selber und seine Texte standen für ihn ausser Frage;
Erzbischof Lefèbvre, der das Konzil verwarf und dennoch katholisch bleiben
möchte, war für ihn eine contradictio in adjecto. Was er nach 1965
kritisierte, waren nicht nur Auswüchse und unprogrammatische Entgleisungen,

sondern Entwicklungen und Richtungen, die nach seiner Auffassung
falsche Prioritäten setzten, Zusammengehörendes auseinanderrissen,
kurzschlüssig biblische Massstäbe preisgaben, die Öffnung zur Welt mit
Aufgehen in der Welt verwechselten. So war für ihn die Option der Kirche
für die Armen in Lateinamerika irreversibel. Er stellte sogar die Forderung
nach einer universalen christlichen Befreiungstheologie auf. Aber die Priorität

der Verkündigung des Evangeliums blieb für ihn unabdingbar. So trat
er auch für die verkannte abendländische Tradition der Mystik und
Kontemplation ein, als in den siebziger Jahren die Pilgerfahrten zu indischen
und anderen Gurus zu einer Modesache wurden. Er hat sich die Mahnung
von Karl Barth sehr zu Herzen genommen, die Katholiken sollten bei
ihrem Reformwerk die Fehler der Reformation vermeiden. In der Sache

ging es ihm darum, dass das Salz nicht schal und weggeworfen werde, weil
es zu nichts mehr nütze. Diese Kritik ist nur verständlich auf dem Hintergrund

einer konziliaren Euphorie und eines Fortschrittsoptimismus, der
mitunter zu einem veritablen Neotriumphalismus auswuchs. Als unbequemer

Mahner stellte er sich diffusem Fortschrittsgerede entgegen und
verwies auf Konstanten christlicher Tradition. Ob er dabei den Bogen
überspannte, ob er zu schwarz sah, das wird eine andere Generation beurteilen.

Einige stiessen sich daran, dass er bisweilen polemisch wurde; ein
eigenartiger Vorwurf, wenn man bedenkt, wie oft und gerne gute Theologen
fröhliche Streiter sind. Dass er mitunter scharfzüngig, ja böse werden
konnte, soll nicht bestritten werden; es ist auch nicht notwendig, um
seinem Lebenswerk gerecht zu werden, jede Äusserung von ihm zur kirchlichen

Situation blanko zu unterschreiben. Katholiken, die gefangen sind in
dem in den letzten Jahren zur Schablone gewordenen Denkraster
konservativ-progressiv, haben es schwer, diesen universalen Geist einzuordnen.
Aus der Sackgasse heraus führt Hanno Helbling, der das Wesen dieses
kathohschen Nonkonformisten erfasste, als er schrieb: «So galt er zuletzt als
(konservativ; was er einerseits immer gewesen war, denn das Bildungsbe-
wusstsein des modernen Katholizismus muss auch in nonkonformistischer
Formulierung bewahrend wirken; was er aber andererseits nie geworden ist,
weil die Einzelnen in der Kirche zu weiterer Suche neigen und anregen.»
(«NZZ» vom 27. Juni 1988.)

Der Mann, der eigentlich hätte Musik studieren wollen und besonders
in jüngeren Jahren ein virtuoser Klavierspieler war — der erste gedruckte



762 HANS URS VON BALTHASAR

Aufsatz des 20jährigen ist der Versuch einer Synthese der Musik, seine
letzte weltliche Ehrung der Salzburger Mozartpreis 1986 —, hat eine der
grössten theologischen Symphonien des Jahrhunderts geschrieben. Es
sind Anzeichen dafür da, dass diese Komposition weltweit gehört wird.
Vielleicht wird sie nach diesem Umweg über die Welt auch in der Schweiz
wieder besser verstanden und gehört. Der Komponist, der von sich selber
wenig Aufhebens machte, hat sich hinweggestohlen, bevor ihm äusserliche
Insignien kirchlicher Anerkennung zuteil wurden. Auf seinem Sarg lag
kein Kardinalshut; bestattet wurde er in der weissen Albe des Priesters,
desjenigen Amtes, das ihm genügt hatte, um seinen Auftrag zu erfüllen.
Diskret und von sich selber wegweisend, wie er war, befreite er Basler und
Luzerner von allen protokollarischen Schwierigkeiten, die der Umgang mit
einem nicht in Rom residierenden Kardinal gestellt hätte. War dieser
singulare Repräsentant abendländischer Geisteskultur zuletzt nicht doch ein

guter Schweizer Katholik?

1 Die Bibliographie Balthasars umfasst 88
selbständige Publikationen, 423 Aufsätze
in Zeitschriften und Zeitungen, 94 Übersetzungen,

137 Vor- und Nachworte, die
Herausgabe der Werke von Adrienne von Speyr
(60 Bde.) sowie von 13 grösseren Reihen.
Die vollständige Bibliographie bietet
Cornelia Capol: Hans Urs v. Balthasars.
Bibliographie 1925—1980. Einsiedeln 1981; ein
Nachtrag mit den nachgeführten Publikationen

und Übersetzungen geht bis 1985. —
2 Kleiner Lageplan zu meinen Büchern.
Schweizer Rundschau 55 (1955), S. 212—
225; H. U. v. Balthasar Rechenschaft. 1965.
Mit einer Bibüographie der Veröffentü-

chungen Hans Urs v. Balthasar von Berthe
Widmer. Einsiedeln 1965. — 3 Hinzuweisen

ist auf den Nachruf von Giovanni Te-
stori im «Corriere della Sera» vom 27. Juni
und von J. L. Armogathe in «Le Monde»
vom 28. Juni 1988; Le Monde hatte noch
im Oktober 1987 ein ausführliches Interview

mit Hans Urs von Balthasar veröffentlicht.

— Etwa 40 Doktorarbeiten befassen
sich mit dem Werk von B., weitere 20—30
sind in Ausarbeitung. Die Zahl der Lizen-
tiats-, Diplom- und Zulassungsarbeiten zu
Aspekten seines Werkes ist beinahe
unübersehbar.

ÇaoniH SucntIK

a
rv?

ww*. U&2
5300 Turgi, 056-23 0111

8023 Zürich, Konradstr. 58, 01-44 58 44


	Hans Urs von Balthasar oder das kurze Gedächtnis der Schweizer Katholiken

