
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 68 (1988)

Heft: 7-8

Buchbesprechung: Das Buch

Autor: [s.n.]

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Das Buch

Uwe Wolff

Mit dem Schiffbruch leben

Zur Neuedition von Hans Henny Jahnns «Fluss ohne Ufer»

Neben Thomas Mann und Robert Musil ist er der grösste Epiker der
ersten Hälfte unseres Jahrhunderts, und gegen seinen Pessimismus, seinen
Weltekel, seine Todesphantasien, seine Beschreibung entarteter Sinnlichkeit

und seine Verneinung von Sinn sind Thomas Bernhard, Hermann
Burger oder Rainald Goetz sanfte Epigonen, ist Schopenhauer ein biederer

Bürger. Er hat mit seinen Dramen und Romanen die Literatur unserer
Zeit geschrieben, die der Kleistpreisträger des Jahres 1988, Ulrich Horstmann,

das Präapokalypticum genannt hat. Aus Horstmanns zynischer Kritik

der Menschheit der Jahrtausenddämmerung Das Untier könnte
folgende Passage stammen: «Niemand, kein Lebewesen, auch nicht das
grausamste, hässlichste, absurd geformte, hat es zu vertreten, dass es frisst, fressen
muss und sich der Mittel zur Nahrungsgewinnung bedient, die ihm zur
Verfügung stehen. Ich bin völlig ausserstande, ein gewichtiges Argument gegen
die Menschheit, ihre Schlachthöfe, ihre Kriege untereinander, gegen ihre
Fischzüge, gegen die Explosionen, die sie im Leibe der Wale mittels Harpunen

hervorruft, gegen die Verwüstung der Wälder, gegen das Ausspannen von
Drähten über schön geformten Landschaften, gegen die allmähliche Ausrottung

fast aller Säugetierarten, dieser nahen Verwandten, mit Gewehr, Fallen,
Entzug des Lebensraumes, gegen alles was den Menschen so fortschrittlich
toll erscheinen lässt, vorzubringen. Ich kann immer nur feststellen, dass

mich ekelt.»
Uferlos wie diese Klage ist der gesamte Roman Fluss ohne Ufer, dem sie

entnommen ist. Das zwischen 1935 und 1947 auf Bornholm entstandene
Werk von Hans Henny Jahnn (1894—1959) hat bisher wenig Leser gefunden.

Das ist bedauerlich, steht doch der Fluss ohne Ufer ebenbürtig neben
Thomas Manns Josephsroman und Musils Der Mann ohne Eigenschaften.
Jahnn, Kleistpreisträger des Jahres 1920, erhoffte sich von dem Roman
den schriftstellerischen Durchbruch und sah sich enttäuscht über den
ausbleibenden Erfolg. Einen grossen Leserkreis wird der Fluss ohne Ufer nie
haben. Desto anerkennenswerter ist der Mut des Hoffmann und Campe



658 ZU HANS HENNY JAHNN

Verlages, den Roman im Rahmen der jetzt erscheinenden Jahnn Werkausgabe

zugänglich zu machen.
Der Titel ist eine Metapher: Fluss ohne Ufer, das ist die menschliche

Existenz. Sie treibt nach Jahnn ohne Orientierung in einem unwirtlichen
Kosmos. Traditionelle Schiffsmetaphorik kennt Leuchttürme, Stürme und
Untiefen, Steuerruder und Segel; das hohe Meer ist der Raum des
Wagemutigen, der Ängstliche bleibt im Hafen des Elternhauses oder der Ehe.
Jahnns Metaphorik überschreitet die vertraute Konstellation von Festland
und Meer, aus der die nautische Metaphorik lebt. Fluss ohne Ufer: Es gibt
keinen Hafen, kein Ziel, keine Leuchttürme. Der Mensch weiss nicht,
woher er kommt und wohin er gehen wird.

Der Roman gliedert sich in vier Teile : Das Holzschiff, Die Niederschrift
des Gustav Anias Horn (Teil I und II) und ein Fragment gebliebenes Buch
Epilog. Das Holzschiffbeginnt mit der Ausfahrt eines Schiffes, auf dem von
der Konstruktion, der Fracht bis zu den Passagieren alles zum Gleichnis
des Lebens wird. Ebenso unbekannt wie die Fracht ist das Ziel der
Seefahrt. Der Superkargo empfängt Kursanweisungen, doch kennt auch er die
Kommandozentrale des Schiffes nicht. Die Kojen werden von einem
unbekannten Beobachter kontrolliert. Die Abgründe der Kausalität tun sich
auf, hinter den Wänden öffnet sich das bodenlose Nichts. Jede Grenze,
jede Sicherheit ist nur scheinbar. Als blinder Passagier befindet sich der
junge Gustav Anias Horn auf dem Holzschiff. Er will seine Verlobte
Ellena, die Tochter des Kapitäns, der ebenso wie die Mannschaft orientierungslos

ist, begleiten. Das Mädchen wird von dem Leichtmatrosen Alfred
Tutein ermordet, das Schiff sinkt. Das Holzschiffbildet das Präludium des
Romans. Es zeigt, womit für Jahnn jede Existenz beginnt: mit dem Schiffbruch,

dem Geworfensein in die verfehlte Schöpfung.
«Die Angst hat mich nie verlassen. Die Angst, weil ich geboren wurde.»

Hier wird der Musiker Gustav Anias Horn zum Sprachrohr von Jahnns
Existenzgefühl, das rational nicht begründbar und intersubjektiv nicht von
allen Menschen nachvollziehbar ist. Jahnns Lebensangst und Todesfurcht
sind der Antrieb seiner literarischen Produktivität. Psychologisch kann
man Jahnns Ängste nicht monokausal auf ein Ereignis zurückführen. Thomas

Freeman hat in seiner materialreichen Jahnn-Biographie auch die
Lebenswelt des Kindes Jahnn rekonstruiert. Es gab den Sturz ins Kellerloch,

der Blick auf einen mumifizierten Kopf in der Ausstellungsvitrine des

Museums, die Angst vor der Dunkelheit im Kinderzimmer, Alpträume von
lebendig Begrabenen, Besuche auf dem Friedhof und dort der Blick auf
eingesunkene Gräber und Knochen. Mit Faszination und Grauen reagiert
Jahnn auf die Welt der Krankheit und des Todes. Sie ist nicht die Ursache
der «Angst, weil ich geboren wurde», vermag sie aber jeweils neu zu aktualisieren.

Jahnns Angst ist ontologisch begründet. Vor den unendlichen Tie-



ZU HANS HENNY JAHNN 659

fen des Weltraumes überfiel ihn ein metaphysischer Schauer, der nur religiös

hätte besänftigt werden können. «Ich stand mit schmerzender Stirn vor
einem Dasein, das ich mir nicht gewünscht hatte und dessen bescheidene
Taten im Ungewissen standen.» Jahnns Weltbild ist gnostisch, und es kennt
keine Theodizee. Wenn es Gott gibt und dieser Gott das Gute sein soll,
dann muss er sich unendlich fern dieser Welt verborgen halten. Menschlicher

Erfahrbarkeit ist er nicht zugänglich. Dieser ferne, abwesende Gott
kann nicht identisch sein mit dem christlichen Schöpfergott. «Angesichts
einer Schöpfung, in deralle Geschöpfe fressen und gefressen werden, liegt die
Vermutung nahe, dass auch der Urheber frisst. Es ist zum wenigsten
folgerichtig gedacht, wenn die Phöniker dem Gotte Baal kleine Kinder in den
glühenden Rachen warfen oder die Indios ihren Göttern die schönsten Jünglinge

und die Kriegsgefangenen schlachteten. Ich glaube mich zu entsinnen,
dass im Alten Testament erzählt wird, eine göttliche Aufforderung erging an
Abraham, seinem Sohn Isaak das Herz auszuschneiden und es Gott zu braten;

im letzten Augenblick allerdings wird es durch eine jenseitige Stimme
vereitelt, ein junger Bockfängt sich im Gestrüpp und muss statt des Knaben
sein Blut ausgiessen. Diese Wendung bedeutet leider keinen Fortschritt in der
Moral. Der Gott erhielt sein Opfer.»

Gott ist für den Musiker Gustav Anias Horn und für den Autor ein
«Ungeheuer an Ungerührtheit». Leitmotivisch durchzieht ein Aufschrei den
Roman, der sich in zahlreichen Briefen Jahnns wiederfindet: «Es ist, wie es

ist. Und es ist fürchterlich. Und die Blinden danken Gott dafür. Und die
Abtrünnigen danken ihm nicht. Sie leben ihr wüstes Leben, ohne zu danken.
Mein Leben ist ohne Zuversicht auf Gott. Es ist nur schwer, aber nicht
unmöglich, so einsam zu sein. So einsam für immer. So voller Verantwortung.

Und so machtlos ohne Trost.» Es scheint widersprüchlich, auf dem

Hintergrund dieser fatalistischen Ontologie von Verantwortung zu
sprechen. Verantwortung kann in dieser Welt auch nicht gefordert werden.
Wenn sie Gustav Anias Horn für sich und sein Handeln in Anspruch
nimmt, dann als Widerspruch gegen das Grundgesetz der Welt.
Verantwortung gründet sich für ihn auf Mitleid mit den Geschöpfen, besonders
den Tieren, die unter der christlich-jüdischen Entmythologisierung der
Natur erst zum Objekt freier Verfügbarkeit durch den Menschen wurden.
Die Ethik des Mitleids setzt die Anerkennung fremden Schmerzes voraus.
Mitleid ist die ungöttlichste aller Eigenschaften in einer Welt des Fressens
und Gefressenwerdens. Jahnns Fluss ohne Ufer betreibt auch eine
Remythologisierung der Welt: Die Naturgötter kommen wieder. Trolle
halten schützend die Hand über das verfolgte Tier. Das ökologische
Bewusstsein ist entschieden antichristlich.

Für Gustav Anias Horn gilt das Mitleid sogar dem Mörder seiner
Verlobten: Alfred Tutein. Nach dem Schiffbruch lebt er mit ihm zusammen.



660 ZU HANS HENNY JAHNN

«Ihm sollte vergeben werden.» Auch in dieser homoerotisch geprägten
Freundschaft spiegelt Jahnn seine Autobiographie. Jahnns Ehefrau hiess

Ellinor, Horns Verlobte Ellena. Als Primaner hatte Jahnn mit seinem
Freund Gottlieb (Friedel) Harms auf der Insel Amrun eine «Hochzeitsnacht»

gefeiert, zu deren Erinnerung er für sich und Harms Eheringe
kaufte, deren Gravur an das Datum jener Nacht erinnerte (19. Juli 1913).
Jahnn hatte Angst, Harms könnte eines Tages heiraten. Mit Horn teilt er
den Hass auf gebärende Frauen, die er als seine Konkurrentinnen empfindet.

Jahnn hatte als Kind die Phantasie, eine Frau zu sein, und in der
Freundschaft zu Gottlieb Harms spielt er die weibliche Rolle. Das Tagebuch

vermerkt dazu im Mai 1914: «Friedel — bitte, bitte komm zu mir und
schlaf bei mir und geh' mit mir... Ich kann sonst keine Kindlein gebären!
Ich habe einen seltnen Leib und eine seltne Seele bekommen. In ihnen ist tief
eine Sehnsucht gepflanzt: Immer wieder Mutter zu werden. Ich will nicht
aufhören, Mutter zu sein, will immer wieder bei meinem Mann schlafen,
immer wieder Schmerzen haben und dann Kinder und Küsse und wunder-
herrliche Nächte!» Hier ist durchaus reale Mutterschaft gemeint und nicht
etwa die Sehnsucht nach künstlerischer Produktivität, die sich gerne der
Metaphorik des geschlechtlichen Empfangens und Gebarens bedient.
Nach dem Abitur flohen Jahnn und Harms nach Südnorwegen. Hier am
Sogne-Fjord war für Jahnn der Raum literarischer und erotischer Experimente.

In Aurland wohnten die beiden Freunde in Eilend Wangens Hotel.
Auch Gustav Anias Horn und Alfred Tutein werden diese norwegische
Einöde aufsuchen. Der Fluss ohne Ufer nimmt zahlreiche Erlebnisse und
Entdeckungen jener Jahre in Norwegen (1915—1918) auf. Jahnn führt hier
ein Tagebuch mit literarischen Ambitionen. Es entstehen die Dramen Die
Krönung Richards III, Pastor Ephraim Magnus, das Romanfragment
Ugrino und lngrabanien und der unvollendete Christus-Roman, die
Geschichte desjenigen, den man, um gerecht zu sein, ans Kreuz nagelte oder
auf den Richtblock schleppte oder kastriert und geblendet ins Gefängnis
warf. In diesen literarischen Versuchen lebt Jahnn seine sado-masochisti-
schen Phantasien, seine Ängste und seinen Weltekel aus. Daneben treibt er
Orgelstudien, macht seinen ersten Orgelentwurf und entwickelt seine
Konzeption der Glaubensgemeinde Ugrino weiter, die er, nach Deutschland
zurückgekehrt, in den zwanziger Jahren zu verwirklichen sucht. Das
Ugrino-Projekt ist ein Beispiel von Jahnns hypertropher Selbsteinschätzung.

Er hielt sich während seines norwegischen Aufenthaltes für den
«Grössten derJetztlebenden» und wollte — darin dem Zeitgeist der
Jugendbewegungen der Vorkriegszeit verpflichtet — eine neue kulturelle und
politische Wiedergeburt im krisenerschütterten Europa einleiten. Ugrino
sollte eine Lebens- und Arbeitsgemeinschaft werden mit Jahnn und der
von ihm verehrten Tradition als Zentrum. Ebenbürtig sah er sich neben



ZU HANS HENNY JAHNN 661

Leonardo, Michelangelo, Bach, Buxtehude, Scheidt, Shakespeare, Kleist,
Büchner, Hebbel, Ibsen. Hier in der Gemeinschaft der Geistesheroen
erhoffte Jahnn für sich und die von ihm erwählte Schar jenen Halt und
Lebenssinn zu finden, den traditionelle Religionen und das Christentum
nicht mehr zu spenden vermochten. Jahnn hatte zeitlebens einen missionarischen

Eifer, dessen Objekte mehrfach wechselten. Naive Allmachtsphantasien
beherrschten den Knaben, der von seinem Spielzeug-Elektrizitätswerk

prahlte, es könne Spannungen von 40 000 Volt erzeugen, oder der
chemische Experimente durchführte, um einen Sprengstoff zu erfinden,
mit dem er die bestehende Ordnung sprengen könnte, um eine neue und
bessere zu errichten. Diese puerilen Träume vom Weltuntergang gehen ein
in den Roman Perrudja (1929) und sind in Jahnns psychischer Konstitution

mit dem Glauben an seine Sendung als Genie eng verknüpft. So
machte er während seiner Schulzeit eine Phase religiösen Eiferertums
durch. Als sich Gottfried Harms in die Tochter eines Breslauer Theologieprofessors

verliebte und diese versuchte, ihn zu ihrem protestantischen
Fundamentalismus zu bekehren, überbot der von Eifersucht geplagte
Jahnn ihr religiöses Engagement, indem er sich derartig in die christliche
Gedankenwelt steigerte, dass ihm Christus in einer Vision erschien. Sein
Geltungsdrang und seine masslose Selbstbezogenheit hatten ein neues
Objekt gefunden, und Jahnn trug als Zeichen seiner Erwähltheit ein Neues
Testament bei sich und übte sich in der Bekehrung einer Pfadfinderschar,
die an geheimen Orten dem Gott des Nikotins Rauchopfer darbrachte.
Ugrino ist auf diesem Hintergrund der grösste, aber nicht letzte Versuch
von Jahnn, sich und seine Weltsicht zur Grundlage einer Gemeinschaft zu
erheben. Mit Ugrino objektiviert Jahnn seine eigenen Wünsche und
Ängste. Dies kommt besonders in den merkwürdigen Begräbnisriten zum
Ausdruck, denen sich die Ugrinomitglieder zu verpflichten hatten. Jahnn
wurde zeitlebens von einer zwanghaften Todesfurcht geplagt, die er mit
Morphium, Opium oder Alkohol zu bekämpfen suchte. Für Ugrino
entwarf er monumentale Grabmäler und Mausoleen, die wie die Pyramiden
durch die Jahrtausende Bestand vor der Vergänglichkeit haben sollten.
Jahnn entwarf Särge aus poliertem, mit Teer und Öl behandeltem Holz;
mit Blei ausgekleidet und mit Messingschrauben verschlossen waren sie in
steinerne Sarkophage gesenkt. Auch waren Gemeinschaftsgräber vorgesehen,

in denen sich die Mitglieder mit ihren Lieblingstieren beerdigen lassen

konnten.
Mit Ausnahme der Gründung des Musikverlages Ugrino hat Jahnn

diese Ideen nur literarisch realisiert. So demonstriert Jahnn im Fluss ohne
Ufer seine Vorstellung einer Verwesungsgemeinschaft am Beispiel des
Musikers Horn. Dessen Mitleid gilt auch den Tieren, denen er sich durch
gemeinsame Erfahrung des Leids verbunden weiss. Wenn das Gesetz die-



662 ZU HANS HENNY JAHNN

ser Welt nicht zu ändern ist, dann gibt es nur noch diese Solidarität im
Leid. Nach einem Gespräch mit einem norwegischen Pietisten über das
Wesen des christlichen Schöpfergottes bekennt Horn: «Aber ich spürte
einen Trost: ich selbst würde zum Kadaver werden mit aller Kreatur, mit
allen herrlichen Pferden und allen Vögeln, mit Löwen, Elefanten und
Walen.» Der Kentaur ist für ihn ein Symbol dieser Einheit von Mensch und
Tier, und auf seinen ausdrücklichen Wunsch wird der Musiker zwischen
den Kadavern seines Pferdes und seines Hundes begraben, um in sie zu
verwesen. Nicht nur diese Stelle des Romans haben Leser als Ausdruck
des perversen Bewusstseins Jahnns missverstanden. Alfred Tutein, der
Freund und Mörder, wird nach seinem Tod gemäss dem Ugrinoritual
einbalsamiert und in einen Kupferbehälter eingelötet, der in Horns Studierzimmer

stehenbleibt. Auch hier existieren biographische Parallelen. Jahnn
schloss sich nach dem frühen Tode von Harms (1931) zwei Tage lang mit
dessen Leichnam ein. Auf dem Hamburger Friedhof Nienstedten wurde
Harms in einer Gruft nach Ugrinoritual beigesetzt, ein Exemplar des
Perrudja in den Händen. Jahnn wollte nach seinem Tode neben dem Freund
beerdigt werden. Thomas Freeman hat die von makabren Zügen nicht freie
Beerdigung dokumentiert. «Jahnns Sarg war nach einem Entwurf seiner
Tochter Signe und ihres Freundes, des Architekten Klaus von Spreckelsen,
von der Werkstatt Danielsen & Co. eigens für Jahnns Grab gebaut worden.
Der von keiner Erfahrung getrübte Entwurfhatte zur Folge, dass das Holz zu
dick war und der Sarg mit seiner Zinkauskleidung mehrere Zentner wog. Es
war schon schwierig genug, ihn ohne Jahnns Leiche durch die Tür des

Hirschparkhauses zu schaffen, und als er endlich im Hause war, brauchten
Signe und Yngve (Jahnns Adoptivsohn) Stunden, um die gesamte Oberfläche

mit Wachs zu überziehen, das sie mit einer Lötlampe geschmolzen hatten,

und ihn mit Hilfe der langen Messingnägel, die Jahnn vorher zu diesem
Zweck gekauft hatte, hermetisch abzudichten.» Dann nahmen die Angehörigen

eine Mahlzeit auf dem Sarg in der Bibliothek ein. Später wurde der
innere Zinksarg verlötet und der äussere Eichensarg mit langen
Messingschrauben verschlossen. Auf dem Weg zum Grab fiel der Sarg dreimal zu
Boden. Die Griffe vermochten das enorme Gewicht nicht zu halten, verbogen

sich und klemmten die Hände der Träger ein.
Jahnns Ästhetik entsteht aus der Konfrontation mit der Vergänglichkeit

der Schöpfung. Ihre Funktion ist die Stiftung von Erinnerung, Klage und
Rechenschaft über das Dasein. «Ich bin noch da, weil meine Vergangenheit
bei mir ist». Durch den Prozess des Schreibens bleibt die Vergangenheit
gegenwärtig. Die Erinnerung stiftet Identität im Leben, dem Fluss ohne
Ufer. So wie das Licht längst verloschener Sterne noch am nächtlichen
Himmel sichtbar ist, so wird die Kunst das Dasein einer Existenz bezeugen,

die längst den Weg allen Fleisches gegangen ist. Gustav Anias Horn



ZU HANS HENNY JAHNN 663

findet Signale einer fernen Vergangenheit, die bis in die Gegenwart leuchten

in der Klage Gilgameschs über den verstorbenen Freund Enkidu. Die
XII. Tafel des altbabylonischen Gilgameschepos — das älteste Dokument
des Todesbewusstseins der Menschheit — inspiriert ihn zu einer Komposition

in As-Dur. «Sag an mein Freund, die Ordnung der Unterwelt, die du
schautest!» spricht Gilgamesch zu dem Geist Enkidus, damit dieser ihm
Auskunft gebe über die Welt der Toten. Was er aus eigener Erfahrung
mitzuteilen hat, ist desillusionierend, und so will er dem Freund eine detaillierte

Beschreibung ersparen. «Ich sag sie dir nicht, Freund, ich sag sie dir
nicht! Sag ich dir die Ordnung der Unterwelt, die ich schaute — Du müsstest
dich setzen und weinen!» Zweifach spiegelt Jahnn hier seine eigene Todesangst

und die Klage um den frühen Tod von Gottfried Harms. Er ist
Gustav Anias Horn und Gilgamesch, Harms ist Tutein und Enkidu. Damit
objektiviert Jahnn seine psychische Disposition und seine Biographie.
Seine existentielle Verzweiflung findet im ältesten literarischen Dokument
der Menschheit einen Bruder im Geiste. Das ist kein Trost, aber
solidarischer Zuspruch. Durch Literatur — eigenes Schreiben und Lektüre der
Werke seiner geistigen Ahnherren — erfuhr Jahnn seine persönlichen
Ängste als Formen eines Existentials humaner Existenz. «Mir selbst ist es

wichtig, dass ich immer wieder erfuhr und erfahre: die Beschaffenheit meiner
Liebe und meiner Sehnsuchtsschmerzen ist jederzeit die gleiche gewesen.»
Ein Meer von Klage wie den Fluss ohne Ufer kann man nicht unbeteiligt
lesen. Darin unterscheidet er sich von Robert Musils Der Mann ohne
Eigenschaften oder der Josephstetralogie, wo Thomas Manns Ironie jeden
Versuch der Identifikation des Lesers mit der Hauptfigur zerstört. Das
Phänomen der Inversion der Zeit, das den verstorbenen Alfred Tutein in
Gestalt des Ajax von Uchri ins Leben zurückkehren lässt, ergreift auch den
Leser, der Teil dieses uferlosen Flusses der Erzählung wird. Die Position
des Zuschauers, der vom sicheren Ufer aus dem Schiffbruch des Gustav
Anias Horn zusieht, ist nicht möglich. Das hat seine Ursache nicht zuletzt
in dem Umfang des Werkes von über 2000 Seiten. Schon ein Roman von
400 Seiten verfehlt seine Wirkung auf den Leser, wenn dieser Lektürepausen

von mehreren Tagen einlegt. Die Alltagserfahrung verhindert den
neuen Einstieg in die Welt des Buches. Auch diktiert der Fluss ohne Ufer
das tägliche Lektürepensum. Wer zehn Seiten seiner konzentrierten Prosa

pro Tag läse, brauchte über ein halbes Jahr für die Lektüre. Hans Henny
Jahnns Fluss ohne Uferfordert seinen Leser ganz, er zwingt ihm Lese- und
damit Lebenszeit ab. Damit werden die Monate der Lektüre zum
unauslöschlichen Teil der Lebensgeschichte des Lesers. Das Buch schreibt sich
in die Biographie des Rezipienten hinein. Es stiftet die Inversion der Zeit,
von der es spricht. Nach der Lektüre tritt der Leser an ein neues Ufer.

Jahnns Fluss ohne Ufer ist jetzt in einer von Uwe Schweikert und Ulrich



664 ZU HANS HENNY JAHNN

Bitz besorgten Ausgabe im Hoffmann und Campe Verlag erschienen.
Damit liegt endlich nach der unförmigen und unzulänglichen zweibändigen

Edition von 1974 eine handliche und lesbare dreibändige Ausgabe vor.
Der Text folgt der Edition im Willi Weismann Verlag (1949—1951). Der
Epilog des unvollendeten Romans wurde neu aus den Handschriften
erarbeitet. Neben Texten aus dem Umkreis von Fluss ohne Ufer sind die
Aurländer Novellen, Vorstufen des Romans, und Jahnns Bornholmer
Tagebücher abgedruckt. Ein gut lesbarer Kommentar weist die Quellen nach,
bringt Querverweise innerhalb des Werkes und zeigt biographische
Zusammenhänge auf. Ein ausführliches Nachwort von Uwe Schweikert
informiert über die Entstehung des Buches und die abenteuerliche
Geschichte seiner Drucklegung. Dem Verlag sei für das Wagnis dieser
aufwendigen und tadellosen Ausgabe gedankt. Möge der Fluss ohne Ufer
seine Leser finden! Dies ist auch der gleichfalls im Hoffmann & Campe
Verlag erschienenen Jahnn-Biographie des amerikanischen Germanisten
Thomas Freeman zu wünschen. Freemans materialreiche Lebensbeschreibung

verzichtet weitgehend auf Interpretation des Werkes. Sie weckt die
Lust an der Lektüre von Jahnns Werk und ist daher als Einführung bestens
geeignet. Freeman hat für seine biographischen Forschungen Verwandte,
Bekannte und Freunde von Jahnn interviewt, in vielen Fällen kurz vor dem
Tode dieser wichtigen Erinnerungsträger. Mit der Biographie von Freeman

und der Werkausgabe sind die Tore zu Leben und Werk von Hans
Henny Jahnn weit geöffnet worden. Der Eintritt lohnt sich.

Bibliographische Angabe

Hans Henny Jahnn. Fluss ohne Ufer. Teile I—III. Hoffmann & Campe Verlag. Hamburg
1986. 995 Seiten, 706 Seiten, 1044 Seiten.

Thomas Freeman. Hans Henny Jahnn. Eine Biographie. Hoffmann & Campe Verlag. Hamburg

1986. 792 Seiten.
Im Rahmen der Werkausgabe sind neben dem «Fluss ohne Ufer» bisher erschienen: Hans

Henny Jahnn. Perrudja. 1985. 952 Seiten. Späte Romane. 1987. 533 Seiten.

«Ein Mensch mit seinem Widerspruch»

Zu Franz Ruebs Hutten-Biographie

Ein gewichtiger schweizerischer Bei- einst Gastfreundschaft gewährte. Franz
trag zum fünfhundertsten Geburtstag Ruebs Hutten-Biographie1 bietet auf
Ulrich von Huttens (1488—1523) dreihundert Seiten ein faszinierendes
kommt sinnvollerweise aus Zürich, der Lebensbild mit zeitgeschichtlichem
Stadt, die dem todkranken Flüchtling Hintergrund. Die Zwischenstellung



ZU FRANZ RUEB 665

Huttens zwischen Mittelalter und Neuzeit

wird in ihren verschiedenen
Aspekten herausgearbeitet. Einerseits
rückwärtsgewandt, wollte Hütten die
deutsche Kaisermacht erneuern,
anderseits war er als Humanist und
Kritiker der entarteten Kirche ein
Geburtshelfer neuzeitlichen Geistes.
Einem fränkischen Rittergeschlecht
entsprossen, vom Vater in die Klosterschule

Fulda gesteckt, fand er den Weg
in die deutschen Humanistenkreise
und wuchs in bewegten Universitätsund

Wanderjahren zum vielbeachteten,
erst lateinisch, dann auch deutsch
schreibenden Dichter, Satiriker,
Polemiker und Politiker heran. Seine
kirchenkritischen Schriften zeichnen sich
durch eine rücksichtslos aggressive,
genialisch treffsichere Sprache aus. Ein
radikaler Kirchenkritiker, wie Rueb ihn
nennt, war er allerdings nicht im vollen
Sinn. Gegner der Scholastik (Mitverfasser

der «Briefe der Dunkelmänner»),
aber mit wenig Interesse für eigentlich
theologische Probleme, empörte er
sich vor allem gegen die Bevormundung

und Ausbeutung des deutschen
Volkes durch die Papstkirche. Wenn er
aber die kriegerischen Unternehmungen

Papst Julius' II. als unchristlich
anprangerte, so hatte er doch keine
Hemmungen, sich als Freund des
zeitweilig mächtigen Franz von Sickingen
selber auf solche einzulassen.

Die Energie, mit der Hütten literarisch

und politisch tätig war, ist um so
erstaunlicher, als er sich im Alter von
zwanzig Jahren die damals unheilbare
Syphilis zugezogen hatte. Er schrieb
ein Buch über sie und seine vermeintlich

erfolgreiche Kur mit Guajakholz.
Dass Rueb diesem Thema ein besonderes

und besonders langes Kapitel
widmet, ist gerechtfertigt. Die geistige
Tragik in Huttens Leben wird darob

nicht vernachlässigt. Der Gottesmann
Luther verhielt sich zurückhaltend
gegenüber dem in seinen Augen zu
wenig religiös motivierten, überdies
den Landesfürsten aufsässigen
Parteigänger. Noch betrüblicher verlief die
Beziehung zu Erasmus von Rotterdam.
Lange Zeit war der grosse Humanist
dem hochbegabten jungen Verehrer
gewogen, liess ihn jedoch fallen, als er
verfolgt und von Krankheit gezeichnet
nach Basel kam. Die von Rueb gebührend

hervorgehobene Gegensätzlichkeit

der beiden Naturen konnte sich
unter den gegebenen Umständen nicht
anders auswirken. Gemildert wurde die
Düsternis von Huttens Schweizer Exil
und Ende durch die Hilfsbereitschaft
Zwinglis.

Mit eigenen neuen Forschungsergebnissen

aufzuwarten, war offenbar
nicht der Ehrgeiz des Verfassers. Das
vorhandene umfangreiche Schrifttum
hat er klug ausgewertet. Er schildert
das Kämpferleben Huttens mit Sympathie

für dessen hochgemute Freiheitsund

Wahrheitsliebe, doch nicht unkritisch.

Hinsichtlich der fragwürdigen
späten Fehden spricht er sogar von
«Huttens Anmassungen des
selbsternannten politisch-moralischen
Oberrichters». Alles in allem bestätigt seine

Darstellung, was Conrad Ferdinand
Meyer in «Huttens letzte Tage» den
Flüchtling auf der Insel Ufenau von
sich sagen lässt: «... ich bin kein
ausgeklügelt Buch,/Ich bin ein Mensch mit
seinem Widerspruch.»

Leider haften der inhaltlich
schätzenswerten Monographie eine Anzahl
Schönheitsfehler an. Öfter finden sich

unglückliche Satzgebilde wie dieses:
«Die Selbstverständlichkeit, mit der in
Huttens Kopf Italien dem deutschen
Reich einzuverleiben ist, wobei der Kopf
erst noch das Opfer dazu auswählt, den



666 ZU FRANZ RUEB

Einverleiber und Befreier (gemeint ist
Kaiser Maximilian I. — Der Rezensent)
inständig um Hilfe zu rufen und zu
bitten, zeigt deutlich, dass Hütten in manchen

Belangen, die von ihm ausgehend
Schule gemacht haben, tief in der
mittelalterlichen Ritter-, Kampf- und
Spielgesellschaft verankert ist.» Oder das
folgende: «Herder war ein Vertreter der
Sicht Huttens, dieser habe wie kaum
einer die Einheit von Leben und Werk
vorgelebt.» Unpassend ist der Vergleich
Huttens mit der Spitze eines Eisbergs,
wodurch sein Herausragen als führender

Kopf der damaligen progressiven
Intelligenz veranschaulicht werden soll.
Mindestens von nachlässiger
Korrekturlesung zeugt das mehrmalige
Vorkommen des Wortes «Tiraden» anstelle
von «Triaden» (Dreierformeln für römische

Missstände in einem Dialog von

Hütten). Rueb, der im abschliessenden
literarhistorischen Überblick zutreffend

bemerkt, die Hutten-Biographie
von David Friedrich Strauss (1858) sei

noch heute ein Lesegenuss, hat diesem
stilistischen Vorbild zu wenig nachgeeifert.

Liest man aber im gleichen Kapitel,

mit was für schwülstigen, verlogenen

Phrasen die Nationalsozialisten
den «kompromisslosen Kämpferfür das
deutsche Reich» gefeiert haben, so mag
man die dem Schweizer anzukreidenden

Fehler verzeihlich finden.
Robert Mächler

'Franz Rueb, Der hinkende Schmiedgott

Vulkan. Ulrich von Hütten 1488—
1523. Ammann Verlag, Zürich 1988. — Der
Haupttitel ist eine Selbstbezeichnung Huttens.

Sie bezieht sich auf seine Krankheit
und auf sein Wirken als geistiger
Waffenschmied.

Stilübungen in Preussischblau
Zu neuen «Berlin»-Texten von HJ. Schädlich undL. Rathenow

«Welche Farbe hat Berlin?» fragte
Bodo Morshäuser 1983 in seiner Berliner

Simulation'1 mit listiger Naivität.
Seither haben die Feiern zum
750. Jubiläum der Stadt eine Antwort
nicht leichter gemacht, denn beiderseits

der Mauer wurde mit kräftigem
Pinsel das eigene Image koloriert.
Historisch Farbe zu bekennen, scheint
in dieser Stadt besonders heikel. Peter
Schneider hat dies in seiner Erzählung
Der Mauerspringer von 19822 — schon
ein Klassiker der neueren Berlin-Literatur

— mit unerbittlicher Schärfe
freigelegt, wenn er beschreibt, wie die
Touristen in West und die Grenzwächter in

Ost an der Mauer aufeinanderstarren
über ein Niemandsland hinweg, unter
dessen Decke «von graubrauner
Färbung» die Reste des Führerbunkers
lagern. In der von der Geschichte
gezeichneten Geographie Berlins wird
die Geschichte, zwischen den Fronten,
gerade exterritorialisiert. Auch das

geplante Museum für Deutsche
Geschichte wird, symptomatisch
genug, nur wenige Meter von Mauer
und Niemandsland abrücken — ein
Versuch, gerade noch einzubauen, was
man doch eigentlich ausgrenzen
möchte.

Gegen den Strich solcher Grenzzie-



«BERLIN»-TEXTE 667

hungen und doch auch im Sog des
vermarkteten Mythos sind im letzten Jahr
zahlreiche literarische Berlin-Anthologien

erschienen. In diesen Textkaleidoskopen

spiegeln sich zwar zahlreiche
historische und literarische Facetten
der Stadt, sie bleiben aber ebenso bunt
wie beliebig3. Verbindlicher smd hier
Hans Joachim Schädlichs Prosaband
Ostwestberlin und Lutz Rathenows und
Harold Hauswalds Bildband Ostberlin.

Hans Joachim Schädlich, 1977 mit
seiner Prosa Versuchte Nähe4 im
Westen gefeiert und im selben Jahr im
Zusammenhang der Biermann-Ausbürgerung

aus der DDR emigriert, hat
sich schon 1986 mit seinem Roman
Tallhover5 mitten im historischen
Niemandsland angesiedelt. Es zu erkunden,

schenkt Schädlich in einem
bestechenden Einfall seiner Hauptfigur, dem
preussischen Polizeibeamten Tallhover,
ein über hundertzwanzigjähriges
Beamtenleben: von 1819 bis 1955
dient Tallhover unter allen Varianten
preussischer Fahnen und Formulare,
adaptiert alle Stempel und Stilrichtungen

der preussischen Bürokratie,
bespitzelt Staatsfeinde vom Jungen
Deutschland bis in die DDR — ein
uniformiertes Stehaufmännchen, das gar
nie fällt. Nur der Erzähler, nicht aber
eine wirkliche Justiz, kann ihm am
Ende den Tod geben. Schädlich
rapportiert dem Leser die Kontinuität der
deutschen Geschichte in der schockierenden

Gleichförmigkeit seines langen
Aktenromans und schult ihn ein in die
stilistischen Subtilitäten aus dem
Wörterbuch des Unmenschen — ein Text,
mit Stempelfarbe geschrieben, das
Signalement eines furchtbar einheitlichen

Deutschlands.
Schädlichs kürzere Prosatexte,

parallel zu Tallhover entstanden und nun

unter dem Titel Ostwestberlin6 publiziert,

können demgegenüber eine
wesentlich breitere stilistische Palette
zeigen. Ihr Schauplatz ist allerdings
noch immer ein irritierend entfärbtes
Deutschland, in dem die Figuren
Schädlichs und seine Leser auf der
Suche nach Orientierung umhertappen;

nicht selten wird erst allmählich
klar, auf welcher Seite der Mauer sich
die Handlung überhaupt abspielt. Die
Mauer scheint zudem ihre Richtung
geändert zu haben: Mit ihr hält man
sich in beiden politischen Systemen die
Randexistenzen, die Penner, die
Vereinsamten, die Kranken vom Leib. Für
sie allerdings greift Schädlich eindeutig
Partei. Die Perspektive wechselt: Statt
Tallhover kommen hier seine Opfer zu
Wort, aber nicht so, dass sie der Autor
als ihr Anwalt noch einmal entmündigen

würde. Schädlichs Figuren reden
vielmehr wie durch Masken, auf denen
sich — verfremdet und überhöht — ihre
Entfremdung abzeichnet. «Zwei
Reisende», «Fürchtegott», «Männer, berechtigte»,

«Ketzel» oder einfach «Einer»
heissen die Hauptfiguren der
Erzählungen, denen man als Leser nur auf
dem Umweg über ein genaues Studium
ihrer Sprachmasken näher kommt. «£5
steht ihm frei, heisst es, beliebig Worte

zu benutzen. Niemand fragt danach.
Gänzlich frei von den Gesetzen der
gebundenen Rede. Oder der Zensur.
Oder des Marktes. Nur die Regeln der
Syntax beachten. Aber viele!», proklamiert

der Text Irgend etwas irgendwie.
Eine solche in jeder Hinsicht ungebundene

Rede ist unerreichbar für die
Figuren. Der Erzähler jedoch, wenn er
in seiner Prosa alle möghchen Stilformen

erprobt, versucht sich diese Freiheit,

die inhaltlich fehlt, stilistisch zu
nehmen. Aus dieser Differenz von
Redeweise und Redegegenstand ent-



668 «BERLIN»-TEXTE

steht die verkniffene, verfremdende
Ironie von Schädlichs Erzählen. Auf
der einen Seite ist es geprägt von den
Regeln der Syntax, auf der anderen
Seite von den Regeln der Macht. Für
den Leser bleibt offen, wer hier das

Sagen hat: «Die Frage, Wer redet
(schreibt) hier, wird lauter.»

Sie wäre nur dann zu beantworten,
wenn die Freiheit der Syntax auf die
Freiheit des Individuums überspringen
würde, gegen Zensur und Markt.
Solange aber noch Tallhovers Tintenfinger

die Feder führen, solange die
Macht auch in der Syntax ihr Wort
mitspricht, müssen die Hauptrollen in
Schädlichs Erzählungen schwach
besetzt bleiben; keine Ostwesthelden,
mit denen man sich identifizieren
könnte. Opfer vielmehr, die unter den
Aktenbergen der Geschichte
verstummt sind. In der Erzählung Mechanik

etwa verschwindet ein Opfer der
nationalsoziaUstischen Euthanasie
noch einmal, indem es seine Angehörigen

redend oder schweigend, hilflos
oder berechnend verdrängen. Und die
Leitfigur der Titelerzählung Ostwestberlin,

ein unscheinbarer «Herr Schott»,
hat sogar die Spaltung seiner Stadt so
sehr in sich aufgenommen, dass er «aus
zwei Personen besteht». Auf diese leere
Leinwand trägt die Erzählung die
grelle Sprachschminke der beiden
Stadtteile auf, spiegelt die westliche
Werbung am Kudamm in die östliche
Propaganda von Unter den Linden, bis
sich die Kontrastfarben gegenseitig
neutralisieren. Schädlich zeigt hier, wie
die ebenso triste wie aufregende Farb-
losigkeit seines Schauplatzes zustandekommt:

Hier haben die Anstreicher
aller Epochen und aller Couleurs an
demselben Stadtstoff ihre Pinsel
abgewischt.

Im Bild- und Textband Ostberlin1,

den der DDR-Autor Lutz Rathenow
zusammen mit dem Photographen
Harald Hauswald gestaltet hat und der
(vorerst?) nur im Westen erschienen ist,
scheint man zunächst genau dasselbe
Berlin wieder zu treffen, bloss aus östlicher

Optik. Für den Provinzler, mit
dessen Augen man Ostberlin am
Anfang dieser Reportage betritt, ist
dies «die Stadt schlechtin»: ein faszinierendes

Chaos, montiert aus sich gegenseitig

verdrängenden Wahrnehmungsbruchstücken.

Auch die Ostseite der
Stadt triumphiert mit kaltem
architektonischem Imponiergehabe, das die
Bilder von Harold Hauswald ohne
Verklärung einfangen, über ihre Provinz —

Ostberlin, das «Schaufenster der Republik»,

als «der Westen im Osten». Die
aufpolierten Fassaden sollen auch hier
die Geschichte verstecken — der
Führerbunker wird gerade zugeschüttet.
Ohne historische Tiefe scheint das
Leben in den Fassaden nur
vorgetäuscht, Simulation, wie sie Bodo
Morshäuser im Westen entlarvt:
«Beamte in Zivil, die durch betont
gleichgültiges Schlendern ein gleichgültiges
Schlendern vortäuschen.» Tallhover lebt
noch, «die Polizei schleicht durch alle
Notizen». Auch in der Subkultur scheinen

sich Ost und West gegenseitig zu
kopieren. Lutz Rathenow zeigt sie aus
intimer Nähe, ohne aber die letzte
Distanz des Zugereisten aufzugeben; er
rückt sie ins Zentrum, ohne sie als
«Szene» zu feiern. So scheint die
«Alternative» noch ihren störenden
Namen zu verdienen, während sie der
Westen — wie Morshäuser bloss
schulterzuckend feststellen kann — schon
längst ins touristische Image der Stadt
integriert hat.

AU diese Gegenüberstellungen,
herausgefordert durch die Mauer, welche
diesbezüglich gerade als «Kitt von



c<BERLIN»-TEXTE 669

Ganzberlin» und nicht als Trennwand
wirkt, laufen aber nur auf kulturkritischen

Katzenjammer hinaus — für
Rathenow «das Elend des Verglei-
chens». Als grenzüberschreitender
Grauschleier legt sich der Smog über
die ganze Stadt. Lutz Rathenow und
Harald Hauswald unterlaufen ihn
durch das lebendige Spiel zwischen
Text und Bild. Wo der Text der Stadt
die Möghchkeit menschlicher Kommunikation

zuspricht, wo in ihm gelacht
oder zumindest gelächelt wird, zeigt
das dagegen montierte Photo die
Menschen Rücken gegen Rücken. Wo der
Text lyrisch abheben möchte, mit
flatternden Zeilenrändern sich anstrengt
gegen eine Schwerkraft, die in der
geteilten Stadt verdoppelt scheint,
holen die Bilder von Harold Hauswald
den Leser wieder auf den Boden
zurück. Aus ihren präzise gesetzten
Schwarz-weiss-Kontrasten, die jede
Verwechslung mit dem Farbprospekt
ausschliessen, gewinnt der Text seinerseits

seine Bewegungsenergie. Die
Fantasie, welche die spielenden Kinder in
die Stadtlandschaft hineintragen, führt
in Rathenows Text zunehmend den
Stift. So erzeugt der Text Farbe, gegen
das alte verbale Preussischgrau: «Farben

erblühen, selbst das Grau leuchtet.

Dir zerbröckeln die Worte (Einsicht'
und (Notwendigkeit'.»

Peter Utz

1 Bodo Morshäuser: Die Berliner
Simulation. Erzählung. Suhrkamp-Verlag, Frankfurt

am Main 1983. — 2 Peter Schneider:
Der Mauerspringer. Erzählung.
Luchterhand-Verlag, Darmstadt/Neuwied 1982. —
3 Aus der Fülle der Publikationen aus West-
Verlagen sind herauszugreifen: Berlin, du
deutsche, deutsche Frau, hrsg. von I. Krüger

und E. Schmitz, Luchterhand-Verlag,
Darmstadt/Neuwied 1985; Berlin im
Gedicht, hrsg. von B. und W. Laufenberg,
Insel-Verlag, Frankfurt am Main 1987; ferner
die etwas ältere Prosa-Anthologie: Berlin,
ach Berlin, hrsg. von H.W. Richter (1981),
zugänglich bei DTV, München 1984. Ihnen
steht von Ost-Seite gegenüber: Berlin. 100
Gedichte aus 100 Jahren, Aufbau-Verlag,
Berlin/Weimar 1987. Einen ausführlichen
Überblick über die (West-)Berliner
Literaturszene vermittelt das Berliner Autoren-
Stadtbuch, hrsg. von der Abt. Literatur der
Akademie der Künste, Berlin 1985. —
4 Hans Joachim Schädlich: Versuchte Nähe.
Rowohlt-Verlag, Reinbek 1977. — 5 Hans
Joachim Schädlich: Tallhover. Rowohlt-Verlag,

Reinbek 1986. — 6 Hans Joachim
Schädlich: Ostwestberlin. Prosa. Rowohlt-
Verlag, Reinbek 1987. — 7 Lutz Rathenow/
Harald Hauswald: OstberUn. Die andere
Seite einer Stadt in Texten und Bildern.
Piper-Verlag, München 1987.

Das eigene Leben suchen

Zu Martin R. Dean: «Der Mann ohne Licht»

Martin R.Dean hat für den Roman
Die verborgenen Gärten viel Anerkennung

geerntet. Die Erzählungen, die er
in dem Band Die gefiederte Frau
nachfolgen üess, bestätigten seine Begabung

und sein Können. Er wurde
ausgezeichnet und gefördert; die Kritik, die
Kulturkommissionen und die Preisgerichte

begannen von ihm Kenntnis zu
nehmen. Seine Bücher wurden in meh-



670 ZU MARTIN R. DEAN

rere Sprachen übersetzt. Sein zweiter
Roman, Der Mann ohne Licht, stösst
auf Skepsis und Widerstand '. Dean sei
noch nie so schwach gewesen, kann
man hören. Manches in seinem neuen
Buch sei konventionell, voller «post-
industrieUer KUschees», ausserdem
unentschieden, wie zur Probe hingesetzt.

Ungerecht an derartigen Aussagen

ist, was auf das Konto enttäuschter
Erwartungen geht. Zwar haben
Bewunderer des Gartenlabyrinths von
Leo Brosamer (Die verborgenen Gärten)

von Dean kaum zu Unrecht ein
Meisterwerk, rundum gelungen und in
seiner Thematik so geschlossen wie in
der Durchführung vollkommen, für
mögüch gehalten. Dass es der früh zu
beachtüchem Ruhm gelangte SchriftsteUer

jetzt doch noch nicht geschaffen
hat, soUte man ihm deswegen jedoch
nicht vorwerfen. Die gnadenlos
günstige Publizität, die Suggestionskraft
der Bestenlisten, ohne Zweifel auch die
Zustimmungsinvestitionen der kulturellen

Stiftungsräte und einer zu Superlativen

neigenden Kritik sind für jeden
Debütanten eine nicht zu unterschätzende

Gefahr.
Fragen wir also, was sich der Autor

mit seinem jüngsten Buch vorgenommen

hat, welche Mittel er zur Verwirklichung

seines Vorhabens einsetzte und
was dabei herausgekommen ist. Der
zweite und der dritte TeU dieser Frage
ist leichter zu beantworten als der erste.
Dean — das kennt man von ihm —
schreibt einen federnden, spannungsreichen

Dialog. Er kann Gespräche
sich entwickeln lassen und einen
Charakter wie hier den alten Schweizer
Autor Loder, einen kontaktscheuen,
fintenreichen, gescheiten und verbitterten

Menschen, in seinen Gegenreden
und Ausbrüchen als rundum präsente
Gestalt darstellen. Der Roman besteht

zu einem grossen Teil aus den Gesprächen

des Journalisten Mario DUI, der
Hauptfigur, mit Loder. Ein ebenfalls

umfangreicher TeU ist dem Bericht
über DiUs Reise zu den Schwestern in
der Provence eingeräumt. Und
schliesslich gibt es einen dritten Teil,
der aus den Aufzeichnungen Insulls
besteht, des Privatsekretärs des Erfinders

Thomas Alvar Edison. Der
VoUständigkeit halber muss erwähnt werden,

dass Loder in den Flammen seines
Hauses umkommt und Brandstiftung
vermutet wird, weshalb denn also auch
noch ein Gendarm ins Spiel kommt
und Elemente des Kriminalromans als
Mittel der Darstellung eingesetzt sind.
InsuUs Aufzeichnungen sind, anlässlich
von Dills Besuch bei Loder, von dem
Journalisten auf Band aufgenommen
worden. Es handelt sich um
Ausschnitte aus dem letzten Werk des
berühmten Autors, die er bei jenem
Anlass aus dem Manuskript vorlas.
Das aUes ergibt ein etwas verwirrendes,
vieUeicht auch ein unbefriedigendes
Resultat. Es entsteht der Eindruck
eines nicht durchaus kohärenten Textes.

Wusste man nur, was sich Martin
R. Dean denn nun wirklich vorgenommen

hat. Keine der möglichen Deutungen

geht restlos auf. Die fiktiven
Aufzeichnungen Insulls deuten immerhin
auf Fortschrittskritik und Infragestellung

der Technik, worunter natürlich
nicht nur die Glühlampe und der
Phonograph zu verstehen sind. InsuU
beschreibt das Wirken seines Meisters
mit Bewunderung, er ist total fasziniert;
aber der Leser, der die fatalen Spätfolgen

kennt, sieht auch die Kehrseite dessen,

was im Geiste Edisons bis auf den
heutigen Tag machbar geworden ist. Er
soll die Verblendung derer erkennen,
deren Denken den «Neuen Ganzheitli-



ZU MARTIN R. DEAN 671

chen» ein Greuel ist. Loder, über den
DUI ein Porträt schreiben möchte,
glaubt nicht an den Unearen Fortschritt
und verneint, dass Aufklärung mögUch
sei. Ist folgUch, was Loder aus seinem
letzten Manuskript vorliest, auch die
«Botschaft» des Romans Der Mann
ohne Licht Die würde dann etwa lauten,

es sei der Homo faber in seinem
Bemühen, Komfort und Wohnlichkeit
zu vermehren, zum Scheitern verurteilt,
wie auch der Schriftsteller, der durch
sein Werk die Gesellschaft verändern
möchte. «Konstruieren ist dichten»,
deklariert Edisons Privatsekretär einmal
lapidar. Eindeutig zur Charakterisierung

Loders gehört, etwas überraschend

in das Gespräch Dills mit dem
Schriftsteller eingebaut, dessen heftige
PhiUppika über die Schweizer und die
Schweiz. Da stehen merkwürdige
Sachen. Dill hält fest, was er über den
«universellen Scheincharakter des Landes»,

das «kein Verhältnis zur
Geschichte habe» und sich eben
deshalb weigere, «an der Geschichte
teilzunehmen, zu hören bekommt. Die «heilige

Kuh» der «stehenden Heere» (die
gerade haben wir zwar nicht, die haben
andere!), die «Schweiz eine Erfindung
des Jass- und Schiessvereins, eine
verballhornte Sonntagmorgengeburt»
(auch keine besonders treffsichere
Formulierung): dergleichen
Schnellschüsse, sattsam bekannt aus
Podiumsveranstaltungen wie auch das, was da
über Asylanten, über den Fremdenhass
und etwa noch über die Banken als die
heimlichen Tempel und Schlösser dieses

Landes im Umlauf ist, werden von
Mario DUI getreulich referiert. Loder,
der auch den Kapitalismus aufs Korn
nimmt, nennt dessen Produktionsweise
«revolutionär», weü ihm nämlich von
Epoche zu Epoche die eigenen
Grundparadigmata zum Opfer fallen. Der

Kapitalismus sei als Ideologie des
Individualismus angetreten, und heute
könne man sich keinen radikaleren
Gleichmacher als ihn vorsteUen. Mario
Dill, der Loders Porträt schreiben will,
notiert alle diese Äusserungen seines

Gesprächspartners, ohne dass man
sagen könnte, er identifiziere sich
damit. Allerdings protestiert er auch
nicht dagegen. Und der Leser hat,
sofern er sich auch nur ein wenig in
jüngerer literarischer Betriebsamkeit
auskennt, sem Déjà-vu-Erlebnis, erinnert
sich etwa an die Tagung von den
«Geschichten in einem ereignislosen Land»
oder auch an den berühmten Schweizer
Schriftsteller, der nicht mehr an
Aufklärung glaubt. FaUs sich Martin
R.Dean vorgenommen hat, in Loder
eine literarische Vaterfigur zu zeichnen,

ihn im Gespräch, in seinem
Umgang mit den Leuten vom Dorf,
dem Wirt und dem PoUzisten, in seinen
Beziehungen zu den Tamüen, in seinem
Verhältnis zur Natur und zur Technik
darzustellen, fällt auf, wie unbeteiligt er
das tut. Der Journalist Dill, dem Alter
und der Haltung nach ein Alter ego
Deans, hält sich beobachtend zurück.
Er hat aUes gelesen, was Loder
geschrieben hat.

Nicht nur, weü nach Loders gewaltsamem

Ende aus dem Porträt nun ein

Nekrolog werden müsste, kommt der
Artikel nicht zustande. Denn in der
Provence bei den Schwestern Marthe
und Mon, zu denen Dill fährt, sieht sich
der junge Mann in eine völüg andere
Welt versetzt, in der er eher unbeholfene

Schritte tut. Da herrschen kerne

Aggressionen, da ist InsuUs
Fortschrittsenthusiasmus meüenfern; der
forschende und kritische, der männliche

Geist beugt sich der Natur, den
sanften Lebensformen alternativer
Weibüchkeit. Marthe malt und Mon



672 ZU MARTIN R. DEAN

töpfert. Beide bewohnen ein altes,
einfaches Gebäude in einem üppigen Garten,

wo sie sich selbst eingerichtet
haben. Lange lebten sie ohne aUen

Komfort, natürlich auch ohne elektrisches

Licht. Sie stehen in loser Verbindung

mit einem Künstlervölklein, das
in schöner Eintracht im verfallenden
Gemäuer eines Schlosses horstet, wo
sich jeder einen Raum zum Eigengebrauch

restauriert. AUe leben spontan
und einfach, jeglichem Konsumterror
abgewandt. Wenn dennoch einmal
Einkäufe unerlässlich sind, macht man aus
dem Ausflug in den Supermarkt ein
Räuberspiel, lässt ein paar Kleinigkeiten

unbezahlt mitlaufen und freut sich
diebisch über den gelungenen Streich.
Dill, den Schwestern zugeneigt und in
Mon verliebt, sieht sich fast wesen- und
wülenlos in die verwirrende
Selbstverständlichkeit ihrer Daseinsgestaltung
versetzt. Er hat erotische, sexueUe

Erlebnisse; er ist einfach einbezogen in
eine weiche und harmonische Welt, in
der ihm selbst die Linien der Landschaft

wie die Umrisse eines Frauenkörpers

vorkommen. «Die Steine, die
Luft, die Wolken», deklamiert Marthe,
«all das ist ursprünglich ein Element des
Menschen. Daneben gibt es so vieles,
was uns nicht gehört und uns gar nicht
zukommt. Wir haben unsere Kreise
überschritten. Forschend und
experimentierend greifen wir in Gebiete ein,
die nie für uns bestimmt waren.»

Bekanntes und Abgegriffenes demnach

auch da. Die Schlichtheit der
Weisheiten, die von den Schwestern
vertreten werden, könnte einen fast
verlegen machen. Und doch ist da
etwas Neues und Anderes, etwas, das
bei aller KUscheehaftigkeit der
Formeln eines neuen weibUchen
Selbstverständnisses als Möglichkeit vielleicht
ernst zu nehmen wäre. Mario Dill

erprobt es. Wenn er versucht, in steuern
Gelände beim Gehen das Gleichgewicht

zu halten, beginnt er ein neues

Körpergefühl zu entwickeln. Aber
verwunderlich ist es schliesslich nicht, dass

Deans neuer Roman einigen seiner
Bewunderer der ersten Stunde fast ein

Ärgernis ist. Denn so wenig wie mit
Loder und InsuU identifiziert sich sein

Held mit der Lebensweise und dem
Dasein der Schwestern. Als ein
postmoderner Parzival durchstreift er die
Welt der Väter mit ihren technischen
Erfindungen und ihren Widersprüchen
und gelangt dann in das Land weiblicher

Alternativen. Seine Sympathie ist
dabei nicht stärker als seine Distan-
ziertheit. Er sucht das Abenteuer des

eigenen Lebens. Auch Loders gesamtes

Werk hat er nicht aus üterarischem
oder ästhetischem Interesse durchstöbert,

sondern weü er darin Haltungen
vermutet und vieUeicht gar einen Halt.
Einmal, ganz zu Beginn des Romans,
erinnert er sich einer Stelle in einem
Buch Loders, in der ein von Zeit und
Verfall heimgesuchtes Haus in der
Provence vorkommt. Der Besitzer ist «ein

philosophierender Spinner und ein
Kokoschkasammler». Er steUt ein
Geschwisterpaar an, beide Maler,
damit sie auf die Kunstschätze aufpassen.

Sie dürfen malen, was ihnen vor
Augen kommt, «nur ja kein Gemälde».
Dann steht da: «Im Haus läuft die Zeit
rückwärts. Als der Sommer anbricht,
begehen sie das Sakrileg und kopieren
den ersten Kokoschka. Sie können nicht
anders, sie haben ihr eigenes Leben
verloren.» Nachdem sie von jedem
Gemälde des Meisters ein Doppel
hergestellt haben, verfallen sie dem Wahnsinn.

Die Stelle ist mir aufgefallen nicht
nur wegen der Anklänge an die Situation

des Studenten Manuel Kornell in
Die verborgenen Gärten, sondern weil



ZU MARTIN R DEAN 673

es hier wie dort um das «eigene Leben»
geht, um die mögliche Selbstfindung
jenseits vorgeprägter Muster und schon
gar jenseits der KUschees. DiU
widerspricht weder dem streitsüchtigen alten
Schriftsteller noch den friedfertigen
Schwestern. Mich nimmt für ihn ein,
dass er beide MögUchkeiten ernsthaft
beobachtet und erwägt. Weil sein Held
sich nicht, noch nicht entscheidet, wirkt
Deans zweiter Roman uneinheitlich,
offen, und zudem ist der Versuch, den
Erfinder mit dem Dichter, die Technik
mit dem literarischen Schaffen in
Beziehung zu setzen, ein Ansatz nur
und kein ernsthaft durchgeführtes
Thema. Wenn der Klappentext gar von
einem «detektivischen Labyrinth-
Roman» spricht, so ist das zu hoch
gegriffen. Trotzdem bestätigt sich mit
diesem Buch ein Autor, der über das
bisher Erreichte hinausstrebt.
Geglückte Partien, so der Besuch bei
Loder, auch die Aufzeichnungen
InsuUs, stehen neben weniger gut
gemeisterten Passagen, etwa dem
Versuch, eine Kriminalgeschichte zu
konstruieren. Die Alternative der Schwestern

in der Provence, der konkret

gelebte Versuch des «Ganzheitlichen»,
ist in der DarsteUung Deans durch die
Nähe zu modischen Lehren und ihrem
Vokabular gefährdet. Mich nimmt für
ihn ein, dass er die Darstellung trotzdem

gewagt hat.
Anderseits gebe ich zu: Mich ärgert,

dass er dabei nicht immer so sorgfältig
vorgeht, wie man es von einem Autor
seines Könnens erwarten dürfte. Das
«Bild eines menschlichen, sanft
abfallenden, immerzu abfallenden Körpers»,
— darunter kann ich mir zum Beispiel
nichts vorstellen. Und von einem zu

sagen, er sei «zunehmend ungehalten»
gewesen, ist auch nicht gerade brûlant
formuliert. Leider ist Deans Roman
partienweise etwas salopp geschrieben,
etwas unaufmerksam. Wenn der Kutter
im Hafen von Toulon gegen den Wind
knattert, ist nicht recht einzusehen,
warum die Passagiere an Deck den
Auspuff in der Nase haben, es sei denn,
das Motorschiff läuft rückwärts aus.
Vielleicht hat er das auch gemeint.

Anton Krättli
1 Martin R.Dean: Der Mann ohne Licht.

Roman. Carl Hanser Verlag, München/
Wien 1988.

Gegenentwürfe, Divergenzen,
Parallelen

Aktuelle theologische Impulse für eine evangelische Katholizität und ein
konstruktiver Dialog mit der chinesischen Religion

Teilhard de Chardin, dessen Werk
seinerzeit auf Befehl des Sanctum
Officium in Rom aus den BibUotheken der
kirchlichen Institutionen entfernt wurden,

wusste, wovon er sprach, als er
den wenig schmeichelhaften Satz

schrieb: «Die Verfehlung wider den
Geist der Forschung ist eine menschlich

und christlich unverzeihliche
Verfehlung: die Sünde der Kleriker, die
Sünde der Orthodoxie, die Abtreibung
im Denken.» Wer die Geschichte der



674 THEOLOGISCHE IMPULSE

christlichen Theologie von ihren
Anfängen bis heute näher betrachtet,
wird immer wieder erschrecken vor
den Repressions- und Gewaltpotentialen,

die nicht nur auf dem Höhepunkt
der Inquisition im 15. und 16. Jahrhundert

sich manifestierten, sondern seit
den Kirchenvätern bis zu den Theologen

der Neuzeit (z.B. Rudolf Bultmann
und Hans Küng) als bittere Wirklichkeit

erlebt wurden.
Einen aufschlussreichen Einblick in

einzelne Lebensschicksale im Ringen
um Wahrheitsfindung bietet das
neuerschienene Buch «Gegenentwürfe»1, das

mitinspiriert wurde von der jüngeren
theologischen Konfliktsgeschichte. Die
beiden Herausgeber Karl-Josef
Kuschel, theologischer Mitarbeiter am
Institut für ökumenische Forschung an
der Universtität Tübingen, und
Hermann Häring, Professor für Dogmatische

Theologie an der Universität Nim-
wegen, widmen diesen Band Hans
Küng zum 60. Geburtstag «in Respekt
vor seinem theologischen Werk und
seiner ökumenischen Arbeit». An 24
«Lebensläufen für eine andere Theologie»

werden von 24 Autoren und
Autorinnen — vorwiegend Theologen —
klassische Streitfälle der Kirchengeschichte

beschrieben: Origenes, Erasmus,

Luther, Giordano Bruno, Pascal,
J.H.Newman, Sören Kierkegaard,
Teilhard de Chardin, RudoU Bultmann,
Heinrich Böll u.a.m. Im Kern geht es
bei all diesen Auseinandersetzungen
um die rechte Auslegung der Bibel als
kritische Norm und letzte Autorität des
Glaubens. Es ist den Herausgebern
und den Verfassern der vorUegenden
Essays ein wichtiges Anliegen, nicht
nur die Leidensgeschichte von
verurteilten, verbannten, verachteten Theologen,

Literaten und Publizisten
darzustellen, sondern sie möchten dazu anre

gen, die Verurteilungen von ernst im
Lichte heutiger Einsichten kritisch zu
überprüfen und nötigenfalls zu
korrigieren. Ja, mehr noch: «aus der
Geschichte der Dialektik von Wahrheit
und Unwahrheit entschieden die

Konsequenzen zu ziehen für einen andern
innerkirchlichen Umgang mit theologischen

Erneuerern, Dissidenten und
unbequemen Kritikern.» Aus den
vorliegenden Texten spricht eine bisher
noch unerfüllte Hoffnung auf eine
Versöhnung von Evangelizität und Kathohzität.

«Evangelische Kathohzität» —

ein Lieblingsausdruck von Hans Küng
— beinhaltet ständiges Massnehmen
der Kirche an ihrem eigenen Ursprung,
dem Zeugnis des Neuen Testamentes,
und gleichzeitig das Bewusstsein einer
weltweiten, globalen Verflochtenheit
der Kirche mit allen Kulturen, Völkern,
Rassen, Religionen und nichtchristlichen

Ideologien. Evangeüsche Kathohzität

leuchtet auf z. B. im Werk zweier
so unterschiedlicher Schriftsteller wie
Johann Peter Hebel und Heinrich Böll,
der eine aus protestantischer, der
andere aus katholischer Tradition
stammend. In Hebels «Kalendergeschichten»

zeigt sich eine Weisheit der
kleinen Leute, wo die Grenzen von
oben und unten, von moralisch und
unmoralisch verschwimmen und eine
Toleranz sich Ausdruck verschafft, die
fähig ist, im Geiste Christi auch das
Nichtchristliche als gottbejaht zu
akzeptieren. In Bölls Werk widerspiegelt

sich ein alternatives, rebellisches
und gleichzeitig mystisch-sakrales
Christentum; sein Schaffen lebt von der
Überzeugung, dass sich das Göttüche
zwischenmenschüch verleiblichen, ver-
sinnüchen lässt, dass Spirituelles im
MaterieUen, Seeüsches im Körperlichen,

Geistliches im Sinnlichen
konkretisierbar ist. Evangelische Katholizi-



THEOLOGISCHE IMPULSE 675

tat manifestiert sich klar und deutUch
— um noch eine weitere in den
«Gegenentwürfen» dargestellte PersönUchkeit
zu nennen — im amerikanischen Theologen

John Courtney Murray (1904—
1967), einem Freund und Mitstreiter
von Hans Küng während des zweiten
Vatikanischen Konzils. Murray arbeitete

freundschaftlich zusammen mit
den beiden namhaften protestantischen

Theologen Reinhold Niebuhr
und Paul TUlich. Dialog, Freiheit, Liebe
— das sind die drei zentralen Prinzipien

und Kategorien, die Murrays
VorsteUungen von der Kirche als christ-
üche Gemeinschaft bestimmen.

Letztüch geht es den Herausgebern
der «Gegenentwürfe» um ein Doppeltes:

erstens um die Freilegung von
Grundgesetzlichkeiten innerkirchlicher
Konfliktsbewältigung, und zweitens um
ein Plädoyer für eine neue Praxis des

theologischen Umganges mit
Andersdenkenden, Kritikern, geistigen
Erneuerern.

Zu diesen Kritikern und geistigen
Erneuerern gehört zweifeUos auch der
Schweizer Theologe Hans Küng, von
der katholischen Kirche offiziell
desavouiert, seit 1980 Direktor des Institutes

für ökumenische Forschung an der
Universität Tübingen. Küng befasst
sich schon seit vielen Jahren intensiv
mit den Weltreligionen, und er
bekennt: «Ich weiss, die Arbeit über die
Weltreügionen wird mich bis ans Ende
meiner theologischen Existenz
beschäftigen.» Seit den sechziger Jahren

setzte er sich auch eingehend mit
dem chinesischen Denken auseinander
und reiste zweimal — 1979 und 1987
— in die Volksrepublik China. Im
Sommersemester 1987 hielt Hans Küng
zusammen mit Juüa Ching, einer
international ausgewiesenen Wissenschaftlerin

für chinesische Philosophie und

Religion — sie hat eine Professur für
Religionswissenschaft in Toronto inne
— gemeinsame Vorlesungen an der
Universität Tübingen zum Thema:
Christentum und Chinesische Religion,
die vor kurzem nun in Buchform
veröffentlicht wurden2. Wenn man bedenkt,
dass auf unserer Erde neben 1,4
Müliarden nomineller Christen eine MU-
liarde Chinesen leben, ist es gewiss sehr
zu begrüssen, dass eine gegenseitige
seriöse Information, eine kritische
Erhellung, Durchdringung und
Bereicherung gefördert wird, ohne bilüge
Harmonisierung, ohne Förderung
einer sogenannten «Cocktail-Religion».

Der vorliegende Dialog macht
deutlich, dass es zwischen Christentum
und chinesischer ReUgion trotz vieler
Divergenzen und Differenzen auch
bedeutende ParaUelen und Konvergenzen

gibt. Die in Schanghai geborene
Julia Ching zeichnet in ihren subtilen
Ausführungen ein lebendiges BUd der
vier grossen chinesischen Traditionen:
Volksreügion, Konfuzianismus, Taois-
mus und Buddhismus. Hans Küng gibt
in semen Antworten eine «Darstellung
des Christentums im Spiegel der ReU-

gionen Chinas» mit dem erklärten Ziel,
zu einer transkulturellen und interreU-
giösen Verständigung beizutragen.
Julia Ching und Hans Küng weisen mit
ihren Vorlesungen auf ein dringendes
GrundanUegen unserer Zeit hin: dass

aUe von den grossen Religionen der
Menschheit geteüten ethischen
Grundprinzipien im Konsens zum Leuchten
gebracht werden um des religiösen und
politischen Friedens willen. Küng
wiederholt in diesem neuen Buch seme
schon früher ausgesprochene Forderung,

den Geist Jesu Christi in immer
wieder neuen kultureUen Ausprägungen,

Formen und Gestalten überaU auf
der Welt sichtbar werden zu lassen,



676 THEOLOGISCHE IMPULSE

wobei nach seiner Überzeugung
entschiedene christliche Identität in der
Nachfolge Christi und grösstmögliche
Offenheit für die kulturellen, ethischen
und reUgiösen Werte aller Nichtchristen

zusammengehören. Es ist ihm
allerdings klar, dass die verschiedenen
reUgiösen Systeme sich nicht einfach
harmonisieren lassen. Allen Ernstes
aber stellt Küng die Frage: «Ist es im
heutigen Kontext des Dialogs der
Weltreligionen nicht überlegenswert, ob das
Humanum des Konfuzianismus so
etwas wie die Grundlage für ein
gemeinsames Ethos der Menschheit
sein könnte?» Er bedauert, dass in
Europa die faszinierende Geschichte
der Begegnung von Christentum und
chinesischer Geisteswelt und die
Möglichkeit zu einer kontextuellen christlichen

Theologie im chinesischen
Gewand noch sehr wenig zur Kenntnis
genommen wird. In Anbetracht der
Komplexität der Gegenwart, im
Hinblick auf eine postmoderne Gesellschaft

und um der Überlebensfähigkeit
in der Zukunft willen regt Küng an, im
Bewusstsein einer grundlegenden Ein¬

heit von Mensch und Kosmos eine

neue Harmonie anzustreben. Chinesische

Traditionen smd eine geistige
Herausforderung nicht nur für das

Christentum, sondern für den säkularen

Westen als ganzen. Nach Ansicht
Küngs gewinnt gerade angesichts
moderner Säkularisation und drohender

atheistischer BanaUtät der ökumenische

Dialog unter den Weltreligionen
eine grosse Bedeutung. Das vorliegende

Buch ist geprägt vom Geist der
Toleranz, der Harmonie, der Versöhnung.

In unserer Welt, in der Partikularismus,

Individualismus und Egoismus
eine so verhängnisvolle Rolle spielen,
ist es recht verheissungsvoU, wenn eine
Stimme, wie die von Hans Küng,
vermehrt Beachtung findet.

Hans Beck

1

Gegenentwürfe, 24 Lebensläufe für
eine andere Theologie, Herausgeber:
Hermann Häring und Karl-Josef Kuschel, Piper
Verlag. München und Zürich 1988. —
2 Christentum und Chinesische ReUgion,
Hans Küng und Julia Ching, Piper Verlag,
München und Zürich 1988.

Hinweise

George Saikos grosser Roman
«Auf dem Floss»

Als Band I der im Salzburger Residenz

Verlag erscheinenden Ausgabe
der Werke in fünf Bänden ist George
Saikos Hauptwerk, der Roman «Auf
dem Floss», herausgegeben und mit
einem Nachwort versehen von Adolf
Hasünger, erschienen. Wir sind damit

in die Lage versetzt, einen der
bedeutendsten Erzähler Österreichs in
diesem Jahrhundert wieder zu lesen; vor
aüem sein grosses Zeitgemälde zu
bewundern, in welchem Aristokraten
und Domestiken in mannigfacher
Beziehung zueinander stehen und
beide den Untergang einer Epoche und
ihrer Gesellschaft erleben. Freuds
Wissenschaft verwandelt sich in der



HINWEISE 677

Anwendung durch den Künstler und
«magischen Realisten» Saiko in ein
verwirrendes, teils Einsichten
versprechendes, teils Rätsel und Dunkelheiten
bewahrendes Geflecht. Es werden Fakten

erzählt und ihre Hintergründe
angespielt. George Saiko, 1892 in
Nordböhmen geboren, studierte in
Wien Psychologie, Phüosophie,
Archäologie und Kunstgeschichte, war
zeitweise Schauspieler und Regisseur
und überlebte die Zeit des Anschlusses
als Konservator an der Graphischen
Sammlung der Albertina. Er starb
1962. Die fünfbändige Gesamtausgabe
im Residenz Verlag macht sein Werk
neu zugänglich, das Werk eines Erzählers

vor allem, der neben Doderer und
Musil seine eigenständige Bedeutung
für die österreichische Literatur
behauptet.

Friedrich Hölderlin: Pindar

Als Band 15 der Kritischen Textausgabe,

herausgegeben von D. E. Sattler,
ist «Pindar» erschienen. Als Gegenbild,
an dem sich das Eigene erst bestimmen
lasse, deutet der Herausgeber im Vorwort

die Pindar-Übertragung von
1801. Der Text bringt auch das griechische

Original und die Interiinear-Über-
setzung aus der 1798 erschienen Edition

von Christian Gottlieb Heyne, die
Hölderlin benutzt hat (Luchterhand
Literaturverlag, Darmstadt 1988).

Reisen durch eine verlassene
literarische Landschaft

Der Autor des Buches «Böhmische
Dörfer» mit dem Untertitel «Wanderungen

durch eine verlassene Uterarische

Landschaft» war Redaktor und

Reporter. Als Ludvik Svoboda zum
Präsidenten der Tschechoslowakei
gewählt und auf dem Hradschin feierlich

in sein Amt eingesetzt wurde, stand
der JournaUst Serke unmittelbar hinter
den OffizieUen. Alexander Dubcek ist
kurz darauf aus dem offiziellen Photo
dieser Zeremonie wegretuschiert worden;

Jürgen Serke ist darauf zu erkennen.

Er spricht aus eigener Anschauung

sozusagen, wenn er seine grosse
Dokumentation über die verlassene
literarische Landschaft Böhmens mit
dem Kapitel «Europa starb in Prag»
eröffnet. Es ist ein Band, der nicht nur
dem Andenken derer gewidmet ist, die
darin mit Namen genannt und deren
Schaffen und Leben auch in unzähügen
Aufnahmen und Reproduktionen in
Erinnerung gerufen ist, sondern eben
der Landschaft, den böhmischen Dörfern,

der Stadt Prag, dem tschechischen
Kultur- und Literaturraum, der einst so
reich an Talenten und so regsam und
«europäisch» war. Das Eingangskapitel
umreisst die Geschichte der
Tschechoslowakei seit ihrer Gründung bis zu
ihrem Untergang, aber auch bis zur
Befreiung nach dem Krieg und bis

1968, als die russischen Panzer den

«Prager Frühling» endgültig besiegten.
Die eigenthche Dokumentation aber

gilt den Trägern des literarischen
Lebens in diesem Zeitraum, den Dichtern

und Literaten, den Übersetzern
und Kritikern. Von Hans Natonek bis

zu Paul Kornfeld, von Johannes Urzidil
bis zu George Saiko, um nur diese

wenigen zu nennen aus einer langen
Liste, bringt Serke in anregender
Darstellung in Wort und Bild (wobei nicht
selten zeitgenössische Karikaturen

herangezogen sind) eine Erinnerungsarbeit

zustande, die im höchsten Grade
verdienstvoll ist. Nicht Rilke, Kafka
und Werfel allein vertreten die deutsch-



678 HINWEISE

sprachige Literatur aus Böhmen in
diesem Jahrhundert. Serke nennt zusätzlich

47 Namen von Rang, deren Nachruhm

zerstört, deren Werk mit dem
böhmischen deutschen Literaturraum
untergegangen ist. Hitler hat die
Zerstörung eingeleitet, Stalin hat sie voU-
endet. Jürgen Serke macht einen
Anfang, eine Anregung zur Wiederentdeckung.

Sein grossformatiger und
reich illustrierter Band «Böhmische
Dörfer» verdient hohes Lob und weite
Verbreitung (Paul Zsolnay Verlag, Wien
und Hamburg 1987).

Das Leben des Bertolt Brecht

Im Untertitel nennt Werner Mittenzwei,

der eine neue Biographie des
Dichters vorlegt, sein Thema den
«Umgang mit den Welträtseln». Was
konkret darunter zu verstehen sei,
bleibt interpretierbar. Zum Beispiel
kann da an die Arbeit am «Galilei»
gedacht werden, für die es umfangreicher

naturwissenschaftlicher und
philosophischer Studien bedurfte. Aber es
kann auch damit gemeint sein, was
Brecht einmal fragen üess: «Wie kann
der unfreie, unwissende, freiheits- und
wissensdurstige Mensch unseres
Jahrhunderts, der gequälte und heroische,
missbrauchte und erfindungsreiche,
änderbare und die Welt ändernde
Mensch dieses schrecküchen und grossen

Jahrhunderts sem Theater bekommen,

das ihm hüft, sich und die Welt zu
meistern?» So steht es in den Schriften
über experimenteUes Theater, und es
ist Brechts Thema in nuce. Mittenzwei,
Professor für Literaturtheorie und
MitgUed der Akademie der Künste und
der Akademie der Wissenschaften der
DDR, ist nicht der erste Biograph des
Stückeschreibers. Aber er ist zwetfel-

los, zusammen mit einem Team von
Mitarbeitern, der approbierte,
«offizielle» Biograph des Dichters. Die zwei
Bände erzählen Brechts Leben und
beschreiben das Werk, setzen sich mit
der Rezeption auseinander und sind,
versehen mit einem umfangreichen
Apparat und Register, ein nützliches
Arbeitsinstrument. Nichts Neues
erfährt man über Brechts Aufenthalt in
Zürich und seme Beziehungen zum
Schauspielhaus: darüber hat Mittenzwei

schon in vorangehenden Pubüka-
tionen («Exü in der Schweiz», das mit
dem Kapitel über die «Zerstörung der
IUusion vom klassischen Land des
Exüs» einsetzt, und «Das Zürcher
Schauspielhaus 1933—1945») gesagt,
was er zu sagen hatte. Dass also etwa
Kurt Hirschfeld «sein winziges Büro zu
der einzig noch funktionierenden
Leitstelle für, antifaschistische Dramatik
ausgebaut» habe und dass Brecht «die
Schweiz wie die USA für einen der
wenigen Nutzniesser des Krieges»
gehalten habe, gehört zu diesen
Bemerkungen. Zwei Bände, in denen über
Brecht und sein Werk erschöpfende
Auskunft erteilt wird, nicht unkritisch,
aber parteüsch auf jeden Fall (Suhrkamp

Verlag, Frankfurt am Main 1987).

Der romantische Brief

An einer Untersuchung von Briefen
der Romantiker unternimmt es Karl
Heinz Bohrer in diesem Buch, den
Gegensatz zwischen «der durch
Aufklärungsvernunft und Fichtesche Ich-
Philosophie vermittelten neuen Anatomie

des Subjekts» und «einer Subjektivität

andererseits» aufzuzeigen, die sich

nur über «imaginativ-ästhetische
Kategorien» bestimmen lässt. Insbesondere
liegen der Untersuchung die Briefe



HINWEISE 679

Kleists, der Karoline von Günderrode
und Clemens Brentanos zugrunde. Von
der «emphatischen Selbst-Entdek-
kung» führt der Weg zur «Ich-Entgrenzung»

im Tod, in der Liebe und in der
Erfahrung der Natur. Bohrers Arbeit
geht auf Vorlesungen zurück, die an
der Universität Bielefeld gehalten worden

sind, wo der Autor als Professor
für Deutsche Literaturgeschichte wirkt
(Carl Hanser Verlag, München und
Wien 1987).

Clemens Brentano: Die Erzählungen

Im Rahmen der grossen, historischkritischen

Ausgabe des Freien Deutschen

Hochstifts in Frankfurt ist soeben

der 19. Band erschienen: Brentanos

Erzählungen, herausgegeben und
kommentiert von Gerhard Kluge. Neben

den bekannteren Stücken, also der
Chronika eines fahrenden Schülers (1.
und 2. Fassung) den «Mehreren
Wehmüllern» und der Geschichte vom braven

Kasperl und dem schönen Anneri
enthält der Band auch das Märchen
«Die Rose», ferner «Der Sänger», «Die
Schachtel mit der Friedenspuppe» und
«Die drei Nüsse». Eine Besonderheit
steUt das Fragment des Romans «Der
schiffbrüchige Galeerensklave vom
todten Meer» dar, mit Szenen, die in
Rom und Neapel spielen und mit
dazugehörigen lyrischen Einlagen (Verlag
W. Kohlhammer, Stuttgart 1987).

Gedichte von Robert Creeley

Vom gleichen Autor hat der Residenz

Verlag, Salzburg, bereits den
Roman «Die Insel» (in der Übersetzung

von Ernst Jandl) herausgebracht.

Klaus Reichert, Professor für englische
und amerikanische Literatur in Frankfurt,

legt jetzt im gleichen Verlag eine
zweisprachige Ausgabe der Gedichte
vor, die englischen Originale den
Übersetzungen ins Deutsche gegenüberge-
steUt. Robert Creeley, 1926 in Arlington

geboren, lebte in Spanien, Frankreich,

Kalifornien und New Mexico
und ist selber Professor an der State

University of New York in Buffalo. Ein
gelehrter Dichter also, und dennoch
sind seine Gedichte einfach, scheinbar
wie gewöhnliche Rede, aber zugleich
auch streng geformt, ja kalkuliert.
Creeley gehört, wie man im Nachwort
Reicherts nachlesen kann, zu den
bedeutendsten amerikanischen Lyrikern

der Gegenwart, und die umfangreiche

Auswahl aus seinen verschiedenen

Gedichtbänden zeigt auch die
Breite und Vietfalt seiner Motive und
Themen. Das Ziel des Gedichts, sagt
Creeley, sei das Definieren. Aber auch:
Gedichte zu schreiben, falle ihm zu. Er
könne ihrer Entstehung nicht vorgreifen.

Derart zwischen Genauigkeit und
Spontaneität erfährt er das Schreiben
von Gedichten als eine «äusserst
spezifische Offenbarung des eigenen
Inhalts», eines Inhalts zumal, «der dir
sagt, was du nicht weisst».

Wie kochten die alten Römer?

Die Rezepte aus der «Kochkunst»
des Apicius hat Elisabeth Alföldi-
Rosenbaum (zusammen mit Barbara

Flower) schon 1958 in einer englischen
Übersetzung aus dem Latein herausgegeben.

Die 8. Auflage des seit 1970
auch in deutscher Sprache vorliegenden

Büchleins gibt uns Gelegenheit,
hier darauf hinzuweisen als auf ein
Kochbuch ganz besonderer Art. Wer



680 HINWEISE

seinen Gästen einmal eine Kostprobe
geben möchte, wie die Römer getafelt
haben (es braucht nicht gleich das

ganze Gastmahl des Trimalchio zu
sein!), kann hier die Rezepte auswählen.

In der Einleitung informiert uns
die heute an der Universität Toronto
lehrende Archäologin über Apicius
und das Kochbuch der Römer. Sie
erwähnt zum Beispiel, dass die Köche
Altroms Zutaten verwendeten, die den
Eigengeschmack des Fisches oder des
Fleisches übertönten. Kräuter sind
wichtig. Das kleine Kochbuch der
Römer, wie es die Verfasserin präsentiert,

ist übersichtüch gegliedert und
enthält neben einem Literaturverzeichnis

(zum Weiterstudium) ein Register.
Man soUte, besonders in der sommerü-
chen Saison des Grillens, das eine oder
andere Rezept ausprobieren, zum
Beispiel gebratene Zicklein oder Lamm,
vieUeicht auch gebratenes Kalbfleisch
mit Pfeffer, Liebstöckel, SeUeriesamen,
Kümmel, Origanum, getrockneter
Zwiebel, Rosinen, Honig, Essig, Wein,
liquamen (eine Art Fischsauce, auch

garum genannt), Öl und defrutum
(eingedickter Traubensaft). So reichhaltig
muss die Gewürz- und Zutatentruhe
bestückt sein. Das Kochbuch der
Römer ist nicht nur gedacht als kulinarische

Anmerkung zur Kulturgeschichte;

es soll zum Probieren anregen,

zum Versuch, einmal auf
altrömisch zu kochen (Artemis Verlag,
Zürich und München).

Robert Antelme:
Das Menschengeschlecht

Das Original dieses erschütternden
Berichts erschien 1957 bei GaUimard
in Paris. Der Hanser Verlag München

hat 1987 eine deutsche Übersetzung
von Eugen Heimle herausgebracht,
vieUeicht angeregt durch den Welterfolg

von Marguerite Duras' Buch «Der
Schmerz». Denn der sehnsüchtig
erwartete Geliebte, der dort aus dem
Vernichtungslager zurückerwartet wird
und der der Erzählerin entgegenlächelt,

so dass sie ihn wiedererkennt,
der jedoch — wenn sein Lächeln
erüscht — dennoch ein Unbekannter
ist, dieser verschleppte, lange verschollene

und nun nach dem Krieg wieder
aufgetauchte Mann ist Robert
Antelme. Man hat ihn in Dauchau
gefunden. Sein Bericht, sein Zeugnis ist
das Buch «L'espèce humaine», Das
Menschengeschlecht. Antelme erzählt
auf vierhundert Druckseiten, was sich

gegen jedes Erzählen sträubt. Im
Vorwort beschreibt er diese Hemmung:
Vom ersten Tag der Heimkehr an
schien es zunächst einfach unmöglich,
«die uns bewusst gewordene Kluft
zwischen der Sprache, über die wir verfügten,

und jener Erfahrung, die wir
grösstenteils immer noch am eigenen Leib
verspürten, auszufüllen». Was sie zu
sagen hatten, schien ihnen selbst
unvorstellbar. Wie sollten sie es denen
erklären, die diese Erfahrung nicht mit
Urnen teilten? Er hat sich dazu gezwungen.

Man spürt es seinem Bericht nur
indirekt an, welche Anstrengung diese
Zeugenaussage bereitet. Denn seine
Sprache ist ruhig, sachlich, genau, von
geradezu unheimlicher Aufmerksamkeit

und Gründlichkeit. Dass nichts
vergessen werde, dass nichts hinabsinke

in die Tiefen des Unausgesprochenen,

zwingt ihn zur Sachlichkeit seines

Rapports, der eben darum zu den
erschütternden Dokumenten einer
unmenschlichen Realität zählt.
Unmenschlich? Er gab seinem Buch
den Titel «L'espèce humaine.»


	Das Buch

