Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift fur Politik, Wirtschaft, Kultur
Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 68 (1988)

Heft: 6

Artikel: Die Verheissungen der Kindheit : Padagogik der Postmoderne?
Autor: Herzog, Walter

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-164577

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 22.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-164577
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Walter Herzog

Die Verheissungen der Kindheit

Padagogik der Postmoderne? *

«Wo Kinder sind, da ist ein goldnes Zeitalter.»
Novalis

Die Padagogik geht gerne von der Universalitat der Erziehung aus und
betrachtet den Menschen als homo educandus, als zu erziehendes, wenn
nicht erziehungsbediirftiges Wesen. Wie wahr dieses Bild des Menschen
sein mag, auf der abstrakten Ebene der padagogischen Anthropologie geht
vieles verloren, was bei genauer Betrachtung zu unterscheiden ware. Es ist
nicht dasselbe, wenn Kinder in einfachen Gesellschaften durch die Beteili-
gung an den Aktivitaten der Erwachsenen die wesentlichen Kulturtechni-
ken erwerben, wie wenn sie in komplexen Gesellschaften zum selben
Zweck von eigens dafiir ausgebildeten Lehrkraften unterrichtet werden.
Beides mag im weitesten Sinne Erziehung sein, doch im ersten Fall spre-
chen wir besser von Sozialisation oder Enkulturation, wahrend erst das
zweite eigentliche Erziehung ist. Eine Pddagogik als Erziehungslehre oder
Erzichungswissenschaft jedenfalls gibt es nur dort, wo sich aus dem
Umgang der Generationen eine Institution herausdifferenziert, deren Ziel
die systematische Vorbereitung der jungen Generation auf das Leben als
Erwachsene ist. Die Padagogik, so heisst es bei Schleiermacher, ist jene
Theorie, die sich ausgehend vom Verhaltnis der alteren zur jiingeren Gene-
ration die Frage stellt: «Was will denn eigentlich die altere Generation mit
der jingeren ?» !

Wer erzieht, will etwas. Die Erziehung ist eine Wirkgrosse, die unter der
Idee der Bildungsteht. Der «eigentliche Charakter der padagogischen Ein-
wirkung», so nochmals Schleiermacher?, ist das «Bilden», namlich das
«Ausbilden der Natur» und das «Hineinbilden in das sittliche Leben».
Auch wenn Bildung nicht eigentlich «gemacht» werden kann, hat sie der
Erzieher zu verantworten. Padagogische Verantwortung ist Verpflichtung
auf Bildung. Wenn Bildung nicht mehr gelingt, dann ist die Erziehung an
thr Ende gekommen. Dass dies unsere Situation sei, wird uns mittlerweile
selbst von Padagogen nahegelegt: Zwar nicht ohne Einspruch, aber deut-
lich horbar ist die Rede vom «Verschwinden der Kindheit», vom «Ende der
Erziehung», vom «Identitatsverlust der Padagogik» usw. Apodiktisch



524 PADAGOGIK

heisst es bei Wiinsche: «Das Erziehungssystem hat endgiiltig nicht mehr
den Wechsel der Generationen zu regulieren, es ist entbehrlich geworden
fiir die Erhaltung und Entwicklung unserer Zivilisation>.

Die Padagogik scheint ergriffen von einer Endzeitstimmung. Dabei
spielt das Argument der «Generationslosigkeit» unserer Zeit eine nicht
unwesentliche Rolle. Man glaubt, die Massenmedien, insbesondere das
Fernsehen, wurden das padagogisch ausschlaggebende Generationenver-
haltnis auflosen und den Unterschied der Lebensstile von jung und alt ver-
wischen. Wahrend viele noch in den fiinfziger Jahren auf Schleiermacher
bauen und im Verhaltnis der Generationen das unerschutterte Fundament
der Erziehung sehen konnten, erweist sich fur eine Reihe von pad-
agogischen Zeitgenossen diese Vorstellung als nicht mehr tragfahig. Ein
Verhaltnis der Generationen vermogen sie nicht mehr zu sehen. Die Auf-
losung des Generationsverhaltnisses entspricht einer Riickwartsbewegung
von der Erziehung zur Sozialisation. Die elektronischen Medien scheinen
etwas moglich zu machen, was bislang nur fir pramoderne Gesellschaften
Gultigkeit hatte: ein Aufwachsen von Kindern und Jugendlichen ohne
systematische Erziehung. Denn durch Fernsehen und Video konnen sich
die Kinder wieder «beteiligen» an den Aktivitaten der Erwachsenen, auch
wenn diese «Beteiligung» medial vermittelt ist. Beginnt die Geschichte der
Kindheit mit dem Unsichtbarwerden der Erwachsenenwelt, so nimmt diese
Geschichte im Zeitalter der Television ihr Ende, denn Geheimnisse ken-
nen die Massenmedien keine. Nochmals legt sich der Gedanke nahe, dass
der moderne Begriff von Erziehung seinem historischen Ende entgegen-
geht.

Leben wir also auch padagogisch in einer «Wendezeit» (Capra), am
Ausgang einer Epoche, in der Dammerung der Moderne? Das «Unbeha-
gen in der Kultur» (Freud) ist langst schon zu einem «Unbehagen an der
Modernitat» geworden, das sich mit der Erwartung ihres Endes verbindet.
Die «Postmoderne» kindigt sich an, und dies nicht mehr nur auf dem
Felde der Architektur, der Kiinste und der Literatur. Die Eule der Minerva
scheint das Terrain der Padagogik erreicht zu haben. Denn wenn die Erzie-
hung ein modernes Phanomen ist, dann muss deren Ende den Eintritt in
die Postmoderne anzeigen.

So bestechend diese Uberlegung sein mag, so schwer ist sie argumenta-
tiv abzusichern. Ob uns das Ende der Moderne, das Ende der Erziehung
und damit das Ende der padagogischen Bewegung bevorstehen, lasst sich
kaum eindeutig ausmachen. Allzu viele Unbekannte spielen bei dieser
Gleichung eine Rolle. Trotzdem lohnt sich die Auseinandersetzung mit
den Propheten des padagogischen «Postismus», und sei es auch nur, um zu
einem Urteil iber den Zustand unserer Modernitat zu gelangen. In diesem
Sinne sei der etwas vermessene Versuch gewagt, die padagogischen Zei-



PADAGOGIK 525

chen der Zeit zu deuten. Ich beginne mit einem nochmaligen Blick zurtick
auf die Anfange der neuzeitlichen Padagogik, mache Station bei der Pad-
agogik der letzten Jahrhundertwende, werfe einen Blick auf die aktuelle
Padagogik, wage ein Urteil liber deren Postmodernitat und ziehe einige
Konsequenzen aus meinen Uberlegungen.

Die Vervollkommnung des Menschen

Erziehung, so haben wir festgehalten, ist orientiert an Bildung. Doch
was ist Bildung? Bildung, so eine einfache Antwort, ist Menschwerdung. In
der «Didactica Magna» des bohmischen Bischofs und Erziehers Comenius
heisst es, nur der konne wirklich Mensch sein, der sich als Mensch zu ver-
halten gelernt habe, d.h. der herangebildet worden sei zu dem, «was den
Menschen ausmacht». Ganz dhnlich bestimmt Rousseau das Ziel der
Erziehung, namlich als Bildung des Menschen zum Menschen. Ob sein
Zogling Soldat, Priester oder Anwalt werde, ist Rousseau einerlei; wenn er
aus seinen Handen kommt, dann soll er in erster Linie Mensch sein*. Das
Ziel der Erziehung ist die Bildung des Menschen, und die Bildung des
Menschen ist Menschwerdung des Menschen.

Man mag sich fragen, ob dieses Ziel nicht von Anfang an zu hoch
gesteckt war. Ist es nicht zu viel verlangt, vom Erzieher die Herausbildung
der Menschlichkeit des Menschen zu erwarten? Kann die padagogische
Verantwortung tiberhaupt getragen werden, wenn sie dermassen hoch ver-
anschlagt wird? Nun, die Padagogik hat sich zundchst weniger um diese
berufsethischen Probleme gekiimmert, als darum, zu «beweisen», dass
Erziehung im modernen Sinne tiberhaupt moglich ist. So entstand eine
Anthropologie, die den Menschen als «bildsam» und «erziehungsbedurf-
tig» auswies. Locke schreibt in seinen «Thoughts concerning education»,
er habe den Sohn eines Gentleman als «weisses Papier oder Wachs» ange-
sehen, das man «bilden und formen» konne, wie man wolle. Wahrend die
christliche Tradition davon ausgegangen war, ein Mensch miisse sich, um
seine Seele fur Gott zu bereiten, leeren und reinigen, sich «ent-bilden» und
einem blanken Papier erst gleichmachen, verficht Locke die These, der
Mensch sei bei seiner Geburt bereits ein leeres Blatt Papier. Ahnlich heisst
es bei Rousseau, die einzige Leidenschaft, die mit dem Menschen geboren
werde, namlich die Selbstliebe, sei «in Riicksicht des Guten und des Bosen
gleichgiiltig» und werde «bloss durch Zufalle und die Umstande», in denen
sie sich entwickle, gut oder bose®. Die Zufille und die Umsténde aber, dies
zeigt Rousseaus Erziehungsroman «Emil», sind padagogisch beherrschbar,
so dass der Perfektionierung des Menschen durch Erziehung nichts im
Wege steht.



526 PADAGOGIK

Die Padagogik wird eingebaut in die Fortschrittserwartungen der
Moderne. Hinter der «Edukation» (Kant) verbirgt sich «das grosse
Geheimnis der Vollkommenheit der menschlichen Natur», weshalb die
Kinder «nicht dem gegenwartigen, sondern dem zukiinftig moglich bessern
Zustande des menschlichen Geschlechts, das ist: der Idee der Menschheit,
und deren ganzer Bestimmung angemessen, erzogen werden (sollen)»°.
Die «Vervollkommnung der Menschheit» (Kant) ist aber nur moglich,
wenn wir wissen, worin die menschliche Vollkommenheit besteht. Fiir
Kant und fur die Griindervater der modernen Padagogik war dies keine
Frage. Ihnen war klar, was den vollkommenen und damit den «gebildeten»
Menschen ausmacht, namlich seine Sittlichkeit. Ob wir bei Rousseau oder
Pestalozzi, bei Kant oder Schleiermacher nachsehen, immer geht es
darum, den Menschen zu «moralisieren» und «gut» zu machen. Die Pad-
agogik ist angetreten, durch die Erziehung zur sittlichen Vollendung der
Menschheit beizutragen.

Ist dies das Programm der modernen Padagogik, so wird nochmals
deutlich, dass die Erziehung von einem klaren Willen der Erwachsenen
getragen wird. In der Erziehung will die altere Generation etwas mit der
jungeren. Dieser Wille ergibt sich aus der Gewissheit um die richtigen
Ziele der Erziehung, eine Gewissheit, die so weit gehen kann wie bei Rous-
seau, der seinen Zogling so lange von der verderbten Gesellschaft fernhal-
ten will, bis er erwachsen ist. Das erfordert eine Kraft, eine «Ich-Starke»
des Erziehers, die ihn auf deutliche Distanz setzt zum Kind. Das «pad-
agogische Jahrhundert», als das sich das 18.Jahrhundert gerne selbst sah,
war daher kein «Jahrhundert des Kindes», wenn auch die «Entdeckung der
Kindheit» seine Voraussetzung sein mochte; eher war es ein «Jahrhundert
der Erwachsenen», deren Leitideal die Erziehung gemass der Vernunft
war. Das «Projekt der Moderne» (Habermas) war auch ein padagogisches
Projekt, das unter den Pramissen einer eindeutig definierbaren Vernunft,
einer Fortschrittstheorie der Geschichte und einer darauf einstellbaren
Subjektivitat stand. Wo diese Pramissen fragwiirdig werden und sich einer
Reformulierung widersetzen, da droht das Ende der Moderne.

Die Verklirung des Kindes

Ich mache einen Sprung vom 18. zum 20.Jahrhundert. Das pad-
agogische Tor zum 20.Jahrhundert bildet die Reformpddagogik. War das
18.Jahrhundert ein «Jahrhundert der Erwachsenen», so ist das 20. Jahr-
hundert, horen wir auf Ellen Key, das «Jahrhundert des Kindes»'. Die
Reformpadagogik ist das erste deutliche Zeichen einer Umorientierung
des padagogischen Denkens. Sie greift Entwicklungen auf, die ausserhalb
der Padagogik langst schon angelaufen sind, den Bereich der Erziehung



PADAGOGIK 327

aber noch kaum beriihrt haben. Gemeint ist die seit der Romantik zu
beobachtende Entfesselung und Mythifizierung der Innerlichkeit. Vor
allem in Literatur und Kunst wird ein «innerer Raum» erschlossen, der als
unverfugbar und ratselhaft erscheint und nach «Ausdruck» verlangt. Die
padagogische Moderne, die angetreten war, den Menschen durch Erzie-
hung vom Bosen zu befreien, trifft auf eine Gegenbewegung, die das emp-
findsame und sprachlose Subjekt mit dem Nimbus der Authentizitat ver-
sicht und dem Anspruch auf Verfiigbarkeit entzieht. Das Kind soll nicht
mehr Objekt von Erziehung sein, sondern ein Kiinstler, dessen Wert in sei-
ner gestalterischen Originalitat liegt. Die Reformpadagogen greifen auf das
romantische Ich zuriick und reduzieren das Bildungsgeschehen auf einen
Wachstumsprozess, womit aber Erziehung eigentlich nicht mehr moglich
ist. Das «<Ende der Erziehung» und das Paradoxon einer «postmodernen
Padagogik» sind schon hier, am Anfang unseres Jahrhunderts, im Kontext
der Reformpadagogik auszumachen.

Doch was beinhaltet die reformpadagogische Kritik an der modernen
Padagogik? Es geht vor allem um eine scharfe Schulkritik, die vehement
«im Namen des Kindes» argumentiert. Den Lehrern wird vorgeworfen,
ruchlose Weltverbesserer zu sein, die um einer Utopie willen die Schule
zum Zuchthaus machten. Alle «Kinderfreunde» seien in Wahrheit Kinder-
morder, well ihnen die Zukunft der Kinder wertvoller diinke als deren
gegenwartiges Gliick. Die Padagogik wird der Kolonisierung der «Kinder
Land» angeklagt, ein Vorwurf, der auf Nietzsche zurtickgreift, bei dem es
heisst: «Eurer Kinder Land sollt ihr lieben: diese Liebe sei euer neuer
Adel ... An euren Kindern sollt ihr gut machen, dass ihr eurer Vater Kin-
der seid: Alles Vergangene sollt ihr so erlosen.»®

Der Vorwurf des Kindermordes fiihrt leicht zur Verklirung des Kindes.
So vergleicht Maria Montessori das Schicksal der Kinder mit dem Lei-
densweg Christi und beschliesst ihr Buch «Il segreto dell'infanzia» mit den
Worten: «... das Kind ist der ewige Messias, der immer wieder unter die
gefallenen Menschen zuriickkehrt, um sie ins Himmelreich zu fiihren.» Es
gelte, einer gottlichen Stimme Gehor zu verschaffen, die die Menschen
ruft, «auf dass sie sich zusammenscharen um das Kind». Denn das Kind
trage etwas in sich, «aus dem der Erwachsene die Moglichkeit gewinnt,
seine individuellen und sozialen Probleme zu losen». Wahrend die Vater
der neuzeitlichen Padagogik davon liberzeugt waren, dass der Mensch nur
durch Erziehung und damit durch das Handeln der Erwachsenen zum
Menschen werde, ist fiir Montessori das Kind der «Erzeuger des Men-
schen». Die Eltern sind nur mehr seine «Wachter»: «Sie miissen es pflegen
und beschiitzen ..., gleich einem, der eine heilige Aufgabe libernimmt .. .»°

Diese Verklarung des Kindes findet sich erstaunlicherweise auch bei
Ellen Key, die ansonsten vehement gegen die bekenntnishafte Religiositat



528 PADAGOGIK

ankampft. Ist bei Montessori von der «heiligen Aufgabe» der Eltern die
Rede, so heisst es bei Key: «Die Zeit wird kommen, in der das Kind als hei-
lig angesehen werden wird ...» Heilige aber brauchen keine Erziehung.
Key fragt denn auch: «Wie ware es, wenn man endlich anfinge ... einzu-
sehen, dass das grosste Geheimnis der Erziehung gerade darin verborgen
liegt — nicht zu erziehen?!» '° Das ist reinste Antipddagogik! Gut 70 Jahre
nach Key heisst es bei Shulamith Firestone: «Der beste Weg, ein Kind zu
erziehen, ist, es in Ruhe zu lassen.» Darin, so der Antipadagoge von
Braunmuhl, besteht «definitiv ... die zentrale Aussage der Antipad-
agogik»: in der «Nichteinmischung in die inneren Angelegenheiten von
Kindern» !,

Die Autoritit des Sauglings

Zweifellos kann die Antipadagogik nicht als reprasentativ gelten flir die
zeitgenossische Padagogik. Doch sie ist sympromatisch fiir die apokalypti-
sche Stimmung bei einigen Vertretern der Disziplin. Was die Antipad-
agogen fordern, ist Freiheit, Autonomie, Gleichberechtigung, Souveranitat
und das Recht auf Selbstbestimmung fiir Kinder. Kinder sollen «gleichbe-
rechtigte Mitburger» werden. Die liberkommene padagogische Einstellung
wird als «totalitar», «faustrechtlich», «vordemokratisch», ja «verfassungs-
feindlich» und «staatsgefahrdend» bezeichnet. Das politische Vokabular,
mit dem die Antipadagogik operiert, steht in deutlichem Gegensatz zu den
«einheimischen Begriffen», die der Kant-Nachfolger Herbart vor knapp
200 Jahren fur die Padagogik einklagte. Verschwunden ist die Differenz
zwischen Padagogik und Politik. Den Erwachsenen wird empfohlen, mit
den Kindern «faire politisch-soziale Beziehungen» zu pflegen. Die Politik
soll «die optimale Beschreibung nicht nur fiir offentliche Dinge, sondern
auch fiir den intimen Umgang zwischen den Generationen» sein '%.

Zweifellos ist es die Absicht der Antipadagogen, den «Umgang zwi-
schen den Generationen» zu verbessern. Sie wollen eine Basis der Gleich-
heit schaffen, um so zur Emanzipation der «letzten Minderheit» beizutra-
gen, die es angeblich noch gibt. Doch der Kampf um die Gleichberechti-
gung der Generationen fiihrt nicht zur erhofften «Befreiung» der Kinder,
sondern — wie schon im Falle der Reformpadagogik — zu deren Glorifi-
zierung. Die Kinder werden verklart als die wahren Menschen und Kiinder
der reinen Menschlichkeit. Anstelle der Beherrschung der Kinder durch
die Erwachsenen propagieren die Antipadagogen die Unterwerfung der
Erwachsenen. «Kinder an die Macht» lautete der Titel eines Songs des Lie-
dermachers Herbert Gronemeyer anfangs 1986. Vor ihm hatte schon von
Braunmubhl proklamiert, «<in Wahrheit» sei «der Saugling die Autoritat, der



PADAGOGIK 529

legitime Vorgesetzte» 3. Ist das padagogische Verhiltnis ein politisches
Verhaltnis, so komme es dem «politisch Denkenden» darauf an, «den Wil-
len des Kindes zu verstehen und auszufiihren» 4. Das aber ist langst nicht
mehr die eingeklagte Demokratie, um die es im «antipadagogischen Frei-
heitskampf» angeblich geht. Denn wenn die Erwachsenen nur mehr den
«Willen des Kindes» ausfiihren, dann ist das Kind die Regierung, und zwar
als absoluter Monarch.

Kein Wunder, dass «His Majesty the Baby» schliesslich in Glanz und
Gloria erstrahlt. Wie schon Key und Montessori umgibt auch von Braun-
miihl das Kind mit einem Schein der Heiligkeit: <Das Lernen eines Kindes
ist eine wiirdevolle, eine heilige Sache. Es durch Lehren zu storen, ist eine
schmachvolle Siinde»'> Wie den Reformpidagogen erscheint den
Antipadagogen das Kind als der eigentliche Retter in den Noten der Zeit.
Wissen die Erwachsenen nicht mehr, wie es weitergehen soll, so lauschen
sie den Verheissungen von Konig Saugling. Der Wille, den Schleiermacher
im padagogischen Verhaltnis auf der Seite der alteren Generation ansetzt,
erscheint bei den Antipadagogen auf seiten der Kinder. «Was will denn
eigentlich die jiingere mit der dlteren Generation?», ware die Frage, die der
Antipadagogik als Theorie zugrunde liegt. Doch diese Frage gibt pad-
agogisch keinen Sinn. Sie verweist auf das «Ende der Erziehung» und auf
die Verabschiedung der padagogischen Bewegung «ins Gedachtnis» (Wiin-
sche).

Der Mythos vom fithlenden Menschen

Stehen wir also am Ende der Erziehung? Und ist dieses Ende die pad-
agogische Schwelle zur Postmoderne ? Ich will mich nicht allzuweit auf das
etwas sumpfige Gelande der «Postismus»-Diskussion hinauswagen. Wenn
wir allerdings mit Jameson als zwei konstitutive Merkmale der Post-
moderne den «Verlust der Historizitat>» und den «Verlust der Tiefen-
dimension» erachten ', dann lisst sich in etwa abschatzen, inwiefern die
Antipadagogik der Vorbote einer anbrechenden padagogischen Post-
moderne ist. Zunachst und nur kurz zum Verlust der Historizitat: Ist die
Verzeitlichung der Wirklichkeit — wie Koselleck gezeigt hat '’ — ein zen-
trales Attribut der Moderne, so die Neutralisierung der Zeit ein Charakte-
ristikum der Postmoderne. «Die Zukunft ist schon angekommen, ... alles
ist schon da», heisst es bei Baudrillard'®. Die Gleichzeitigkeit des
Ungleichzeitigen, die vielleicht am deutlichsten im Bereich der Kunst
beobachtbar ist, setzt die Zeichen des «posthistoire». Das «posthistoire»
(Gehlen) ist das Zeitalter der «Kristallisation», die Zeit nach dem Ende der
Zeit, die Epoche, in der sich nur noch ausfachert, was bereits entwickelt ist.



530 PADAGOGIK

Was die Antipadagogik betrifft, so hat sie Teil an dieser Vergleichgiiltigung
der Geschichte. «No future» ist auch ihre Devise. Und in der Gegenwart
leben zu konnen, ist ihr grosses Ziel. Am Kriterium des «Verlustes der
Historizitat» gemessen, ist die Antipadagogik eine eindeutige Botschafte-
rin der Postmoderne.

Nun, etwas ausfuhrlicher zum Verlust der Tiefendimension. Damit ist die
Entstehung einer «neuen Oberflachlichkeit» als Folge der Kritik nicht nur
der Hermeneutik, sondern aller «Tiefenmodelle» der Erkenntnis gemeint.
Neben dem hermeneutischen Modell von Innen und Aussen, gibt es
gemass Jameson mindestens vier weitere « Tiefenmodelle», die in der Post-
moderne abgelehnt werden'”: das dialektische Modell von Wesen und
Erscheinung, das psychoanalytische Modell von Latentem und Manife-
stem, das existenzialistische Modell von Authentizitat und Nichtauthenti-
zitat und schliesslich die semiotische Opposition von Signifikant und Signi-
fikat. Die Kritik an diesen Erkenntnismodellen fiihrt zu einem Ver-
lust der Distanz. Die Tiefe der Wirklichkeit — die eigentliche Wurzel-
metapher der Moderne, denken wir nur an die Zentralperspektive in der
Malerei — schwindet und weicht einem Schillern der Oberfliche. Baudril-
lard spricht von der «Agonie des Realen» und von der «Unsterblichkeit der
Erscheinungen». Was wirklich und was unwirklich ist, lasst sich nicht mehr
unterscheiden. Und dies, so scheint mir, ist die zentrale Behauptung der
Apologeten der Postmoderne: Die Zeichen bezeichnen nicht mehr; sie ver-
weisen nicht mehr auf Wirklichkeit; sie simulieren nur noch Wirklichkeit;
eine «tieferliegende» Realitat ist nicht mehr auffindbar.

Damit muss auch der Mensch verschwinden, jener Mensch, der zu
Beginn der Moderne als erkennendes Subjekt konzipiert wurde. Als
Erkennender ist der Mensch verntinftig. Seine Vernunft liegt im Aufdek-
ken der Wahrheit, die sich in den «Tiefen» der Wirklichkeit verbirgt. Die
Vernunft ist gebunden an die «Exzentrizitat» (Plessner) des Menschen.
Verliert der Mensch seine exzentrische Position, dann wird er «eindimen-
sional»: Die Tiefendimension der Wirklichkeit entgeht ihm und damit die
Wahrheit, die sich ins Mythische zurlickzieht.

Was die Antipadagogik anbelangt, so hat sie wiederum Teil am Ver-
schwinden der epistemischen Subjektivitat. Thr Mensch ist der «fithlende
Mensch», der in der Distanzlosigkeit seiner Emotionen spontan tiber Gut
und Bose entscheidet. Es geht hier nicht um eine Polemik gegen die
Gefihle, doch insofern die Antipadagogik auf eine Zeit ohne Distanz und
Tiefe verweisen soll, kiindet auch der emotionale Situationismus von ihr.
Der postmoderne Symptomkomplex hat seinen Kern in der Lust am Hier-
und-Jetzt-Sein.

Doch gerade der Umgang der Antipadagogik mit den Gefiihlen zeigt,
dass sie so einfach nicht der Postmoderne zugerechnet werden kann. Die



PADAGOGIK 531

Antipadagogen betreiben eine eigentliche Ideologisierung der Gefiihle. Es
gibt gute und bose Gefiihle, wobei das Kind natiirlicherweise nur liber gute
Gefiihle verfligt; seine schlechten Gefiihle gelten immer schon als Resultat
eines defekten Verhaltens der Erwachsenen, die das Kind nicht verstehen
und ihm die Freiheit verweigern. Selbstbestimmt lebende Kinder sollen
causnahmslos erfreuliche und begliickende Wesen» sein?’. Die Antipad-
agogen traumen den Traum der Romantiker von der urspriinglich guten
Natur des Menschen und den Traum der Anarchisten von der Herrschafts-
freiheit der menschlichen Beziehungen zur gleichen Zeit. Sie rechnen nicht
mit den Widrigkeiten der padagogischen Praxis, den Schwierigkeiten des
menschlichen Umgangs und den Schwachen der Erzieher. Vom Scheitern
padagogischer Bemiihungen haben sie nie etwas gehort. Sie versprechen
genausoviel wie die von ihnen angeprangerten Padagogen, namlich das
bedingungslose Gelingen von «Erziehung» bzw. «Nicht-Erziehungy.

Ist damit die Antipadagogik noch eine Padagogik der Postmoderne? Ist
sie nicht vielmehr ein Gespenst, das die Moderne freigesetzt hat? In ihrem
Kern ist die Antipadagogik mythisch. Die Sehnsucht nach der Riickkehr
zum Ursprung steht ihr ins Gesicht geschrieben. Nochmals von vorne
beginnen, und dieses Mal okne Erziehung, ist unmissverstandlich ihre Bot-
schaft. Doch der Mythos braucht kein Zeichen der Postmoderne zu sein.
Horkheimer und Adorno sehen im Riickfall in Mythologie einen der Auf-
klarung immanenten Vorgang, ein Resultat der «Dialektik der Aufkla-
rung». Diese «Dialektik der Aufklarung» wurzelt in der Anmassung des
Menschen, sich alles unterwerfen zu konnen. Es ist offensichtlich, dass
auch die Antipadagogik von dieser Anmassung handelt. Wird bei Hork-
heimer und Adorno die Erkenmntnis als diktatorisch angeprangert, so
beschimpfen die Antipadagogen die Erziehung als totalitdr, intolerant,
unterdruckend, erniedrigend usw. Doch was sie an deren Stelle setzen, ist
ein Mythos: der Mythos der Nicht-Erziehung. Insofern ist die Antipad-
agogik nicht die Analyse, sondern ein Teil der Dialektik der Aufklarung,
Beweis ihres Riickschlagens in Mythologie. Bei allen Zeichen der Post-
moderne, die sie an sich tragt, ist die Antipadagogik keine «Padagogik der
Postmoderne». Thre Rebellion erweist sich als eine der Moderne
immanente Tendenz zur Auflehnung gegen die Aufklarung.

Die Unvollendbarkeit der Erziechung

Was vermogen wir aus dieser zweifellos selektiven Deutung der pad-
agogischen Zeichen der Zeit zu lernen? Offenbar ist die Moderne nicht so
leicht zu verabschieden. Die Nachricht von ihrem Tod scheint iibertrieben.
Das Endzeitgerede entpuppt sich bei genauerer Betrachtung als Fortset-



532 PADAGOGIK

zung der Moderne mit ihren eigenen Mitteln. Nur wenn wir das «Projekt
der Moderne» mit der Idee der Aufklarung gleichsetzen, wie bei Haber-
mas, konnen wir uns im Jenseits der Moderne wahnen oder uns dagegen
strauben. Dann aber waren schon die Romantik und das Fin de siécle post-
modern gewesen.

Erstaunlich an der Antipadagogik ist, dass sie zwar die Erziehung ver-
wirft, nicht aber die Illusion der Vervollkommnung, die am Anfang der
Moderne hinter der Erziehung steht. «Der Mensch kann nur zum Men-
schen werden durch Erziehung», heisst es bei Kant, «Die Erziehung ver-
mag alles», bei Helvétius. Doch das ist zuviel erhofft. Die Anmassung der
Perfektionierung des Menschen durch Erziehung ist das Resultat einer
verfehlten Selbstdeutung der Moderne, einer Selbstdeutung, die noch die
Antipadagogen teilen. Diese Selbstdeutung scheint mir iiberholt zu sein.
Denn die Erfahrung des Scheiterns gehort zur Erziehung genauso wie die
Uberraschung des unerwarteten Erfolgs. Der «Terror» liegt nicht in der
Erziehung, sondern in der Erwartung der Perfektionierung des Menschen
durch Erziehung. Was wir lernen miissen, ist zu begreifen, dass die Erzie-
hung kein Mittel ist, kein Instrument, mit dem wir etwas herstellen konnen.
Der Traum der Erziehung, «alle wesentliche Forderung des ganzen
menschlichen Lebens (beruhe) auf der Erziehung», den selbst Schleier-
macher triumen konnte?!, war von Anfang an nicht mehr als ein Traum.
Er wird zum Alptraum, wenn wir ihn als Realitat ausgeben.

Fur die Padagogik heisst dies, dass die Erziehung grundsitzlich nicht
vollendbar ist, dass sie zwar ein Ende finden muss, aber kein perfektes. Die
Anerkennung der prinzipiellen Unvollendbarkeit padagogischen Han-
delns hat die Axiome einer Handlungstheorie zu setzen, die sich auf eine
offene Zukunft einzustellen vermag. Was wir «abschaffen» miissen ist nicht
die Erziehung, sondern unseren Hang, in Kategorien der Endgiiltigkeit zu
denken. Das aber konnen wir nur, wenn wir lernen, mit Misserfolg, Gefiih-
len der Ohnmacht und Erfahrungen des Versagens umzugehen. In der
hohen Erfolgserwartung und im beinahe garantierten Misserfolg scheint
die Grundstruktur padagogischen Handelns beschlossen zu liegen. Des-
halb immer wieder die kompensatorischen Phantasien und Traume von
der vollkommenen Erziehung oder von der vollkommenen Nicht-Erzie-
hung.

Die Aufgabe der padagogischen Theorie muss es sein, diese Grund-
struktur des Padagogischen auf den Begriff zu bringen. Die Reformpad-
agogik und die Antipadagogik sind Zeichen dafiir, dass uns dies noch nicht
angemessen gelungen ist. Doch der Schwierigkeit der Aufgabe sollten wir
nicht mit der Hoffnung auf ihr Obsoletwerden begegnen. Die Antipad-
agogik ist das Symptom einer Krise der Padagogik, nicht die Losung der
Krise oder gar das postmoderne Ende der Padagogik. Die Wut auf die



PADAGOGIK 333

Erziehung ist die Folge falscher Erwartungen an die Erziehung. Nur des-
halb kann der Gedanke aufkommen, die Erziehung sei abzuschaffen, weil
man zuviel von ihr erwartet, weil man nicht bereit ist, den Erzieher als ein
sich irrendes, aber bemiihtes Subjekt zu begreifen. Jedes Menschsein fin-
det statt in der Dialektik von Handlung und Widerfahrnis. Oder, wie es
Pestalozzi formulierte, das Geschick unseres Daseins auf Erden ist ein
«Gemisch von Zufall und Freiheit». Die Handlungsorientierung und die
Kontingenzbewaltigung sind ineinander verzahnte Aufgaben menschli-
chen Lebens. Dies zu verstehen erfordert die padagogische Praxis, und
dies zu begreifen, ist Aufgabe padagogischer Theorie. Was padagogische
Theorie heute zu leisten hat, ist zu zeigen, wie wir uns auf die begrenzten

Moglichkeiten padagogischen Handelns einstellen konnen.

* Geklirzte und liberarbeitete Fassung
der Antrittsvorlesung vom 15.Juni 1987 an
der Universitdt Zirich. — ! F Schleier-
macher: Padagogische Schriften, Bd.I: Die
Vorlesungen aus dem Jahre 1826. Frankfurt
1983, S.9. — ?2Ebd, S.15, 376. —
3 K. Wiinsche: Die Endlichkeit der pad-
agogischen Bewegung, in: Neue Sammlung
1985 (25), S. 446. — * J.-J. Rousseau: Emil
oder Uber die Erziehung. Paderborn 1975,
S.14. — 5 J-I.Rousseau: Brief an Beau-
mont, in: Schriften, Bd.I. Frankfurt 1981,
S.508f — °I.Kant: Uber Piddagogik, in:
Werke in sechs Banden, Bd. VI. Darmstadt
1964, S.700, 704. — 7 E.Key: Das Jahr-
hundert des Kindes. Berlin 1905. —
¥ F. Nietzsche: Also sprach Zarathustra, in:
Werke in drei Banden, Bd.Il. Miinchen
1955, S.450. — ° M. Montessori: Kinder
sind anders. Frankfurt 1980, S.16, 270,

286,290, 303. — '* Key (1905), S.42, 1121,
— " E.von Braunmiihl: Antipadagogik.
Weinheim 1983, S.104. — '? Ebd., S. 260ft.;
ders.: Zeit fiir Kinder. Frankfurt 1984,
S. 89ff. — '3 von Braunmiihl (1983), S.225.
— 4 E.von Braunmiihl: Das Kind in der Fa-
milie, in: ders. et al.: Die Gleichberechtigung
des Kindes. Frankfurt 1976, S. 44. — !5 von
Braunmiihl (1984), S.63. — '® F.Jameson:
Postmoderne — zur Logik der Kultur im
Spatkapitalismus, in: A. Huyssen/
K.R. Scherpe (Hrsg.): Postmoderne. Rein-
bek 1986, S.50. — '7 R. Koselleck: Vergan-
gene Zukunft. Frankfurt 1979. — ¥ J. Bau-
drillard: Diskussionsbeitrag, in: Der Tod
der Moderne. Tiibingen 1983, S.103. —
1 Jameson (1986), S. 56ff. — 2° von Braun-
miihl (1976), S.44. — 2! Schleiermacher
(1983),S.33.



	Die Verheissungen der Kindheit : Pädagogik der Postmoderne?

