Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift fur Politik, Wirtschaft, Kultur
Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 68 (1988)

Heft: 6

Artikel: Vom spaten zum jungen Lukéacs und Bloch
Autor: Sauerland, Karol

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-164576

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-164576
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Karol Sauerland

Vom spiten zum jungen Lukacs und Bloch

Diesen Aufsatz hat Karol Sauerland in Polen auf einer Konferenz zum 100. Geburtstag von
Bloch und Lukdcs in polnischer Sprache vorgetragen. Der Text erschien auf Polnisch im ver-
gangenen Jahr im sogenannten «Zweiten Umlauf> (d. h. ohne offizielle Genehmigung) in einer
Krakauer Kulturzeitschrift. Der Verfasser wollte die deutsche Fassung in Paris auf der interna-
tionalen Bloch-Lukdcs-Konferenz vortragen. Er durfte jedoch nicht ausreisen. Von Januar
1988 bis Semesterende hielt Karol Sauerland an der Eidgendssischen Technischen Hochschule
in Zuirich als Gastdozent eine Reihe von Vortragen zum Thema «Der Dichter und die Macht».

Zu Bloch und Lukacs habe ich ein sehr personliches Verhaltnis. Schon
als Gymnasiast las ich ihre Schriften, vor allem die von Lukdcs. Uber sie
wurde im Elternhaus gesprochen. Ich kannte mehrere Erwachsene, die
einem von beiden oder beiden begegnet waren. Am 14.November 1956
erlebte ich als junger Philosophiestudent Bloch personlich in dem Festvor-
trag zu Hegels 125. Todestag. Von seinen Hegelausfiithrungen verstand ich
relativ wenig, aber unvergesslich bleibt mir, wie er mitten in seiner Rede
plotzlich sagte: «Die Zeit des Miihlespiels geht zu Ende, wir miissen anfan-
gen, Schach zu spielen.» Es folgte ein langer Beifall. In diesem Vortrag
sprach er auch von der Schmalspurigkeit in der philosophischen Ausbil-
dung und dem Fehlen einer marxistischen Ethik, Asthetik und — man hore
— Religionsphilosophie. Er traf damit mitten in eine Diskussion, die seit
Wochen in Polen, Ungarn und der DDR gefiihrt wurde.

Mit grosser innerer Anteilnahme verfolgte ich in dieser Zeit auch das
Wirken von Lukacs, dessen Reden im Petofiklub und dessen Artikel von
Hand zu Hand gingen. Seine Internierung in Rumanien ging mir sehr nahe.
Nun begannen an vielen Orten die Attacken gegen Lukdcs und auch
Bloch, der Anfang 57 nicht mehr lehren durfte.

1961 war ich zufallig am Tag des Berliner Mauerbaus in der DDR, wo
ich horte, dass Bloch im Westen geblieben sei. Kurz darauf horte oder las
ich mit Interesse seinen Brief an den Prisidenten der Deutschen Akade-
mie der Wissenschaften, in dem er seinen Entschluss, in der Bundesrepu-
blik zu bleiben, damit begriindete, dass er in letzter Zeit in der DDR keine
Moglichkeit mehr hatte, frei zu wirken, und dass seine besten Schiiler ver-
folgt wurden. Tatsachlich hatte man es vor allem auf seine Schiiler abgese-
hen, wie ich damals von mehreren Freunden und Kollegen erfahren
konnte. In dem Brief stand auch der Satz, dass nach den Ereignissen vom



512 LUKACS UND BLOCH

13. August «fiir selbstandig Denkende» kein «Lebens- und Wirkungs-
raum» mehr bleiben werde.

Als Bloch im August 1977 starb, hatte ich um ein Haar an dem denk-
wiirdigen Begrébnis in Tiibingen teilgenommen. Der Mangel eines zwei-
maligen Ein- und Ausreisevisums liess aber nicht zu, dass ich mich zusam-
men mit Theo Pinkus von Ziirich zum nahen Tubingen begeben konnte.
Immerhin horte ich dann die lebhaften Berichte von dieser Beerdigung, wo
noch einmal viele bedeutende deutsche Intellektuelle zusammengekom-
men waren.

Bloch und Lukdcs stellten fir mich, den Gymnasiasten und Studenten
der ersten beiden Studienjahre in Philosophie, ein Vorbild dar. Mir impo-
nierte einerseits ihre Gelehrsamkeit und anderseits ihr Engagement in
politischen Fragen. In Lukacs sah ich den Menschen, der immer wieder
kurz vor dem Parteiausschluss stand (bis er endlich erfolgte, um doch wie-
der zuruickgenommen zu werden), und dem mindestens dreimal der Tod
drohte: 1919, zur Zeit der stalinistischen Sauberungen und 1956/57. Von
Bloch wusste ich, dass er in Leipzig Auseinandersetzungen mit den allge-
waltigen Dogmatikern nicht scheute, deren Namen schon lange vergessen
sind. Ich bewunderte ihn auch fiir seine undogmatische Haltung in der
Expressionismusdebatte in den dreissiger Jahren.

Als ich mich dann intensiver mit dem Stalinismus zu beschaftigen
begann, musste ich erkennen, dass auch meine Vorbilder nicht frei von
Makel waren. Die «Zerstorung der Vernunft», die mir immer ein Greuel war,
hatte ich Lukacs verziehen, weil ich sie einfach als einen misslungenen Ver-
such ansah, die Frage nach der Entstehung der nationalsozialistischen
Ideologie zu beantworten. Aber nun wurde mir immer klarer, dass dieses
Buch ein Teil seines stalinistischen Denkens war, dessen Wurzeln bereits in
«Geschichte und Klassenbewusstsein» zu suchen sind. Bei Bloch kam der
Dogmatismus vor allem in seinen politischen Artikeln, Aufsatzen und
Kommentaren zum Vorschein, weniger in seinen philosophischen Arbei-
ten, obwohl es dort ab und zu verheerende Satze gibt bzw. gab. Uber
Blochs Publikationspraktiken ist schon oft genug geschrieben worden. Was
er jedoch zu den Moskauer Prozessen bemerkte, bleibt unverzeihlich. Er
hatte da jeden gesunden Menschenverstand verloren, obwohl er in einem
Land weilte, in dem niemand auf ihn Druck ausubte. Theoretisch ware er
zu dem Urteil fahig gewesen, zu dem der franzosische Kommunist Gilles
Martinet nach der Lektiire der offiziellen Prozessdokumente gelangt war:
«Als ich», berichtet er, «die Protokolle gelesen hatte, konnte ich einfach
nicht glauben, dass sie der Wahrheit entsprechen konnten. Die Anschuldi-
gungen waren so unglaublich, dass mir unverstandlich war, wie ein ver-
nunftbegabtes Wesen daran glauben konne.»' Er trat daraufhin aus der
Partei aus, was flr ihn, wie er selber gesteht, eine «dramatische Entschei-



LUKACS UND BLOCH 513

dung» war. Bloch gehorte dagegen zu jenen europdischen Intellektuellen,
deren Zahl nicht gering war, die politisches Engagement so verstanden,
dass man sich in grundlegenden Fragen entweder fiir die eine oder die
andere Seite entscheiden miisse. Sie nahmen die Bedingtheit des Denkens
so ernst, dass sie sich selber zur Bedingtheit zwangen. Sie wollten, dass
nicht nur die Mit-, sondern auch die Nachwelt ihre Gedanken als Frucht
jener Weltanschauung und Politik ansieht bzw. ansehen wird, der angeblich
die Zukunft gehort. Thretwegen waren sie bereit, ihre eigenen Zweifel
erbarmungslos zu unterdriicken. Bei Lukacs kam noch das Jesuitische
hinzu, das Thomas Mann so glanzend in Naphta getroffen hat: Wenn der
Ausschluss aus dem Orden, d.h. der Partei droht, muss man sich sogar
wider besseres Wissen und Gewissen eines Fehlers bezichtigen und um
Vergebung bitten. Jesuitisch ist auch, dass Lukdcs nach der Selbstbezichti-
gung, d. h. Selbstkritik, immer wieder versuchte, Teile der fritheren Ansich-
ten in die neue Linie einzuschmuggeln.

Nach jahrelanger Abwendung von beiden Denkern kam fiir mich die
Zeit, in der ich mich fiir deren Friithwerk zu interessieren begann, insbe-
sondere fur die zahlreichen und bedeutenden Veroffentlichungen von
Georg Lukacs, d.h. fiir sein Dramenbuch, mit dem er sich als Flinfund-
zwanzigjahriger in Ungarn einen Namen gemacht hatte, seine Essaysamm-
lung «Die Seele und die Formen», mit der er in Deutschland vor dem Ersten
Weltkrieg bekannt wurde, die «Theorie des Romans», die viele deutsche
Geister zu eigenen Uberlegungen angeregt hat, und seine zum Teil zu Leb-
zeiten unveroffentlicht gebliebenen dsthetischen Schriften, die bewiesen,
dass er das Zeug zu einem reinen Philosophen in sich hatte. Bei dem Stu-
dium dieser Werke konnte ich nicht fassen, wie es moglich war, dass ein so
glanzender Stilist im Deutschen — das Ungarische kann ich nicht beurtei-
len — auf ein so jammerliches Sprachniveau herabsinken konnte. Adornos
hartes Wort von der «Erpressten Versohnung» klingt, auf die Sprache und
nicht nur auf das Denken von Lukacs angewandt, noch milde, denn man
konnte ebensogut von einer Selbstkasteiung sprechen. Doch so muss es
kommen, wenn einer beginnt, in Schemen zu denken und fiir eine un- oder
halbgebildete Leserschaft zu schreiben. Lukacs hat als Marxist oft nicht
mehr die einfachsten Stilregeln beachtet, wie die Vermeidung von Wort-
wiederholungen oder Substantivketten, bei denen man am Ende nicht
mehr recht weiss, wohin die vielen Genitive gehoren. Um die Suche nach
neuen oder eleganten Wendungen bemiihte er sich nicht mehr. Er ware
wahrscheinlich aus den vorgegebenen Fragestellungen herausgefallen. Ich
kann mich erinnern, wie ich mich mit Dr. Jerzy Niecikowski, einem polni-
schen Kritiker und Philosophen, in den siebziger Jahren abqualte, ein lan-
geres Zitat aus dem Expressionismus-Aufsatz von Lukacs (der zu Beginn
der dreissiger Jahre auf Deutsch in der Moskauer Zeitschrift «/nternatio-



514 LUKACS UND BLOCH

nale Literatur» erschienen war) ins Polnische zu iibersetzen. Wir liessen es
am Ende sein. Dieser Substantivsalat war nicht zum Klingen zu bringen.
Ich musste den Gedankengang in eigenen Worten beschreiben. Die Wie-
dergabe des holzernen Stils, worum es mir eigentlich ging, war damit verlo-
rengegangen >,

Lukdcs hat auch intellektuell nur noch sporadisch die Hohe seines
Frithwerks erreicht. Zwar sind einige literatur-historische Aufsatze, wie
der uber Keller oder Raabe, sein Hegelbuch und Partien aus dem Spat-
werk trotz zahlreicher Einseitigkeiten beeindruckend und werden auch
noch oft zitiert, aber nichts davon wird so unvergesslich bleiben wie die
genannten Friuhwerke. Adorno hat zu Recht erklart, dass die «Theorie des
Romans» «durch Tiefe und Elan der Konzeption ebenso wie durch die
nach damaligen Begriffen ausserordentliche Dichte und Intensitat der
Darstellung einen Massstab philosophischer Asthetik aufgerichtet» habe,
«der seitdem nicht wieder verloren ward» 3. Als er dies 1958 schrieb, muss
ihm wohl vorgeschwebt haben, selber einmal eine Asthetik zu verfassen,
die sich durch Dichte und Intensitit auszeichnet. Einige Jahre spater arbei-
tete er an einem solchen Werk, das diese Merkmale aufweist. Thm war lei-
der nicht beschieden, es zu beenden. Er sollte jinger als Lukacs sterben.

Hatte Lukdcs 1918 nicht seine alten Interessen an den Nagel gehangt,
ware er meines Erachtens der Begriinder einer neuen Richtung in der
Asthetik geworden, die vieles vorweggenommen hitte, was wir spiter von
Ingarden her kennen. Ich erinnere hier nur an seine Theorie des Missver-
standnisses 4, die er in seiner zu Lebzeiten leider unveroffentlicht gebliebe-
nen «Philosophie der Kunst» (1912—1914) entwickelt hatte’. Er wendet
sich dort gegen die Diltheysche Auffassung, dass Kunstwerke der Mittei-
lung von Erlebnissen dienen. Das sei unrichtig. Erlebnisse seien tiiberhaupt
nicht mitteilbar, denn jedes Erlebnis sei etwas Einmaliges und werde allein
von dem Erlebenden verstanden, wahrend es derjenige, dem es libermittelt
wird, immer ganz anders auslegen wird, da er es ja aus seiner Erlebniswirk-
lichkeit heraus interpretiert. Im Grunde genommen missversteht er es. Er
missversteht es schon deswegen, weil sich jeder Erlebende in Worten aus-
driicken muss, d.h. in etwas, das dem wirklichen Leben nicht entspricht,
das abstrakt ist. Worte sind nach Lukacs Zeichen, die sich mit verschiede-
nen Inhalten ausfiillen lassen. Aus dem gleichen Grund muss auch jedes
Wortkunstwerk (Lukacs gebraucht diesen uns von Oskar Walzel her
bekannten Terminus noch nicht) zu einem Missverstandnis fuhren. Der
Schaffende glaubt zwar, seine Erlebnisse so wiederzugeben, dass sie richtig
verstanden werden konnen, was jedoch nur Einbildung ist. Doch gerade
dieses Missverstandnis ist nach Lukacs die Ursache dafiir, dass ein Kunst-
werk die Zeiten uberdauern kann, dass es uberhaupt moglich ist; denn
dank dem Missverstandnis kann es immer wieder mit neuen Erlebnisinhal-



LUKACS UND BLOCH 515

ten ausgefullt werden, die zwar mit der urspriinglichen Absicht des Kunst-
lers nicht mehr iibereinzustimmen brauchen, ihr bestimmt nicht adaquat
sind, aber dafiir vom Rezipienten als lebendig empfunden werden. Die
Lebendigkeit erwachst nicht daraus, dass der Kiinstler seine Erlebnisse
authentisch, in urspriinglicher Frische dargestellt hat, wie es z.B. Dilthey
annimmt, denn dann konnte jeder authentische Bericht, sogar ein Brief als
Kunstwerk bezeichnet werden; die Lebendigkeit ergibt sich vielmehr aus
der Beschaffenheit des Kunstwerkes, d.h. aus der Tatsache, dass es den
Eindruck eines in sich geschlossenen Erlebniskomplexes macht. Die im
Werk dargestellte Welt ist aus sich heraus verstiandlich, sie bezieht sich
nicht auf etwas ausserhalb des Werkes Liegendes, das besonderer Erkla-
rungen bedirfte. Eine Berufung auf die Ideen und Erlebnisse des Kiinst-
lers ist nach Lukacs nicht vonnoten; zwar glauben die Rezipienten, den
Kunstler verstanden zu haben, und der Kiinstler selber, verstanden zu wer-
den, aber das ist eben ein Missverstandnis. In Wirklichkeit schafft der
Kunstler ein Schema, das der Rezipient entsprechend seinem Erlebnisho-
rizont ausfiillt. Der Akt des Ausfiillens (oder in der Ingardschen Termino-
logie der Konkretisierung) wird nur durch das Netz der Beziehungen
innerhalb des Werkes beschrankt. Je mehr Missverstandnisse das Kunst-
werk moglich macht, desto grosser und lidnger wird die Wirkung des Wer-
kes dauern. «Nur ein Werk, das in unbegrenzter Variablilitat missversteh-
bar ist», schreibt Lukdcs, «vermag zu jeder Zeit und auf jeden zu wirken.»®
Der Wandel der Zeiten wird ihm einfach nichts anhaben konnen. Jede
neue Generation wird es mit neuen Inhalten ausfiillen.

Lukdcs kommt auf diese Ideen meines Wissens nie wieder zuriick.
Wenn er zu erklaren versucht, warum alle Werke weiterleben, pflegt er
Marxens Satz uber die antike Kunst zu zitieren, dass die Menschheit gern
auf ihren Kindheitszustand zuriickschaue. Diese an Herder erinnernde
Erklarung klingt zwar ganz amiisant, aber sie erhellt dsthetisch nichts.
Schon an diesem kleinen Beispiel sieht man, wie ldhmend ein Satz von
Marx auf das Denken eines Menschen wirken kann, der partout Marxist
sein mochte.

Beispiele dieser Art liessen sich leider mehren. Und wer bedauert es
nicht, dass Lukdcs seine Uberlegungen iiber Dostojewskis Religiositit,
mystischen oder metaphysischen Sozialismus abgebrochen hat? Welch
denkender Mensch ist nicht fasziniert, wenn er Ferenc Fehérs Versuch
liest, den Sinn der aufgefundenen Dostojewski-Aufzeichnungen zu rekon-
struieren?’ Hier spiirt man, dass Lukdcs die Denkkraft eines Friedrich
Schlegel hatte. Er zwingt einen selber zu intensivem Denken. Und man wil-
ligt gern ein, weil man weiss, dass es sich lohnt. Hier geht jemand neue
Wege. Nach seinem Ubertritt zum Marxismus wird Lukacs dagegen zu
einem Sophisten. Seine Erfindungskraft darf sich nur noch innerhalb der



516 LUKACS UND BLOCH

vorgegebenen Lehre bewahren. Gedanken, die das System sprengen konn-
ten, denkt er nicht mehr, obwohl die nach 1917 von Marxisten geschaffene
Wirklichkeit schreiend danach verlangt, neu gesehen zu werden. Lukdcs
versucht, die neuen Probleme durch geschickte Variation und scharfsin-
nige Verknupfung der alten Begriffe zu 10sen. Er wagt es nicht, Ideen von
Marx prinzipiell in Frage zu stellen. Er will sie nur «vertiefen». So unter-
nimmt er in seiner Altersasthetik den hoffnungslosen Versuch, den marx-
schen Begriff der Arbeit auch auf die Kunst anzuwenden.

Bei Bloch ist alles etwas komplizierter. Sprachlich hat er sich dem mar-
xistischen Einerlei seiner Zeit nicht angepasst. Er hat seine Art, sich
geheimnisvoll auszudricken, es den Mystikern nachzumachen, weitgehend
beibehalten. Es lasst sich streiten, ob seine Sprache als Ganzes — gewisse
Begriffe wie das «Noch-Nicht» oder das «<Dunkel des gelebten Augenblik-
kes» ausgenommen — philosophisch produktiv ist. Wahrscheinlich nicht;
denn im Gegensatz zu Heidegger, dessen Rede ja auch dunkel ist, hat er
sich nicht zu dessen sprachlicher und intellektueller Disziplin durchringen
konnen. Heidegger benutzt die Sprache zur Erhellung philosophischer
Probleme, zu ihrer Losung — natiirlich sind es oft auch nur Scheinlosun-
gen. Bloch lasst sich dagegen gern in andere Gefilde locken. Die Vielfalt
zieht ihn zu sehr an, wobei er aber in der Problemstellung konsequent
geblieben ist. Von seiner Frage nach dem «Dunkel des gelebten Augen-
blicks» und nach der Rolle des «Noch-Nicht» in unserem Leben ist er nicht
abgegangen. Sein Denken stand mithin viel weniger im Dienste der jeweili-
gen Gegenwartsinteressen der «internationalen Konstellation» als das von
Lukacs, obwohl er viel haufiger als dieser zu aktuellen Ereignissen Stellung
genommen hatte. Trotzdem muss man sagen, dass Blochs Werk durch
seine fixe Idee, Marxist zu werden und die marxistische Lehre weiterzuent-
wickeln, nicht gewonnen hat. Vor allem ist dadurch die subjektzentrierte
Komponente in seiner Philosophie verlorengegangen. In seinem Fruhwerk
ging er noch von dem Streben des einzelnen nach Vollendung aus. Dort
erklarte er, dass die Welt erst erlost sein wird, wenn alle Seelen, deren Zahl
eine endliche ist, ihr Selbst erreicht haben werden. Spater kommt er von
diesem Gedanken ab. Nun betont er den unvollendeten Zustand der
Menschheit und sogar der Materie. Unsere Traume, Phantasien und utopi-
sche Vorstellungen seien Ausdruck dafur, dass uns der gegenwartige
Zustand nicht befriedigen kann und dass wir bereits ein, wenn auch unkla-
res Bild in uns haben, wie die bessere Zukunft aussehen wird. Bloch glaubt
sich hier mit Marxens Denken im Einklang, insbesondere mit dessen Brief
von 1843 an Ruge. Eine kritische Marxinterpretation vermied er dagegen
gefliessentlich.

Ich frage mich immer wieder, was Lukacs und Bloch veranlasste, sich so
plotzlich der marxistischen Ideologie und vor allem der sie begleitenden



LUKACS UND BLOCH 517

Bewegung gleichsam mit Haut und Haaren zu verschreiben und die eige-
nen denkerischen Potenzen derart emzuschranken Hierbei bleibt fiir mich
Bloch ein grosseres Ratsel als Lukacs.

Bloch hat namlich noch Ende 1918 sehr prinzipiell die «bolschewisti-
sche Partei» kritisiert. So lesen wir in seinem 1919 in Bern erschienen
«Vademecum fiir Demokraten», dass zwar der «Anstoss zur sozialen Revo-
lution» durch «Russland in die Welt gekommen» sei und Russlands Ruhm
«durch alle kiinftigen Jahrhunderte» weiterhallen werde, aber die «Weiter-
flihrung der sozialen Revolution» in Deutschland und in der Welt sei
«durch die bolschewistische Politik Russlands selbst verhindert worden» .
Er spricht von einer «totalen Sozialdiktatur des Bolschewismus», in der
sich «der Materialismus, die geringe Achtung vor Ideen wie Freiheit,
Liebe, Person, Menschenrechte, von Mystik ganz zu schweigen» %, rache. In
der Berner «Freien Presse» erklart er am 6.November 1918, dass ein
«Sozialismus ohne weitgehende Demokratie» lediglich «ein Preussentum
anderer Ordnung» ' sei. Und es liege auf der Hand, dass die Missachtung
der westlichen Freiheiten («als welche sie ja nicht mit dem Kapitalismus
zusammentfallen, sondern nur grossenteils von ihm verdorben waren») zu
keiner Aufhebung von Zwang fiihre. Die «neu zu gewinnende wirtschaftli-
che Freiheit, Freiheit vom Wirtschaftlichen» heisst es von dem ersehnten
Sozialismus, «wird die grossen Ideale der biirgerlichen Demokratie begei-
stert bewahren, wird sie nicht brechen, bespeien und in bolschewistischer
Sozialdiktatur untergehen lassen, sondern zu den vollkommenen Idealen
der sozialen Demokratie steigern» !

Gleichzeitig erwartet Bloch eine aus dem Osten, vor allem aus Russland
kommende Erneuerung. So lesen wir im «Vademecum fiir Demokraten» da
«Russland voll von Bauern und Christentum» sei, bleibe «Grosses zu
erhoffen, das von dorther als Vorbild noch kommen» werde!?. Bloch
meint, Russland werde genesen und das Menschenrecht einfuihren; dann
komme aus diesem Lande «endlich die Menschenliebe, die Flut der guten
Neigung, das Ende aller Gewalt, die Geburt der menschlichen Erbtugend,
die Lehre, wie Menschen zu Engeln werden konnen; und alle Wachtraume
Iwan Karamasows, der an Gott glaubte, aber seine Welt ablehnt, werden
von Russland aus die Wirklichkeit durchdringen»'®. Vier Jahre spiter
driickt sich Bloch nicht mehr so konkret aus, aber nach wie vor meint er,
dass sich unsere «Seelen, siech und leer» nach «einem Ex oriente lux» seh-
nen. Russland erscheine uns als ein «Indien im Nebel», es bringe dem «lee-
ren westlichen Menschen» wieder Tiefe!. Im Spatwerk fehlen diese
Erwartungen. Bloch entwickelt nun starker den ortsungebundenen
Gedanken des «Vorscheins», der uns die Fiille des Seins und die Identitat
der Dinge mit der Natur und den Menschen ahnen lasst. Er sei am besten
ablesbar in der Religion und ganz besonders in der Kunst.



518 LUKACS UND BLOCH

Seine Kritik am russischen Bolschewismus muss Bloch 1919 bzw. 1920
aufgegeben haben, nachdem sich seine Voraussage nicht erfiillte, dass
Lenin bald scheitern werde, und nachdem Deutschland keine so radikalen
Veranderungen durchmachte, wie es sich Bloch erhoffte. Trotzdem muss
ihm die Anerkennung des bolschewistischen Revolutionsmodells schwer
gefallen sein, denn es stimmte so gar nicht mit seinem Demokratiever-
standnis und seiner an Liebe und dem Seelenheil des einzelnen orientier-
ten kommunistischen Vision uberein, in der Gewaltanwendung nicht vor-
gesehen war. Er loste dieses Problem, indem er sich mit einem Mann inten-
siv zu beschaftigen begann, der messianistisches Bewusstsein und revolu-
tionaren Kampf mit der Waffe in der Hand zu vereinen wusste, namlich
Thomas Miintzer. In seinem 1921 erschienenen Buch «Thomas Miintzer
als Theologe der Revolution» pragte er den Begriff des «Gewaltrechts des
Guten». Es gabe den Augenblick, wo die an die Herrscher gerichtete Pre-
digt, guten Willen zu zeigen, keinen Sinn mehr habe, weil diese ihn nicht
haben oder ihn nur vortauschen, um in der revolutioniren Situation Zeit
zu gewinnen. Man miisse daher gegen sie rechtzeitig Gewalt anwenden.
Dies stinde keineswegs im Widerspruch mit den christlichen Geboten,
denn es sei etwas ganz anderes, ob «sich der Kdmpfende um seiner selbst
oder um anderer willen notigen lasst und emport. Denn nicht nur, was er
tut, auch was er duldet, dass es anderen geschehe, richtet den Mann, mindert
moglicherweise gerade den Christen. Widerstehe nicht dem Ubel — das ist
gesagt, damit das Ubel nicht dazu noch vermehrt werde, damit der Wider-
stehende nicht auch noch selber schuldig werde. Doch gibt es Zeiten, in
denen das Ubel so ungeheuerlich anwachst, dass der Duldende, gerade
dadurch, dass er duldet und die anderen dulden lisst, das Ubeltun erst
recht vermehrt, bestarkt, bestatigt, ja sogar herausfordert. Er macht durch
sein Nicht-Widerstehen andere schuldig oder fiihrt sie wenigstens in Ver-
suchung, und das <Widerstehen> durch Liebe statt durch Gewalt hat bis-
lang noch nirgends die bose Gewalt ausgerissen oder auch nur entwaff-
nende Scham erregt. Dergestalt wird der Duldende fiir die Ubergewalt des
Ubels ganz personlich und nicht nur allgemein, aus der solidarischen Men-
schennatur heraus, mitverantwortlich; er wird verantwortlich fiir die Uber-
gewalt nicht nur tiber die Seelen der Ubeltater, sondern auch fiir die Uber-
gewalt des Ubels iiber alle, denen sie Ubel tun. Der Duldende gerit bei
solch grossem Konflikt mindestens in nicht geringere Schuld als der tatig
Widerstrebende; steht dieser selbst in Gefahr, das Heil seiner Seele durch
ein gewalttatiges Mitleid, ein gewalttatiges Liebespostulat zu verlieren, so
bleibt ihm auch dann noch, dann erst recht die echt christliche Frage: was
liegt am Heil meiner Seele?, und fiir das tat twam asi anderer Seelen, des
Seelenreichs gerat sogar diese noch in Hingabe. Die Liebe steht folglich
nicht in unbedingtem Gegensatz zum Streben: Leid und selbst Schuld auf



LUKACS UND BLOCH 519

sich zu nehmen, selbst noch seiner eigenen Errettung zu entsagen, damit
wenigstens die harteste Kruste vor dem Licht durchbrochen werde. Ledig-
lich Spuren eines gewaltloseren Durchbruchs haben sich bislang gezeigt,
derart dass man mindestens dem falsch placierten Bruder den Schadel
erleuchten kann, damit er sich ihn nicht einschlagt. Ja, dass vielleicht auch
der Sozialisierungsprozess, jedoch erst: nach der ersten notwendig gewalt-
samen Besitzergreifung der Produktionsmittel «riedlich>, rational fortge-
fiihrt werden kann» '°. Der Gedanke, dass diejenigen, die Gewalt anwand-
ten, in der Angst vor der Rache von ihr nicht ablassen werden, scheint
Bloch nie gekommen zu sein, auch nicht nach dem XX. Parteitag, den er
begrusst hatte.

Die Anerkennung der Gewalt als Mittel zur Erreichung jenes Zustan-
des, der uns von Unterdriickung und einfacher Not befreien soll, hatte zur
Folge, dass Bloch gegen Gewalt in den realsozialistischen Staaten unemp-
findlich wurde. Anders lasst sich nicht erkldaren, dass er wahrend der Sta-
linprozesse so vehement deren Kritiker angriff und auch noch 1942 gegen
sie zu Felde zog. Erst als er selber einiges in Leipzig erleben musste, war er
zur Kritik bereit, aber sie blieb stets auf der Oberflache.

Lukacs hatte die Oktoberrevolution nicht aus politischen, sondern ethi-
schen Griinden verworfen. Nach seiner Meinung gab der Bolschewismus
ein unslosbares moralisches Problem auf, da dieser aus dem Bosen etwas
Gutes schaffen bzw. mit Rasumichin aus «Schuld und Siihne» gesprochen,
sich das Gute erliigen wolle. Da sei es besser, meint Lukdcs in seinem
berithmten Artikel «Der Bolschewismus als moralisches Problem», sich auf
den langwierigen Weg zur Demokratie einzulassen. Doch einige Wochen
spater, Ende 1918, entschloss er sich, zum Bolschewismus uberzutreten.
Schliesslich hatte er die Demokratie nie gemocht, nicht einmal die griechi-
sche Polis. Die Losungen «Freiheit und Gleichheit» waren fiir ihn ein ubler
Fetisch. Als er Ende 1914 mit Marianne Weber tiber den Krieg sprach und
die Vermutung ausserte, dass der Westen gegen Deutschland siegen werde,
war seine grosste Sorge, «wer uns dann vor der westlichen Zivilisation ret-
ten werde» '°. Er sagte in dem Gesprich nicht, dass es Russland sein werde,
meinte es aber sicher, wobei es ihm nicht um das zaristische ging, sondern
um ein aus dostojewskischer Ethik konstruiertes Russland, in dem es noch
die Gemeinde mit authentischem, konfessionell nicht gebundenem Glau-
ben gibt. In dieser Gemeinde sei der Glaube einfach ein Lebensgefiihl. Die
in ihr herrschende Briiderlichkeit ergibt sich nicht aus intolerantem Sek-
ten- oder Kirchengeist und auch nicht aus Pflichtgefuhl wie in Westeuropa,
sondern aus der Bereitschaft, die Schuld des anderen auf sich zu nehmen.
Lukacs dachte hier an Sonja und Karamasoff, die einem andern zuliebe
nach Sibirien gegangen waren. In dieser russischen Gemeinde wird mit
anderen Worten jene zweite Ethik verwirklicht, die Lukécs als Ideal vor-



520 LUKACS UND BLOCH

schwebte. Ein Mensch, der nach dieser Ehtik lebt, findet unabhangig von
der Realitat sein wahres Ich und damit auch den anderen. Er lebt, wie es
Lukacs in «Von der Armut im Geiste» ausfiihrt, in Giite, was jedoch nur
wenigen gegeben ist, und er ist imstande, Mitleid zu empfinden und die der
Welt angetane Schuld auf sich zu laden. In dieser Welt hat sogar der Ver-
brecher Platz, der fiir Lukacs einerseits (wie flir Dostojewski) ein ungliick-
licher Mensch ist, dem er aber anderseits metaphysische Daseinsberechti-
gung zuzubilligen scheint. Wesentlich fiir die zweite Ethik ist auch der
Gedanke der Selbstaufopferung, der Lukacs spater zur Rechtfertigung des
fur Gewalt eintretenden Revolutionirs dienen soll.

Lukacs dachte nie an die real existierenden Menschen mit ihren Gebre-
chen und Schwichen, sondern immer an eine Elite, die eine neue Wirklich-
keit — beim jungen Lukacs heisst es das Leben, welches dem alltaglichen
entgegengesetzt ist — schaffen muss, damit unsere Existenz endlich wesen-
haft wird. Aber was heisst das? Soll der wesentlich lebende Mensch nur
noch Werke schaffen, wie es Lukacs nach dem Freitod seiner geliebten
Irma Seidler zu tun gedachte, oder soll er in Giite leben, die Schuld ande-
rer, ja aller auf sich nehmend? Ehe Lukdcs den Ausweg aus diesem
Dilemma, das er sehr klar erkannte, fand, verlangten die historischen
Ereignisse von ihm einen Entschluss. Jedenfalls glaubte er, dass er nach
Ausbruch der Revolution in Ungarn nicht abseits stehen diirfe. Ohne zu
zogern, schloss er sich den Kommunisten an. Er begriindete seine Ent-
scheidung in dem berihmten Aufsatz «Taktik und Ethik», wo er sich flir
den Sozialisten und Terroristen Ropschin, d.i. Sawinkow ausspricht, der
bereits in seinen Dostojewski-Studien und im Briefwechsel mit Paul Ernst
eine Rolle spielte. Dieser ist fiir Lukacs der reine Verbrecher, der seine Tat
aus metaphysischen Griinden begeht und sich von vornherein schuldig
weiss. Er ist der Held, der seine Unschuld fiir ein hoheres Ziel opfert und
deswegen, wie Lukacs in «Taktik und Ethik» ausfiihrt, als tragisch anzuse-
hen ist. Wortlich lauten dort die letzten Satze: «Nur die morderische Tat
des Menschen, der unerschiitterlich und alle Zweifel ausschliessend weiss,
dass der Mord unter keinen Umstanden zu billigen ist, kann tragisch-
moralischer Natur sein. Um diesen Gedanken grosster menschlicher Tra-
gik mit den unnachahmlich schonen Worten von Hebbels <Judith> auszu-
drucken: <Und wenn Gott zwischen mich und die mir auferlegte Tat die
Sunde gesetzt hatte — wer bin ich, dass ich mich dieser entziehen
konnte?» . Lukdcs musste zwar selber kein Ropschin werden, aber er
nahm von nun an sehr bewusst im Namen der geschichtsphilosophischen
Berufung Schuld auf sich '*. Gerade weil er selber niemanden eigenhidndig
opferte, konnte er sich um so mehr als Mensch mit Giite im obigen Sinne
empfinden, denn er lud die Schuld der anderen auf sich, d.h. der Partei, die
fur ihn das geworden war, was er bisher in der russischen Gemeinde sah:



LUKACS UND BLOCH 521

«eine von Gott gewollte und erschaffene Gemeinschaft der anderen See-
len» (Dostojewski-Aufzeichnungen). Diese Gemeinschaft durfte man nicht
verlassen, und es lohnte sich, fiir sie ein tragisches, d.h. schuldbeladenes

Dasein zu leben.

Ich glaube, damit meine Frage nach den Griinden fiir den plotzlichen
Ubergang dieser beiden Denker zum Bolschewismus bzw. Kommunismus
beantwortet zu haben, aber trotzdem bleibt es uns unbegreiflich, was
gesellschaftlich engagierte Intellektuelle veranlassen kann, an Verfolgun-
gen von schuldlosen Freunden und Kollegen und an der Ermordung einer
Unzahl von Menschen einfach vorbeizusehen.

! Giuseppe Boffa/Gilles Martinet, Mar-
xistische Stalinismuskritik, Hamburg 1978,
S.102. — ? Es handelte sich um einen Auf-
satz liber die Expressionismusdebatte, den
ich in der Zeitschrift «Literatur na Swiecie»
1977  veroffentlichte. —  * Theodor
W. Adorno, Noten zur Literatur II, Frank-
furt am Main 1961, S.152. 4 Die Theorie
der Missverstandnisse hat Lukacs im Wesen
von seinem Jugendfreund Leo Popper tiber-
nommen, wie neueste ungarische For-
schung nachgewiesen hat. — ° Georg Lu-
kacs, Heidelberger Philosophie der Kunst,
Darmstadt-Neuwied 1974, S.204. — ¢ Vgl.
Ferenc Fehér, Am Scheideweg des romanti-
schen Antikapitalismus. Typologie und Bei-
trag zur deutschen Ideologiegeschichte ge-
legentlich des Briefwechsels zwischen Paul
Ernst und Georg Lukdcs, in: Die Seele und
das Leben. Studien zum friihen Lukdcs.
Beitrdge von Agnes Heller, Ferenc Fehér,
Gyorgy Markus, Sandor Radnoti, Frankfurt
am Main 1977. — 7 Ernst Bloch, Vademe-
cum fur heutige Demokraten, Bern 1919,
S.51. — ® Ebenda S.65. — ° Zitiert nach
«Sabotage des Schicksals», hg. von Gott-
fried Heinemann und Wolf-Dietrich
Schmied-Kowarzik, Tiibingen 1982, S.88.
— ' Ebenda S. 89. — ' Ernst Bloch, Vade-
mecum fir heutige Demokraten, a.a.O.,
S.66. — '? Ebenda. — '? Ernst Bloch, Geist
der Utopie, Frankfurt am Main 1974,
S.215. — * Ermnst Bloch, Thomas Miintzer
als Theologe der Revolution, Frankfurt am
Main 1985, S.113f. — '* Vgl. Georg Lukacs,
Theorie des Romans, Neuwied und Darm-

stadt 1971, S.5 (Vorwort). — '* Georg Lu-
kacs, Werke Bd.2, Neuwied und Berlin
1968, S.52f. — 7 Lukadcs hat allerdings sel-
ber einmal ein Erschiessungskommando
zur Zeit der ungarischen Revolution von
1919 geleitet. Im «Gelebten Denken» be-
richtet er: «... zu einer Menge Einheiten ka-
men die Kommunisten als Politkommissare.
Ich meldete mich fiir diese ‘Arbeit und
wurde nach Tiszafured geschickt, wo wir
uns in Verteidigungsstellung befanden. Die
Verteidugng Tiszafiireds war sehr schlecht
gelungen, weil die Budapester Rotarmisten,
ohne auch nur einen Schuss abzugeben, da-
vonliefen, und dadurch konnten auch die
beiden anderen Bataillone, die bereit gewe-
sen wiren, Tiszafiired anstandig zu verteidi-
gen, ihre Stellungen nicht halten, so dass die
Ruménen hinter die Frontlinie gelangten
und Tiszafiired fiel. Und da habe ich auf
sehr energische Weise die Ordnung wieder-
hergestellt, das heisst, als wir nach Poroszlo
iibersetzten, rief ich ein ausserordentliches
Kriegsgericht zusammen und liess dort auf
dem Marktplatz acht Leute dieses davonge-
laufenen Bataillons erschiessen. Dadurch
war die Ordnung im grossen und ganzen
wiederhergestellt. Spater verwandelte sich
meine Mission insofern, als ich Politkom-
missar fiir die ganze funfte Division wurde.
Zusammen riickten wir bis nach Rimas-
zombat (Grosssteffelsdorf) gegen die
Tschechen vor. Bei der Einnahme von Ri-
maszombat war ich noch dabei, dann wurde
ich nach Budapest zurlickbeordert, und da-
mit horte meine Verbindung zur Roten Ar-



822

mee auf» (Georg Lukacs, Gelebtes Leben.
Eine Autobiographie im Dialog. Red. Istvan
Eorsi, Frankfurt am Main 1981 S.104f.). Es
muss nachdenklich stimmen, mit welcher
Leichtigkeit Lukdcs nach Jahrzehnten iiber
die Erschiessung berichtet. Hat er sich je-
mals gefragt, ob die Strafaktion nicht die
Falschen getroffen hat? Sieht er nicht die er-

LUKACS UND BLOCH

schrockenen Gesichter vor sich? Oder hat
er gar nicht erst hingeschaut? Wahrschein-
lich hétte er solche Fragen mit den Worten
von sich gewiesen, dass es sich eben um eine
Revolution gehandelt habe, wo es nicht um
den Einzelnen, sondern um das Ganze ging.
— " Die Seele und das Leben, a.a.O.,
S. 300.

Die neuen Filme von AGFA!

Tolle Bilder.
Naturliche Farben.
Giinstiger Preis.

Mit AGFACOLOR-Negativfilmen
und AGFACHROME-Diafilmen
machen Sie mehr gelungene Bilder.



688 MITARBEITER

Hans Beck, emerit Pfarrer, 8880 Walenstadt, Seestrasse 78

Dr. phil. Peter Coulmas, D-5000 Koln 51, Remagenerstrasse 8

Divisionir Dr. Gustav Déniker, Stabschef Operative Schulung, 3006 Bern,
Obere Zollgasse 100

Dr.iur. Arnold Fisch, 3032 Hinterkappelen, Kappelenring 28/c¢

Dr. phil. Dieter Fringeli, 4123 Allschwil, Spitzwaldstrasse 55

Prof. Dr. phil. Georg Kreis, Nationales Forschungsprogramm 21, 4003 Basel,
Spalenvorstadt 11

Prof. Dr. oec. publ. Willy Linder, 8132 Egg, Brunnenwiese 58

Dr. phil. Fred Luchsinger, 8127 Forch, Bundtstrasse 26

Robert Machler, 5035 Unterentfelden, Flurweg 7

Hans Ulrich Meier, F-92160 Antony, 65, Rue Roger Salengro

Dr. phil. Wolfgang Mildenberger, 8053 Ziirich, Wiesliacher 9

Ulrich Pfister, 8008 Ziirich, Seehofstrasse 15

Richard Reich, 8034 Ziirich, Postfach 378

Dr. phil. Peter Schnyder, 4600 Olten, Reiserstrasse 15

Prof. Dr. Kurt R. Spillmann, 8053 Ziirich, Steinbriichelstrasse 22

Dr. phil. hist. Peter Utz, 3270 Aarberg, Laupenstrasse 3

Dr. phil. Peter Walser, 8953 Dietikon, Guggenbiihlstrasse 27

Uwe Wolff, D-3152 Jlsede, Lahweg 3

Errata

Das Zitat von Golo Mann (Juni 1988, Seite 501) entstammt dem Werk «Deutsche Ge-
schichte des 19. und 20. Jahrhunderts», Frankfurt 1958.

Die auf Seite 522 (Juni 1988) genannte Autobiographie von Georg Lukdcs tragt den Titel
«Gelebtes Denken».



	Vom späten zum jungen Lukács und Bloch
	Anhang

