
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 68 (1988)

Heft: 6

Artikel: Vom späten zum jungen Lukács und Bloch

Autor: Sauerland, Karol

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-164576

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-164576
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Karol Sauerland

Vom späten zum jungen Lukacs und Bloch

Diesen Aufsatz hat Karol Sauerland in Polen auf einer Konferenz zum 100. Geburtstag von
Bloch und Lukâcs in polnischer Sprache vorgetragen. Der Text erschien auf Polnisch im
vergangenen Jahr im sogenannten «Zweiten Umlauf» (d. h. ohne offizielle Genehmigung) in einer
Krakauer Kulturzeitschrift. Der Verfasser wollte die deutsche Fassung in Paris aufder
internationalen Bloch-Lukâcs-Konferenz vortragen. Er durfte jedoch nicht ausreisen. Von Januar
1988 bis Semesterende hielt Karol Sauerland an der Eidgenössischen Technischen Hochschule
in Zürich als Gastdozent eine Reihe von Vorträgen zum Thema «Der Dichter und die Macht».

Zu Bloch und Lukâcs habe ich ein sehr persönliches Verhältnis. Schon
als Gymnasiast las ich ihre Schriften, vor allem die von Lukâcs. Über sie
wurde im Elternhaus gesprochen. Ich kannte mehrere Erwachsene, die
einem von beiden oder beiden begegnet waren. Am 14.November 1956
erlebte ich als junger Philosophiestudent Bloch persönlich in dem Festvortrag

zu Hegels 125. Todestag. Von seinen Hegelausführungen verstand ich
relativ wenig, aber unvergesslich bleibt mir, wie er mitten in seiner Rede
plötzlich sagte: «Die Zeit des Mühlespiels geht zu Ende, wir müssen anfangen,

Schach zu spielen.» Es folgte ein langer Beifall. In diesem Vortrag
sprach er auch von der Schmalspurigkeit in der philosophischen Ausbildung

und dem Fehlen einer marxistischen Ethik, Ästhetik und — man höre
— Religionsphilosophie. Er traf damit mitten in eine Diskussion, die seit
Wochen in Polen, Ungarn und der DDR geführt wurde.

Mit grosser innerer Anteilnahme verfolgte ich in dieser Zeit auch das
Wirken von Lukâcs, dessen Reden im Petöfiklub und dessen Artikel von
Hand zu Hand gingen. Seine Internierung in Rumänien ging mir sehr nahe.
Nun begannen an vielen Orten die Attacken gegen Lukâcs und auch
Bloch, der Anfang 57 nicht mehr lehren durfte.

1961 war ich zufällig am Tag des Berliner Mauerbaus in der DDR, wo
ich hörte, dass Bloch im Westen geblieben sei. Kurz darauf hörte oder las
ich mit Interesse seinen Brief an den Präsidenten der Deutschen Akademie

der Wissenschaften, in dem er seinen Entschluss, in der Bundesrepublik

zu bleiben, damit begründete, dass er in letzter Zeit in der DDR keine
Möglichkeit mehr hatte, frei zu wirken, und dass seine besten Schüler
verfolgt wurden. Tatsächlich hatte man es vor allem auf seine Schüler abgesehen,

wie ich damals von mehreren Freunden und Kollegen erfahren
konnte. In dem Brief stand auch der Satz, dass nach den Ereignissen vom



512 LUKACS UND BLOCH

13. August «für selbständig Denkende» kein «Lebens- und Wirkungsraum»

mehr bleiben werde.
Als Bloch im August 1977 starb, hätte ich um ein Haar an dem

denkwürdigen Begräbnis in Tübingen teilgenommen. Der Mangel eines
zweimaligen Ein- und Ausreisevisums liess aber nicht zu, dass ich mich zusammen

mit Theo Pinkus von Zürich zum nahen Tübingen begeben konnte.
Immerhin hörte ich dann die lebhaften Berichte von dieser Beerdigung, wo
noch einmal viele bedeutende deutsche Intellektuelle zusammengekommen

waren.
Bloch und Lukâcs stellten für mich, den Gymnasiasten und Studenten

der ersten beiden Studienjahre in Philosophie, ein Vorbild dar. Mir imponierte

einerseits ihre Gelehrsamkeit und anderseits ihr Engagement in
politischen Fragen. In Lukâcs sah ich den Menschen, der immer wieder
kurz vor dem Parteiausschluss stand (bis er endlich erfolgte, um doch wieder

zurückgenommen zu werden), und dem mindestens dreimal der Tod
drohte: 1919, zur Zeit der stalinistischen Säuberungen und 1956/57. Von
Bloch wusste ich, dass er in Leipzig Auseinandersetzungen mit den
allgewaltigen Dogmatikern nicht scheute, deren Namen schon lange vergessen
sind. Ich bewunderte ihn auch für seine undogmatische Haltung in der
Expressionismusdebatte in den dreissiger Jahren.

Als ich mich dann intensiver mit dem Stalinismus zu beschäftigen
begann, musste ich erkennen, dass auch meine Vorbilder nicht frei von
Makel waren. Die «Zerstörung der Vernunft», die mir immer ein Greuel war,
hatte ich Lukâcs verziehen, weil ich sie einfach als einen misslungenen
Versuch ansah, die Frage nach der Entstehung der nationalsozialistischen
Ideologie zu beantworten. Aber nun wurde mir immer klarer, dass dieses
Buch ein Teil seines stalinistischen Denkens war, dessen Wurzeln bereits in
«Geschichte und Klassenbewusstsein» zu suchen sind. Bei Bloch kam der
Dogmatismus vor allem in seinen politischen Artikeln, Aufsätzen und
Kommentaren zum Vorschein, weniger in seinen philosophischen Arbeiten,

obwohl es dort ab und zu verheerende Sätze gibt bzw. gab. Über
Blochs Publikationspraktiken ist schon oft genug geschrieben worden. Was

er jedoch zu den Moskauer Prozessen bemerkte, bleibt unverzeihlich. Er
hatte da jeden gesunden Menschenverstand verloren, obwohl er in einem
Land weilte, in dem niemand auf ihn Druck ausübte. Theoretisch wäre er
zu dem Urteil fähig gewesen, zu dem der französische Kommunist Gilles
Martinet nach der Lektüre der offiziellen Prozessdokumente gelangt war:
«Als ich», berichtet er, «die Protokolle gelesen hatte, konnte ich einfach
nicht glauben, dass sie der Wahrheit entsprechen könnten. Die Anschuldigungen

waren so unglaublich, dass mir unverständlich war, wie ein
vernunftbegabtes Wesen daran glauben könne.»1 Er trat daraufhin aus der
Partei aus, was für ihn, wie er selber gesteht, eine «dramatische Entschei-



LUKACS UND BLOCH 513

dung» war. Bloch gehörte dagegen zu jenen europäischen Intellektuellen,
deren Zahl nicht gering war, die politisches Engagement so verstanden,
dass man sich in grundlegenden Fragen entweder für die eine oder die
andere Seite entscheiden müsse. Sie nahmen die Bedingtheit des Denkens
so ernst, dass sie sich selber zur Bedingtheit zwangen. Sie wollten, dass
nicht nur die Mit-, sondern auch die Nachwelt ihre Gedanken als Frucht
jener Weltanschauung und Politik ansieht bzw. ansehen wird, der angeblich
die Zukunft gehört. Ihretwegen waren sie bereit, ihre eigenen Zweifel
erbarmungslos zu unterdrücken. Bei Lukâcs kam noch das Jesuitische
hinzu, das Thomas Mann so glänzend in Naphta getroffen hat: Wenn der
Ausschluss aus dem Orden, d.h. der Partei droht, muss man sich sogar
wider besseres Wissen und Gewissen eines Fehlers bezichtigen und um
Vergebung bitten. Jesuitisch ist auch, dass Lukâcs nach der Selbstbezichtigung,

d.h. Selbstkritik, immer wieder versuchte, Teile der früheren Ansichten

in die neue Linie einzuschmuggeln.
Nach jahrelanger Abwendung von beiden Denkern kam für mich die

Zeit, in der ich mich für deren Frühwerk zu interessieren begann,
insbesondere für die zahlreichen und bedeutenden Veröffentlichungen von
Georg Lukâcs, d.h. für sein Dramenbuch, mit dem er sich als
Fünfundzwanzigjähriger in Ungarn einen Namen gemacht hatte, seine Essaysammlung

«Die Seele und die Formen», mit der er in Deutschland vor dem Ersten
Weltkrieg bekannt wurde, die «Theorie des Romans», die viele deutsche
Geister zu eigenen Überlegungen angeregt hat, und seine zum Teil zu
Lebzeiten unveröffentlicht gebliebenen ästhetischen Schriften, die bewiesen,
dass er das Zeug zu einem reinen Philosophen in sich hatte. Bei dem
Studium dieser Werke konnte ich nicht fassen, wie es möglich war, dass ein so
glänzender Stilist im Deutschen — das Ungarische kann ich nicht beurteilen

— auf ein so jämmerliches Sprachniveau herabsinken konnte. Adornos
hartes Wort von der «Erpressten Versöhnung» klingt, auf die Sprache und
nicht nur auf das Denken von Lukâcs angewandt, noch milde, denn man
könnte ebensogut von einer Selbstkasteiung sprechen. Doch so muss es

kommen, wenn einer beginnt, in Schemen zu denken und für eine un- oder
halbgebildete Leserschaft zu schreiben. Lukâcs hat als Marxist oft nicht
mehr die einfachsten Stilregeln beachtet, wie die Vermeidung von
Wortwiederholungen oder Substantivketten, bei denen man am Ende nicht
mehr recht weiss, wohin die vielen Genitive gehören. Um die Suche nach
neuen oder eleganten Wendungen bemühte er sich nicht mehr. Er wäre
wahrscheinlich aus den vorgegebenen Fragestellungen herausgefallen. Ich
kann mich erinnern, wie ich mich mit Dr. Jerzy Niecikowski, einem polnischen

Kritiker und Philosophen, in den siebziger Jahren abquälte, ein
längeres Zitat aus dem Expressionismus-Aufsatz von Lukâcs (der zu Beginn
der dreissiger Jahre auf Deutsch in der Moskauer Zeitschrift «Internatio-



514 LUKACS UND BLOCH

naie Literatur» erschienen war) ins Polnische zu übersetzen. Wir liessen es

am Ende sein. Dieser Substantivsalat war nicht zum Klingen zu bringen.
Ich musste den Gedankengang in eigenen Worten beschreiben. Die
Wiedergabe des hölzernen Stils, worum es mir eigentlich ging, war damit
verlorengegangen 2.

Lukâcs hat auch intellektuell nur noch sporadisch die Höhe seines
Frühwerks erreicht. Zwar sind einige literatur-historische Aufsätze, wie
der über Keller oder Raabe, sein Hegelbuch und Partien aus dem Spätwerk

trotz zahlreicher Einseitigkeiten beeindruckend und werden auch
noch oft zitiert, aber nichts davon wird so unvergesslich bleiben wie die
genannten Frühwerke. Adorno hat zu Recht erklärt, dass die «Theorie des
Romans» «durch Tiefe und Elan der Konzeption ebenso wie durch die
nach damaligen Begriffen ausserordentliche Dichte und Intensität der
Darstellung einen Massstab philosophischer Ästhetik aufgerichtet» habe,
«der seitdem nicht wieder verloren ward»3. Als er dies 1958 schrieb, muss
ihm wohl vorgeschwebt haben, selber einmal eine Ästhetik zu verfassen,
die sich durch Dichte und Intensität auszeichnet. Einige Jahre später arbeitete

er an einem solchen Werk, das diese Merkmale aufweist. Ihm war
leider nicht beschieden, es zu beenden. Er sollte jünger als Lukâcs sterben.

Hätte Lukâcs 1918 nicht seine alten Interessen an den Nagel gehängt,
wäre er meines Erachtens der Begründer einer neuen Richtung in der
Ästhetik geworden, die vieles vorweggenommen hätte, was wir später von
Ingarden her kennen. Ich erinnere hier nur an seine Theorie des
Missverständnisses 4, die er in seiner zu Lebzeiten leider unveröffentlicht gebliebenen

«Philosophie der Kunst» (1912—1914) entwickelt hatte5. Er wendet
sich dort gegen die Diltheysche Auffassung, dass Kunstwerke der Mitteilung

von Erlebnissen dienen. Das sei unrichtig. Erlebnisse seien überhaupt
nicht mitteilbar, denn jedes Erlebnis sei etwas Einmaliges und werde allein
von dem Erlebenden verstanden, während es derjenige, dem es übermittelt
wird, immer ganz anders auslegen wird, da er es ja aus seiner Erlebniswirklichkeit

heraus interpretiert. Im Grunde genommen missversteht er es. Er
missversteht es schon deswegen, weil sich jeder Erlebende in Worten
ausdrücken muss, d.h. in etwas, das dem wirklichen Leben nicht entspricht,
das abstrakt ist. Worte sind nach Lukâcs Zeichen, die sich mit verschiedenen

Inhalten ausfüllen lassen. Aus dem gleichen Grund muss auch jedes
Wortkunstwerk (Lukâcs gebraucht diesen uns von Oskar Walzel her
bekannten Terminus noch nicht) zu einem Missverständnis führen. Der
Schaffende glaubt zwar, seine Erlebnisse so wiederzugeben, dass sie richtig
verstanden werden können, was jedoch nur Einbildung ist. Doch gerade
dieses Missverständnis ist nach Lukâcs die Ursache dafür, dass ein Kunstwerk

die Zeiten überdauern kann, dass es überhaupt möglich ist; denn
dank dem Missverständnis kann es immer wieder mit neuen Erlebnisinhal-



LUKACS UND BLOCH 515

ten ausgefüllt werden, die zwar mit der ursprünglichen Absicht des Künstlers

nicht mehr übereinzustimmen brauchen, ihr bestimmt nicht adäquat
sind, aber dafür vom Rezipienten als lebendig empfunden werden. Die
Lebendigkeit erwächst nicht daraus, dass der Künstler seine Erlebnisse
authentisch, in ursprünglicher Frische dargestellt hat, wie es z. B. Dilthey
annimmt, denn dann könnte jeder authentische Bericht, sogar ein Brief als
Kunstwerk bezeichnet werden; die Lebendigkeit ergibt sich vielmehr aus
der Beschaffenheit des Kunstwerkes, d.h. aus der Tatsache, dass es den
Eindruck eines in sich geschlossenen Erlebniskomplexes macht. Die im
Werk dargestellte Welt ist aus sich heraus verständlich, sie bezieht sich
nicht auf etwas ausserhalb des Werkes Liegendes, das besonderer
Erklärungen bedürfte. Eine Berufung auf die Ideen und Erlebnisse des Künstlers

ist nach Lukâcs nicht vonnöten; zwar glauben die Rezipienten, den
Künstler verstanden zu haben, und der Künstler selber, verstanden zu werden,

aber das ist eben ein Missverständnis. In Wirklichkeit schafft der
Künstler ein Schema, das der Rezipient entsprechend seinem Erlebnishorizont

ausfüllt. Der Akt des Ausfüllens (oder in der Ingardschen Terminologie

der Konkretisierung) wird nur durch das Netz der Beziehungen
innerhalb des Werkes beschränkt. Je mehr Missverständnisse das Kunstwerk

möglich macht, desto grösser und länger wird die Wirkung des Werkes

dauern. «Nur ein Werk, das in unbegrenzter Variablilität missversteh-
bar ist», schreibt Lukâcs, «vermag zu jeder Zeit und auf jeden zu wirken.»6
Der Wandel der Zeiten wird ihm einfach nichts anhaben können. Jede
neue Generation wird es mit neuen Inhalten ausfüllen.

Lukâcs kommt auf diese Ideen meines Wissens nie wieder zurück.
Wenn er zu erklären versucht, warum alle Werke weiterleben, pflegt er
Marxens Satz über die antike Kunst zu zitieren, dass die Menschheit gern
auf ihren Kindheitszustand zurückschaue. Diese an Herder erinnernde
Erklärung klingt zwar ganz amüsant, aber sie erhellt ästhetisch nichts.
Schon an diesem kleinen Beispiel sieht man, wie lähmend ein Satz von
Marx auf das Denken eines Menschen wirken kann, der partout Marxist
sein möchte.

Beispiele dieser Art liessen sich leider mehren. Und wer bedauert es

nicht, dass Lukâcs seine Überlegungen über Dostojewskis Religiosität,
mystischen oder metaphysischen Sozialismus abgebrochen hat? Welch
denkender Mensch ist nicht fasziniert, wenn er Ferenc Fehérs Versuch
liest, den Sinn der aufgefundenen Dostojewski-Aufzeichnungen zu
rekonstruieren?7 Hier spürt man, dass Lukâcs die Denkkraft eines Friedrich
Schlegel hatte. Er zwingt einen selber zu intensivem Denken. Und man willigt

gern ein, weil man weiss, dass es sich lohnt. Hier geht jemand neue
Wege. Nach seinem Übertritt zum Marxismus wird Lukâcs dagegen zu
einem Sophisten. Seine Erfindungskraft darf sich nur noch innerhalb der



516 LUKACS UND BLOCH

vorgegebenen Lehre bewähren. Gedanken, die das System sprengen könnten,

denkt er nicht mehr, obwohl die nach 1917 von Marxisten geschaffene
Wirklichkeit schreiend danach verlangt, neu gesehen zu werden. Lukâcs
versucht, die neuen Probleme durch geschickte Variation und scharfsinnige

Verknüpfung der alten Begriffe zu lösen. Er wagt es nicht, Ideen von
Marx prinzipiell in Frage zu stellen. Er will sie nur «vertiefen». So
unternimmt er in seiner Altersästhetik den hoffnungslosen Versuch, den marxschen

Begriff der Arbeit auch auf die Kunst anzuwenden.
Bei Bloch ist alles etwas komplizierter. Sprachlich hat er sich dem

marxistischen Einerlei seiner Zeit nicht angepasst. Er hat seine Art, sich
geheimnisvoll auszudrücken, es den Mystikern nachzumachen, weitgehend
beibehalten. Es lässt sich streiten, ob seine Sprache als Ganzes — gewisse
Begriffe wie das «Noch-Nicht» oder das «Dunkel des gelebten Augenblik-
kes» ausgenommen — philosophisch produktiv ist. Wahrscheinlich nicht;
denn im Gegensatz zu Heidegger, dessen Rede ja auch dunkel ist, hat er
sich nicht zu dessen sprachlicher und intellektueller Disziplin durchringen
können. Heidegger benutzt die Sprache zur Erhellung philosophischer
Probleme, zu ihrer Lösung — natürlich sind es oft auch nur Scheinlösungen.

Bloch lässt sich dagegen gern in andere Gefilde locken. Die Vielfalt
zieht ihn zu sehr an, wobei er aber in der Problemstellung konsequent
geblieben ist. Von seiner Frage nach dem «Dunkel des gelebten Augenblicks»

und nach der Rolle des «Noch-Nicht» in unserem Leben ist er nicht
abgegangen. Sein Denken stand mithin viel weniger im Dienste der jeweiligen

Gegenwartsinteressen der «internationalen Konstellation» als das von
Lukâcs, obwohl er viel häufiger als dieser zu aktuellen Ereignissen Stellung
genommen hatte. Trotzdem muss man sagen, dass Blochs Werk durch
seine fixe Idee, Marxist zu werden und die marxistische Lehre weiterzuentwickeln,

nicht gewonnen hat. Vor allem ist dadurch die subjektzentrierte
Komponente in seiner Philosophie verlorengegangen. In seinem Frühwerk
ging er noch von dem Streben des einzelnen nach Vollendung aus. Dort
erklärte er, dass die Welt erst erlöst sein wird, wenn alle Seelen, deren Zahl
eine endliche ist, ihr Selbst erreicht haben werden. Später kommt er von
diesem Gedanken ab. Nun betont er den unvollendeten Zustand der
Menschheit und sogar der Materie. Unsere Träume, Phantasien und utopische

Vorstellungen seien Ausdruck dafür, dass uns der gegenwärtige
Zustand nicht befriedigen kann und dass wir bereits ein, wenn auch unklares

Bild in uns haben, wie die bessere Zukunft aussehen wird. Bloch glaubt
sich hier mit Marxens Denken im Einklang, insbesondere mit dessen Brief
von 1843 an Rüge. Eine kritische Marxinterpretation vermied er dagegen
gefliessentlich.

Ich frage mich immer wieder, was Lukacs und Bloch veranlasste, sich so

plötzlich der marxistischen Ideologie und vor allem der sie begleitenden



LUKACS UND BLOCH 517

Bewegung gleichsam mit Haut und Haaren zu verschreiben und die eigenen

denkerischen Potenzen derart einzuschränken. Hierbei bleibt für mich
Bloch ein grösseres Rätsel als Lukâcs.

Bloch hat nämlich noch Ende 1918 sehr prinzipiell die «bolschewistische

Partei» kritisiert. So lesen wir in seinem 1919 in Bern erschienen
«Vademecum für Demokraten», dass zwar der «Anstoss zur sozialen
Revolution» durch «Russland in die Welt gekommen» sei und Russlands Ruhm
«durch alle künftigen Jahrhunderte» weiterhallen werde, aber die «Weiterführung

der sozialen Revolution» in Deutschland und in der Welt sei

«durch die bolschewistische Politik Russlands selbst verhindert worden»8.
Er spricht von einer «totalen Sozialdiktatur des Bolschewismus», in der
sich «der Materialismus, die geringe Achtung vor Ideen wie Freiheit,
Liebe, Person, Menschenrechte, von Mystik ganz zu schweigen»9, räche. In
der Berner «Freien Presse» erklärt er am 6. November 1918, dass ein
«Sozialismus ohne weitgehende Demokratie» lediglich «ein Preussentum
anderer Ordnung»10 sei. Und es liege auf der Hand, dass die Missachtung
der westlichen Freiheiten («als welche sie ja nicht mit dem Kapitalismus
zusammenfallen, sondern nur grossenteils von ihm verdorben waren») zu
keiner Aufhebung von Zwang führe. Die «neu zu gewinnende wirtschaftliche

Freiheit, Freiheit vom Wirtschaftlichen» heisst es von dem ersehnten
Sozialismus, «wird die grossen Ideale der bürgerlichen Demokratie begeistert

bewahren, wird sie nicht brechen, bespeien und in bolschewistischer
Sozialdiktatur untergehen lassen, sondern zu den vollkommenen Idealen
der sozialen Demokratie steigern» ".

Gleichzeitig erwartet Bloch eine aus dem Osten, vor allem aus Russland
kommende Erneuerung. So lesen wir im «Vademecum für Demokraten» da
«Russland voll von Bauern und Christentum» sei, bleibe «Grosses zu
erhoffen, das von dorther als Vorbild noch kommen» werde12. Bloch
meint, Russland werde genesen und das Menschenrecht einführen; dann
komme aus diesem Lande «endlich die Menschenliebe, die Flut der guten
Neigung, das Ende aller Gewalt, die Geburt der menschlichen Erbtugend,
die Lehre, wie Menschen zu Engeln werden können; und alle Wachträume
Iwan Karamasows, der an Gott glaubte, aber seine Welt ablehnt, werden
von Russland aus die Wirklichkeit durchdringen»13. Vier Jahre später
drückt sich Bloch nicht mehr so konkret aus, aber nach wie vor meint er,
dass sich unsere «Seelen, siech und leer» nach «einem Ex oriente lux»
sehnen. Russland erscheine uns als ein «Indien im Nebel», es bringe dem «leeren

westlichen Menschen» wieder Tiefe14. Im Spätwerk fehlen diese
Erwartungen. Bloch entwickelt nun stärker den ortsungebundenen
Gedanken des «Vorscheins», der uns die Fülle des Seins und die Identität
der Dinge mit der Natur und den Menschen ahnen lässt. Er sei am besten
ablesbar in der Religion und ganz besonders in der Kunst.



518 LUKACS UND BLOCH

Seine Kritik am russischen Bolschewismus muss Bloch 1919 bzw. 1920
aufgegeben haben, nachdem sich seine Voraussage nicht erfüllte, dass
Lenin bald scheitern werde, und nachdem Deutschland keine so radikalen
Veränderungen durchmachte, wie es sich Bloch erhoffte. Trotzdem muss
ihm die Anerkennung des bolschewistischen Revolutionsmodells schwer
gefallen sein, denn es stimmte so gar nicht mit seinem Demokratieverständnis

und seiner an Liebe und dem Seelenheil des einzelnen orientierten
kommunistischen Vision überein, in der Gewaltanwendung nicht

vorgesehen war. Er löste dieses Problem, indem er sich mit einem Mann intensiv

zu beschäftigen begann, der messianistisches Bewusstsein und
revolutionären Kampf mit der Waffe in der Hand zu vereinen wusste, nämlich
Thomas Müntzer. In seinem 1921 erschienenen Buch «Thomas Müntzer
als Theologe der Revolution» prägte er den Begriff des «Gewaltrechts des
Guten». Es gäbe den Augenblick, wo die an die Herrscher gerichtete
Predigt, guten Willen zu zeigen, keinen Sinn mehr habe, weil diese ihn nicht
haben oder ihn nur vortäuschen, um in der revolutionären Situation Zeit
zu gewinnen. Man müsse daher gegen sie rechtzeitig Gewalt anwenden.
Dies stünde keineswegs im Widerspruch mit den christlichen Geboten,
denn es sei etwas ganz anderes, ob «sich der Kämpfende um seiner selbst
oder um anderer willen nötigen lässt und empört. Denn nicht nur, was er
tut, auch was er duldet, dass es anderen geschehe, richtet den Mann, mindert
möglicherweise gerade den Christen. Widerstehe nicht dem Übel — das ist
gesagt, damit das Übel nicht dazu noch vermehrt werde, damit der
Widerstehende nicht auch noch selber schuldig werde. Doch gibt es Zeiten, in
denen das Übel so ungeheuerlich anwächst, dass der Duldende, gerade
dadurch, dass er duldet und die anderen dulden lässt, das Übeltun erst
recht vermehrt, bestärkt, bestätigt, ja sogar herausfordert. Er macht durch
sein Nicht-Widerstehen andere schuldig oder führt sie wenigstens in
Versuchung, und das <Widerstehen> durch Liebe statt durch Gewalt hat
bislang noch nirgends die böse Gewalt ausgerissen oder auch nur entwaffnende

Scham erregt. Dergestalt wird der Duldende für die Übergewalt des
Übels ganz persönlich und nicht nur allgemein, aus der solidarischen
Menschennatur heraus, mitverantwortlich; er wird verantwortlich für die
Übergewalt nicht nur über die Seelen der Übeltäter, sondern auch für die
Übergewalt des Übels über alle, denen sie Übel tun. Der Duldende gerät bei
solch grossem Konflikt mindestens in nicht geringere Schuld als der tätig
Widerstrebende; steht dieser selbst in Gefahr, das Heil seiner Seele durch
ein gewalttätiges Mitleid, ein gewalttätiges Liebespostulat zu verlieren, so
bleibt ihm auch dann noch, dann erst recht die echt christliche Frage: was
liegt am Heil meiner Seele?, und für das tat twam asi anderer Seelen, des
Seelenreichs gerät sogar diese noch in Hingabe. Die Liebe steht folglich
nicht in unbedingtem Gegensatz zum Streben: Leid und selbst Schuld auf



LUKACS UND BLOCH 519

sich zu nehmen, selbst noch seiner eigenen Errettung zu entsagen, damit
wenigstens die härteste Kruste vor dem Licht durchbrochen werde. Lediglich

Spuren eines gewaltloseren Durchbruchs haben sich bislang gezeigt,
derart dass man mindestens dem falsch placierten Bruder den Schädel
erleuchten kann, damit er sich ihn nicht einschlägt. Ja, dass vielleicht auch
der Sozialisierungsprozess, jedoch erst: nach der ersten notwendig gewaltsamen

Besitzergreifung der Produktionsmittel <friedlich>, rational fortgeführt

werden kann»15. Der Gedanke, dass diejenigen, die Gewalt anwandten,

in der Angst vor der Rache von ihr nicht ablassen werden, scheint
Bloch nie gekommen zu sein, auch nicht nach dem XX. Parteitag, den er
begrüsst hatte.

Die Anerkennung der Gewalt als Mittel zur Erreichung jenes Zustandes,

der uns von Unterdrückung und einfacher Not befreien soll, hatte zur
Folge, dass Bloch gegen Gewalt in den realsozialistischen Staaten unempfindlich

wurde. Anders lässt sich nicht erklären, dass er während der
Stalinprozesse so vehement deren Kritiker angriff und auch noch 1942 gegen
sie zu Felde zog. Erst als er selber einiges in Leipzig erleben musste, war er
zur Kritik bereit, aber sie blieb stets auf der Oberfläche.

Lukâcs hatte die Oktoberrevolution nicht aus politischen, sondern
ethischen Gründen verworfen. Nach seiner Meinung gab der Bolschewismus
ein unslösbares moralisches Problem auf, da dieser aus dem Bösen etwas
Gutes schaffen bzw. mit Rasumichin aus «Schuld und Sühne» gesprochen,
sich das Gute erlügen wolle. Da sei es besser, meint Lukâcs in seinem
berühmten Artikel «Der Bolschewismus als moralisches Problem», sich auf
den langwierigen Weg zur Demokratie einzulassen. Doch einige Wochen
später, Ende 1918, entschloss er sich, zum Bolschewismus überzutreten.
Schliesslich hatte er die Demokratie nie gemocht, nicht einmal die griechische

Polis. Die Losungen «Freiheit und Gleichheit» waren für ihn ein übler
Fetisch. Als er Ende 1914 mit Marianne Weber über den Krieg sprach und
die Vermutung äusserte, dass der Westen gegen Deutschland siegen werde,
war seine grösste Sorge, «wer uns dann vor der westlichen Zivilisation retten

werde»16. Er sagte in dem Gespräch nicht, dass es Russland sein werde,
meinte es aber sicher, wobei es ihm nicht um das zaristische ging, sondern
um ein aus dostojewskischer Ethik konstruiertes Russland, in dem es noch
die Gemeinde mit authentischem, konfessionell nicht gebundenem Glauben

gibt. In dieser Gemeinde sei der Glaube einfach ein Lebensgefühl. Die
in ihr herrschende Brüderlichkeit ergibt sich nicht aus intolerantem Sekten-

oder Kirchengeist und auch nicht aus Pflichtgefühl wie in Westeuropa,
sondern aus der Bereitschaft, die Schuld des anderen auf sich zu nehmen.
Lukâcs dachte hier an Sonja und Karamasoff, die einem andern zuliebe
nach Sibirien gegangen waren. In dieser russischen Gemeinde wird mit
anderen Worten jene zweite Ethik verwirklicht, die Lukâcs als Ideal vor-



520 LUKÂCS UND BLOCH

schwebte. Ein Mensch, der nach dieser Ehtik lebt, findet unabhängig von
der Realität sein wahres Ich und damit auch den anderen. Er lebt, wie es
Lukâcs in «Von der Armut im Geiste» ausführt, in Güte, was jedoch nur
wenigen gegeben ist, und er ist imstande, Mitleid zu empfinden und die der
Welt angetane Schuld auf sich zu laden. In dieser Welt hat sogar der
Verbrecher Platz, der für Lukâcs einerseits (wie für Dostojewski) ein unglücklicher

Mensch ist, dem er aber anderseits metaphysische Daseinsberechtigung

zuzubilligen scheint. Wesentlich für die zweite Ethik ist auch der
Gedanke der Selbstaufopferung, der Lukâcs später zur Rechtfertigung des
für Gewalt eintretenden Revolutionärs dienen soll.

Lukâcs dachte nie an die real existierenden Menschen mit ihren Gebrechen

und Schwächen, sondern immer an eine Elite, die eine neue Wirklichkeit

— beim jungen Lukâcs heisst es das Leben, welches dem alltäglichen
entgegengesetzt ist — schaffen muss, damit unsere Existenz endlich wesenhaft

wird. Aber was heisst das? Soll der wesentlich lebende Mensch nur
noch Werke schaffen, wie es Lukâcs nach dem Freitod seiner geliebten
Irma Seidler zu tun gedachte, oder soll er in Güte leben, die Schuld anderer,

ja aller auf sich nehmend? Ehe Lukâcs den Ausweg aus diesem
Dilemma, das er sehr klar erkannte, fand, verlangten die historischen
Ereignisse von ihm einen Entschluss. Jedenfalls glaubte er, dass er nach
Ausbruch der Revolution in Ungarn nicht abseits stehen dürfe. Ohne zu
zögern, schloss er sich den Kommunisten an. Er begründete seine
Entscheidung in dem berühmten Aufsatz «Taktik und Ethik», wo er sich für
den Sozialisten und Terroristen Ropschin, d.i. Sawinkow ausspricht, der
bereits in seinen Dostojewski-Studien und im Briefwechsel mit Paul Ernst
eine Rolle spielte. Dieser ist für Lukacs der reine Verbrecher, der seine Tat
aus metaphysischen Gründen begeht und sich von vornherein schuldig
weiss. Er ist der Held, der seine Unschuld für ein höheres Ziel opfert und
deswegen, wie Lukâcs in «Taktik und Ethik» ausführt, als tragisch anzusehen

ist. Wörtlich lauten dort die letzten Sätze: «Nur die mörderische Tat
des Menschen, der unerschütterlich und alle Zweifel ausschliessend weiss,
dass der Mord unter keinen Umständen zu billigen ist, kann
tragischmoralischer Natur sein. Um diesen Gedanken grösster menschlicher Tragik

mit den unnachahmlich schönen Worten von Hebbels <Judith>
auszudrücken: <Und wenn Gott zwischen mich und die mir auferlegte Tat die
Sünde gesetzt hätte — wer bin ich, dass ich mich dieser entziehen
könnte?»17. Lukâcs musste zwar selber kein Ropschin werden, aber er
nahm von nun an sehr bewusst im Namen der geschichtsphilosophischen
Berufung Schuld auf sich18. Gerade weil er selber niemanden eigenhändig
opferte, konnte er sich um so mehr als Mensch mit Güte im obigen Sinne
empfinden, denn er lud die Schuld der anderen auf sich, d.h. der Partei, die
für ihn das geworden war, was er bisher in der russischen Gemeinde sah:



LUKACS UND BLOCH 521

«eine von Gott gewollte und erschaffene Gemeinschaft der anderen Seelen»

(Dostojewski-Aufzeichnungen). Diese Gemeinschaft durfte man nicht
verlassen, und es lohnte sich, für sie ein tragisches, d.h. schuldbeladenes
Dasein zu leben.

Ich glaube, damit meine Frage nach den Gründen für den plötzlichen
Übergang dieser beiden Denker zum Bolschewismus bzw. Kommunismus
beantwortet zu haben, aber trotzdem bleibt es uns unbegreiflich, was
gesellschaftlich engagierte Intellektuelle veranlassen kann, an Verfolgungen

von schuldlosen Freunden und Kollegen und an der Ermordung einer
Unzahl von Menschen einfach vorbeizusehen.

1

Giuseppe Boffa/Gilles Martinet,
Marxistische Stalitiismuskritik, Hamburg 1978.
S. 102. — 2 Es handelte sich um einen Aufsatz

über die Expressionismusdebatte, den
ich in der Zeitschrift «Literatur na Swiecie»
1977 veröffentlichte. — 3 Theodor
W. Adorno, Noten zur Literatur II, Frankfurt

am Main 1961, S. 152. 4 Die Theorie
der Missverständnisse hat Lukâcs im Wesen

von seinem Jugendfreund Leo Popper
übernommen, wie neueste ungarische
Forschung nachgewiesen hat. — 5 Georg
Lukacs, Heidelberger Philosophie der Kunst,
Darmstadt-Neuwied 1974, S.204. - 6 Vgl.
Ferenc Fehér, Am Scheideweg des romantischen

Antikapitalismus. Typologie und Beitrag

zur deutschen Ideologiegeschichte
gelegentlich des Briefwechsels zwischen Paul
Ernst und Georg Lukâcs, in: Die Seele und
das Leben. Studien zum frühen Lukâcs.
Beiträge von Agnes Heller, Ferenc Fehér,
György Markus, Sândor Radnóti, Frankfurt
am Main 1977. — 7 Ernst Bloch, Vademecum

für heutige Demokraten, Bern 1919,
S.51. - 8 Ebenda S.65. - "Zitiert nach
«Sabotage des Schicksals», hg. von Gottfried

Heinemann und Wolf-Dietrich
Schmied-Kowarzik, Tübingen 1982, S. 88.

- I0 Ebenda S. 89. - " Ernst Bloch,
Vademecum für heutige Demokraten, a.a.O.,
S. 66. — 12 Ebenda. — 13 Ernst Bloch, Geist
der Utopie, Frankfurt am Main 1974,
S. 215. — l4 Ernst Bloch, Thomas Müntzer
als Theologe der Revolution, Frankfurt am
Main 1985, S. 113f. - 15 Vgl. Georg Lukâcs,
Theorie des Romans, Neuwied und Darm¬

stadt 1971, S. 5 (Vorwort). - 16 Georg
Lukâcs, Werke Bd. 2, Neuwied und Berlin
1968, S. 52f. — " Lukâcs hat allerdings
selber einmal ein Erschiessungskommando
zur Zeit der ungarischen Revolution von
1919 geleitet. Im «Gelebten Denken»
berichtet er: «... zu einer Menge Einheiten
kamen die Kommunisten als Politkommissare.
Ich meldete mich für diese Arbeit und
wurde nach Tiszafüred geschickt, wo wir
uns in Verteidigungsstellung befanden. Die
Verteidugng Tiszafüreds war sehr schlecht
gelungen, weil die Budapester Rotarmisten,
ohne auch nur einen Schuss abzugeben,
davonliefen, und dadurch konnten auch die
beiden anderen Bataillone, die bereit gewesen

wären, Tiszafüred anständig zu verteidigen,

ihre Stellungen nicht halten, so dass die
Rumänen hinter die Frontlinie gelangten
und Tiszafüred fiel. Und da habe ich auf
sehr energische Weise die Ordnung
wiederhergestellt, das heisst, als wir nach Poroszlö
übersetzten, rief ich ein ausserordentliches

Kriegsgericht zusammen und liess dort auf
dem Marktplatz acht Leute dieses davongelaufenen

Bataillons erschiessen. Dadurch
war die Ordnung im grossen und ganzen
wiederhergestellt. Später verwandelte sich
meine Mission insofern, als ich Politkom-
missar für die ganze fünfte Division wurde.
Zusammen rückten wir bis nach Rimas-
zombat (Grosssteffelsdorf) gegen die
Tschechen vor. Bei der Einnahme von Ri-
maszombat war ich noch dabei, dann wurde
ich nach Budapest zurückbeordert, und
damit hörte meine Verbindung zur Roten Ar-



522 LUKACS UND BLOCH

mee auf» (Georg Lukâcs, Gelebtes Leben.
Eine Autobiographie im Dialog. Red. Istvân
Eörsi, Frankfurt am Main 1981 S. 104f.). Es
muss nachdenklich stimmen, mit welcher
Leichtigkeit Lukâcs nach Jahrzehnten über
die Erschiessung berichtet. Hat er sich
jemals gefragt, ob die Strafaktion nicht die
Falschen getroffen hat? Sieht er nicht die er¬

schrockenen Gesichter vor sich? Oder hat
er gar nicht erst hingeschaut? Wahrscheinlich

hätte er solche Fragen mit den Worten
von sich gewiesen, dass es sich eben um eine
Revolution gehandelt habe, wo es nicht um
den Einzelnen, sondern um das Ganze ging.
— I8 Die Seele und das Leben, a.a.O.,
S. 300.

Die neuen Filme von AGFA!

*" "'¦ :;¦¦>

:
'

• ;

^Uß *«/ Wo
24 + 3

Tolle Bilder.
Natürliche Farben
Günstiger Preis.

Mit AGFACOLOR-Negativfilmen
und AGFACHROME-Diafilmen
machen Sie mehr gelungene Bilder AGFA<£>



688 MITARBEITER

Hans Beck, emerit Pfarrer, 8880 Walenstadt, Seestrasse 78
Dr. phil. Peter Coulmas, D-5000 Köln 51,Remagenerstrasse 8

Divisionär Dr. Gustav Däniker, Stabschef Operative Schulung, 3006 Bern,
Obere Zollgasse 100

Dr. iur. Arnold Fisch, 3032 Hinterkappelen, Kappelenring 28/c
Dr. phil. Dieter Fringeli, 4123 Allschwil, Spitzwaldstrasse 55
Prof. Dr. phil. Georg Kreis, Nationales Forschungsprogramm 21, 4003 Basel,

Spalenvorstadt 11

Prof. Dr. oec. pubi. Willy Linder, 8132 Egg, Brunnenwiese 58
Dr. phil. Fred Luchsinger, 8127 Forch, Bundtstrasse 26
Robert Mächler, 5035 Unterentfelden, Flurweg 7

Hans Ulrich Meier, F-92160 Antony, 65, Rue Roger Salengro
Dr. phil. Wolfgang Mildenberger, 8053 Zürich, Wiesliacher 9

Ulrich Pfister, 8008 Zürich, Seehofstrasse 15

Richard Reich, 8034 Zürich, Postfach 378
Dr. phil. Peter Schnyder, 4600 Ölten, Reiserstrasse 15

Prof. Dr. Kurt R. Spillmann, 8053 Zürich, Steinbrücheistrasse 22
Dr. phil. hist. Peter Utz, 3270 Aarberg, Laupenstrasse 3

Dr. phil. Peter Walser, 8953 Dietikon, Guggenbühlstrasse 27
Uwe Wolff, D-3152 Jlsede, Lahweg 3

Errata

Das Zitat von Golo Mann (Juni 1988, Seite 501) entstammt dem Werk «Deutsche
Geschichte des 19. und 20. Jahrhunderts», Frankfurt 1958.

Die auf Seite 522 (Juni 1988) genannte Autobiographie von Georg Lukâcs trägt den Titel
«Gelebtes Denken».


	Vom späten zum jungen Lukács und Bloch
	Anhang

