
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 68 (1988)

Heft: 5

Buchbesprechung: Das Buch

Autor: [s.n.]

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Das Buch

Ein Kunstgebilde von filigraner Zartheit

Ein neues Buch von Margrit Baur1

«Geschichtenflucht» heisst der
anregende, vieldeutige Titel des neuen
Buches von Margrit Baur. Wer
Wortklauberei mit Gattungsbegriffen liebt,
darf sogar behaupten, es sei ihr erster
veritabler Roman nach den beiden
autobiographischen Büchern «Überleben»

und «Ausfallzeit», in denen die
Erzählung hinter erinnernder Reflexion

zurücktrat.
Zwar: schon das allererste Buch von

Margrit Baur, «Von Strassen, Plätzen
und ferneren Umständen» (1971) hatte
den stolzen Untertitel «Drei Romane»
getragen. Romane: der Text von
damals, locker auf halb leere Seiten
gedruckt, ergäbe, zusammengenommen,

kaum eine Erzählung! Seht her,
schien die junge Autorin zu sagen, auf
so wenige Sätze lassen sich eure
Romane reduzieren, wenn man mit
dem rechten Blick daran geht.

Es mag ein Zufall sein, dass mir
gerade jetzt der seinerzeit kaum
rezipierte, längst vergessene schmale Erstling

in die Hände fiel (ein reprint-wür-
diges Buch, nebenbei bemerkt), aber
ein glücklicher, hilfreicher Zufall. Denn
eine Verbindung zum neuen Buch lässt
sich unschwer und ohne Krampf
herstellen; in der provozierenden
Wortkargheit der ersten Texte meldet sich
nicht nur jugendliche Keckheit, kom¬

promisslose Eigenwilligkeit zu Wort;
da wird auch eine alterslose oder uralte
Skepsis fühlbar gegen das Zuviel an
Worten, gegen das Zuviel an Vertrauen
in diese Worte, Skepsis, wie man sie

nur einer Sache gegenüber aufbringt,
die einem im tiefsten kostbar ist. «Da

behaupten sie, dass es Dinge gibt, über
die man sich schweigend besser verständigt

als mit Reden, denkt das Mädchen.
Doch in welcher Sprache ausser der
eigenen können sie schweigen ?» heisst
eines der winzigen Romankapitel des

Erstlings. Es umreisst ein Lebensthema
der Autorin, den spannungsvollen, von
Zweifeln und Liebe durchsetzten
Umgang mit der Sprache.

Es bestimmt auch den neuen
Roman, von seinem Innersten aus.
Aber ehe man sich diesem Innersten
nähert, wird man die Machart bewundern

müssen: ein Kunstgebilde von
filigraner Leichtigkeit, so selbstverständlich

wie kunstvoll bewusst in der
Erzählweise.

Was ist selbstverständlicher, vertrauter,

im Leben wie im Schreiben, als dass
einer dem anderen seine Erfahrungen
erzählt, ihn redend an seinem Leben
teilnehmen lässt, den Zuhörer als
Vertrauten braucht, wenn die Lebenslast
zu schwer geworden ist? Erzählen,
Zuhören, Weitererzählen — das sind



444 ZU MARGRIT BAUR

sprachliche Urgebärden der Kommunikation

wie des Schreibens; dem
Weitererzählen einer Geschichte entspringt
das Epische schlechthin.

Wenn also der Student Etienne,
gerade daran, sich vom Elternhaus in
eine erste faktische Selbständigkeit zu
lösen, für die um zwanzig Jahre ältere
Helen zum Vertrauten eines Nachmittags

wird, dann ist das zwar keineswegs
alltäglich, aber begreiflich. Die erste
noch unsichere Selbständigkeit macht
den Jungen einsam; die Wut auf den
eloquenten Vater (Germanistikprofessor)

macht ihn hellhörig für Erwachsene,

welche die Sprache nicht als
Besitz und nicht als Machtinstrument
benützen. So kann Helen ihm von ihrer
Liebe zu einem viel älteren Mann
erzählen, der jetzt, der Kommunikation
endgültig entrückt, bewusstlos im Sterben

liegt. Sie vergewissert sich, erzählend,

einer Erfahrung, die ihr zu
entgleiten droht.

Aber das ist nur die Keimzelle der
Erzählung; diese wächst sich aus in die
Vergangenheit und in die Zukunft. In
Helens Erzählung hören wir auch ihren
Freund Stefan, diesen jetzt Sterbenden,
erzählen, und zwar von einer Erfahrung,

die wiederum zwanzig Jahre
zurückliegt: wie er, erfolgreicher
Ingenieur, in der Mitte des Lebens für ein
Jahr nach Griechenland fuhr, dort in
einem Dorf lebte — ein Einsiedler,
Sprachloser. Um diese Erfahrung kreisen

die Gespräche mit Helen während
seines letzten Lebensjahres. Sie erzählt
es weiter an Etienne; dieser aber — und
damit öffnet sich der Kreis in die
Zukunft — redet darüber mit seiner
Freundin Lisa; Lisa ist die letzte Station

der Erzählreise, und mit ihr, dieser
naivsten, kraftvollsten, lebendigsten
aller Gestalten, geht das Erzählen wieder

in Handeln über: Lisa bricht

aus dem Redekreis aus, besucht Helen
— ohne von diesem Besuch mehr als
den Rahmen zu erwähnen.

Aber was sich da, dem Erzählfluss
folgend, so natürlich ergibt oder zu
ergeben scheint, ist ein höchst kunstvolles

Gebilde, ein Artefakt, bei dem
man sich angst- und mehr noch lustvoll
fragt, ob er nicht brechen könnte. Das
liegt nicht nur daran, dass der Erzählfluss

durch wechselseitige Gespräche
vielfach gebrochen ist, liegt nicht nur an
der Frage, die man sich gelegentlich
stellt: ob es denn möglich sei, dass die
beiden jungen Menschen sich so sehr
mit den Erfahrungen der um vieles
älteren beschäftigen, dass sie — dem
Titel entsprechend auf der Flucht in die
Geschichten — beinahe das eigene
Leben versäumen. Gespenstisch wird
das Erzählen, dies Weitergeben von
Erfahrung, vor allem dadurch, dass das

Gespräch immer wieder um das
geheimnisvolle, einsame Griechenlandjahr

Stefans kreist; die Geschichten, die
erzählt werden, kreisen also um einen
Schritt, der aus der Geschichtlichkeit
hinausführt. Denn anders ist ja dieser
seltsame Unterbruch im Leben eines

erfolgreichen und tätigen Mannes nicht
zu verstehen, nicht nur als eine banale
Midlife Crisis. «Verschwinden», «beurlaubt

sein» sind Wörter, mit denen er
seine Absicht beschreibt, und die
Erklärung: «als sei, was ihn in der Welt
halte, nicht mehr der Rede wert». Der
Sprachverlust, den er in fremder
Umgebung erleidet und ein Jahr lang
durchsteht, entspricht dem Weltverlust
— einem vorweggenommenen Tod. Im
kalten Winter Griechenlands vereinsamt

und verwahrlost der Beherrschte
sogar; er fängt an zu trinken und in der
Trunkenheit zu singen; er tanzt mit
dem Dorftrottel einen seltsamen Tanz
und schliesslich geht er durch das Blau



ZU MARGRIT BAUR 445

des beginnenden Frühlings, als ginge er
durch ein Stück Ewigkeit. Was Stefan
versucht — und beinahe erreicht — ist
eine «Geschichtenflucht» in einem
strengen Sinn: den Schritt hinaus aus
der gelebten Geschichte, aber auch aus
allem, was erzählt werden kann.

Dass der Alternde den Wunsch
verspürt, das, was er allein und als nicht
formulierbar erlebte, ein erstes- und
letztesmal jemandem, der Geliebten,
zu erzählen, ist das verborgene
Zentrum der Beziehung zwischen ihm und
Helen, das leise pochende Herz dieser
Geschichte einer grossen Liebe. Gross
nicht durch Pathos, nicht durch
Leidenschaft, sondern durch den
Anspruch der beiden, das Innerste zu
teilen, nichts weniger als das, auch jene
Erfahrungen, die sich der Sprache
entziehen, auch den Tod. Helen — nach
Frauenart und -tradition die einfühlsam

Teilnehmende — kommt immer
wieder auf das ereignislos-spektakuläre
Griechenlandjahr zu sprechen, möchte
das Sprachlose in die Sprache heben,
die Erfahrung teilen, das Unerlöste
erlösen. Der Mann antwortet, manchmal

bereitwillig, manchmal zögernd;
ein Rest an Geheimnis bleibt, die Geste
seines Sich-Entziehens wird endgültig,
wenn er noch vor seinem Tod in eine
tiefe Bewusstlosigkeit fällt: das Sterben
lässt sich nicht teilen. Nicht weniger
stark erfährt Helen in sich selber die
Grenzen, die der Annäherung im
Reden wie im Schweigen gesetzt sind.
Auch sie möchte erfragt, erforscht,
entdeckt — verstanden werden. Doch die
Fragen bleiben aus, und rückblickend
hält sie fest: «Manchmal habe er
Gedanken gehört, noch nicht einmal zu
Ende gedachte, und dafür andere Male,

wenn sie geredet habe, sei er gewesen
wie taub Man bilde sich ja ein, noch
die dürftigsten Sätzchen, die man auf
den Weg schicke, müssten ankommen,
und wenn sie sich dann als verloren
herausstellten, sei es immer ein kleiner
Untergang.»

Die Trauer, die sich in unaufwendigen

Sätzen wie diesen versteckt,
entspricht durchaus der Kälte und
Verlorenheit des griechischen Winters, wie
ihn Stefan erlebte: Mann und Frau erleben

ihre je eigene Form der Einsamkeit.

Von der dunklen, gerade an der
Höhe ihres Anspruchs scheiternden
Liebe der Älteren wird das junge
Liebespaar, werden Etienne und Lisa
zunächst fast aufgesogen: sie nehmen
daran teil, als lernten sie im Erzählen
ein für allemal, was Liebe sein kann,
was Einsamkeit, was Sprache und was
Sprachverlust. Gegen Schluss
allerdings gewinnen sie zunehmend eigenes
Leben und um so mehr Hoffnung auf
eine gemeinsame Zukunft, als der
Anspruch, den sie aneinander stellen,
bescheidener ist. Mit der jungen Lisa
vor allem ist Margrit Baur eine Gestalt
gelungen (man möchte sagen:
geschenkt worden) welche, ganz allein,
dafür sorgt, dass das filigrane Kunstgebilde

dieses Romans nicht zerbricht,
dass die von stetem Sprachzweifel
durchsetzten Dialoge schwieriger
Menschen im Gleichgewicht gehalten werden

durch ein Dasein, das nur weniger
Worte bedarf.

Elsbeth Pulver

Margrit Baur, Geschichtenflucht.
Roman. Suhrkamp Verlag, Frankfurt am Main
1988.



446 ZU HANS BOESCH

Verschattetes Idyll

Zu Hans Boesch: «Der Sog»

«Der Sog» — das ist ein zunächst
rätselhafter Titel für ein Buch, bei dessen
Lektüre wir miterleben, wie sich ein
Knabe allmählich an Bedrohungen seines

kindlichen Daseins bei Vater und
Mutter, bei den Grosseltern, im Dorf,
bei den Nachbarn, am Brunnen und
auf dem Maiensäss herantastet1. Er
versteht die beängstigenden Ereignisse
und Veränderungen nicht; aber er
nimmt sie wahr, sie sind ein Teil seines

jungen Lebens und stellen die intakte
und heile Welt in Frage, die ihn umgibt.
Böse Mächte, Gewalt, Verzweiflung
und Tod durch Unfall und Selbstmord
werfen ihre Schatten auf eine — wie
man zunächst meinen könnte — idyllische

Kindheit. Hans Boesch arbeitet in
diesem Buch ohne Zweifel Erinnerungen

an die eigene Kindheit auf. Das
St. Galler Rheintal, seine Landschaft
und die namentlich genannten Orte
Sargans und St.Gallen, die nahe
Grenze und die Nachrichten und
Gerüchte über Hitlers Machtergreifung
bestimmen Ort und Zeit genau. Mehr
stimmungsmässig als in Argumenten
greifbar ist auch die Polarisierung der
Meinungen in des Knaben Umgebung
zu spüren. Denn Hans Boesch schreibt
konsequent aus der Perspektive des
Kindes und versagt sich erklärende
Zusätze. Wenn zum Beispiel von der
unglücklichen Ingeborg die Rede ist,
die in ihrer Not den Tod im Kanal
gesucht hat, dann erfahren wir nur
gerade, was Simon aus einem Gespräch
zwischen seinem Vater und Madlain
mitbekommt. Erde wolle zu Erde
zurück, hört er die Frau sagen, und was

aus dem Wasser komme, wolle ins
Wasser zurück.

Bezeichnet also der «Sog» im Titel
des Romans die Kraft, die uns in die
Tiefe zieht, in die Strudel des Rheins, in
die Höhle, in die Brunnenstube, ins
Grab? Oder ist dieser Sog gar mythisch
zu verstehen, als eine Art Verlockung
des Urgrundes, der Sage? Der Roman
ist in einer von landschaftsverändern-
den Eingriffen der Technik noch
weitgehend unberührten Bergbauernwelt
angesiedelt, in der das einfache Leben,
die Feldarbeit, die ganz und gar
ursprünglichen Verhältnisse den Alltag
bestimmen. Hans Boesch kehrt zu
Motiven seiner Anfänge als Schriftsteller

zurück, also zu dem, was er in
seinem Romanerstling «Der junge Os»

(1957) gestaltet hat. Bekannt geworden
ist er jedoch als Autor von Romanen,
die von der Arbeit und den Problemen
der Ingenieure, Planer, Staudammbauer

und zuletzt gar der hybriden
Entwerfer einer futuristischen Kunstwelt

erzählen, gegen die sich naturverbundene

Menschen auflehnen. «Das
Gerüst» (1960), «Die Fliegenfalle»
(1968) und «Der Kiosk» (1978) sind
Stufen dieser fortschreitenden erzählerischen

Auseinandersetzung zwischen
Natur und Technik. In Simons Umkreis
jedoch gibt es diese Spannung nicht.
Charakteristische, den Gesamteindruck

bestimmende Elemente des
Buches sind Wiese und Wald, vor allem
aber das Wasser, das aus dem Brunnen
vor dem Haus sprudelt, das unterm
Ried gurgelt, wenn man darübergeht,
und das sich im unterirdischen See



ZU HANS BOESCH 447

sammelt, von dem im Märchen von
Heeb und Dorotee erzählt wird. Die
Ameisen am Stamm des Birnbaums,
die Kröte in der Brunnenstube, die
Kuh und das Kalb gehören zu den
ersten und nächsten Bewohnern von
Simons kindlicher Welt. Sein Vater ist
Bannwart, also der Mann, der den
Bannwald zu pflegen hat. Mehr als bei
seiner Mutter findet der Knabe bei der
Grossmutter und bei der Nachbarin
Sina Geborgenheit.

Denn friedlich, wie es scheinen
möchte, ist die häusliche und dörfliche
Idylle nicht. Zwischen Vater und Mutter

gibt es Spannungen und Entfremdung.

Auch hält sich die Mutter lieber
in ihrem Elternhaus als im Hause des
Bannwarts auf, wo sie dann mit ihrer
Schwester, wenn sie zu Besuch aus der
Stadt kommt, modischen Kram aller
Art anprobiert. Auch der Tod bricht in
Simons Erfahrungsraum ein. Gottlieb,
den die schöne Margerita verschmäht,
stürzt am Tschingel bei Arbeiten im
Bannwald ab. Die unglückliche Ingeborg

wird im Rechen des Rheinkanals
gelandet. Auch Simons Mutter erliegt
dem Sog in die Tiefe und geht ins Wasser.

Der Grossvater wieder ist ein
gewalttätiger Mann, der sich einmal gar
dazu hinreissen lässt, Simons jungen
Onkel halbtot zu schlagen. Unheimlich
schliesslich ist, was sie von den Vorgängen

jenseits der Grenze erzählen, die
einen voller Bewunderung, die andern
mit Abscheu und Hohn.

In all diesen Bedrohungen,
Unglücksfällen, unglücklicher Liebe
und Gewalttat des Grossvaters, die den
Betroffenen in die Flucht treibt, so dass
sie ihn lange für verschollen halten,
häuft sich dramatische Wucht. Dass die
Mutter mit einem andern Mann fortgehen

will, dass Margeritas Liebe zu dem
geigenspielenden Lehrer nach Gott¬

liebs Todessturz von Gerüchten und
Intrigen bedroht ist, dass eine neue und
andere Zeit wie ein bevorstehendes
Gewitter aufzieht, bringt Hans Boeschs
Roman haarscharf in die Nähe der
Bauerntragödie, in der das Schicksal

grausam zuschlägt. Was ihn vor derartigen

Abstürzen rettet, ist einerseits die
Form und anderseits, dies wohl in
allererster Linie, die einzigartige sinnliche

Kraft seiner Sprache. Da die
Erzählung nur aus dem lebt, was
Simons Augen sehen und seine Ohren
hören, bleibt manches undeutlich,
geheimnisvoll, rätselhaft. Oft fehlen die
Verbindungsglieder, die Einordnungen
in den grösseren Zusammenhang. Der
Leser muss ergänzen, was in des Knaben

Bericht offen bleibt, und vielleicht
muss er auch auf das normale Mass
reduzieren, was in der Sicht des Knaben

riesenhaft erscheint. Simon kennt
ja die Welt noch nicht, er erbaut sie sich
aus Erfahrungen, die bruchstückhaft
und isoliert sind. Die Perspektive ist

streng und konsequent eingehalten,
was manchmal auch zu Künstlichkeiten
führt. So ergibt sich der Eindruck, einige

einfache Dialoge seien zur notwendigen

Information des kindlichen
Bewusstseins eingesetzt. Da werden
dann Inhalte in eine Dialogsequenz
verpackt, ohne dass dadurch auch die
Sprechenden selbst, ihre Eigenart, ihre
Sprechweise erfahrbar werden. Stärker
und höchst bewundernswert aber ist
eine Qualität, die heute fast schon wie
eine Entdeckung anmutet. Ich meine
die ursprüngliche, auch in den ganz
einfachen Hauptsätzen dieses aus
kindlicher Sicht gestalteten Textes völlig in
Sprache umgesetzte Sinnlichkeit. Das
Wasser am Brunnen vor dem Haus hat
Strudel und Wülste, es hat platzende
Blasen. Der Quell ist von Nesseln
umstanden, er dient den Frauen zum



448 ZU HANS BOESCH

Wasserholen, er ist Waschtrog und
Tränke. Von der ersten Seite an schon
ist man als Leser mit dem Ort, mit
seinen Dimensionen und seinen
Besonderheiten, seinen Gerüchen und
Geräuschen vertraut. Die Landschaft
baut sich allmählich auf, so wie der
Knabe sie wahrnimmt und erlebt: als

Umgebung des Brunnens, der im
Mittelpunkt sprudelt. Da stehen die paar
Häuser in der Nachbarschaft, die
Wiese mit dem Birnbaum, das Schulhaus,

der Berg, der Wald, das weite Tal
und die Ebene. Wenn ich die Sprache
sinnlich nenne, meine ich die in Worten
und Sätzen unverstellt greifbare Realität.

Simon spürt mit seinen Fingerkuppen
den Rillen in der Betonplatte vor

dem Haus nach, die da eingekerbt sind,
damit man nicht ausgleite. Die Rillen
kreuzen sich und bilden so einen
Quadratraster, der am Rand der Platte
angeschnitten ist, so dass die Quadrate
nicht geschlossen sind. Der Bub nennt
sie «ohne Füsse». Simon hört die
Dorfmusik, er spürt die Sonne mit verdeckten

oder geschlossenen Augen, er ist
mit dem kropfigen Stamm des Süss-
birnbaums vertraut und riecht den
säuerlichen Hahnenfuss, er hört die
Bienen summen. Alle seine Sinne sind
wach und nehmen auf, was ihn umgibt
und auf ihn eindringt. Er hat die Offenheit

des unwissenden Kindes und ist
dem sinnlich Wahrnehmbaren gegenüber

unverbildet. Da wird er wohl,
ohne es zu verstehen, auch spüren, was
zwischen dem Lehrer und Margerita
vorgeht, was ihm die Mutter entfremdet

und was ihn selbst zu Margerita
und zu der Wirtin im «Bad» hinzieht.
Hans Boesch schreibt in diesem Buch
eine einfache Syntax, eine parataktische,

fast nur aus Hauptsätzen
bestehende Prosa. Immer wieder setzt er
Kinderverse in den Text, auch sie voller

Geheimnis, Volkslied, Abzählreim,
Spottvers. Und wenig nach der Mitte
des Buches erzählt Sina, die Frau des
Notars, dem Knaben das Märchen vom
Schmied Heeb und seiner Dorotee. Zu
ihrem Mann sagt die Erzählerin
übrigens, die Märchen seien von grösserer
Wahrheit als die Naturwissenschaft, an
die sich der Notar hält. Denn
wissenschaftliche Erkenntnisse müssten
erneuert werden. Die Märchen aber
seien immer wahr. Während sie von
Heeb und Dorotee erzählt, vermischt
sie die alte Sage kunstvoll mit Anspielungen

auf hochgestellte und gefürchtete

Amtsträger, von denen Simon
schon gehört hat. Der Schmied Heeb
wird als ein grosser und starker Mann
beschrieben, «so gross wie dein Grossvater».

Er beschlägt die Pferde der
Raubritter Pankraz und Philipp, und er
weiss, dass die beiden Raufbolde
alsbald zum «Bad» reiten, um die Frauen
des Kantonsgeometers und des

Strumpffabrikanten aus den Zubern zu
heben und auf die Kammer zu nehmen.
Der Notar protestiert, das sei ja alles
viel früher gewesen. Aber in der kin-
dertümlichen Erzählweise, die Märchen

und Gegenwart vermischt, ist
Hans Boesch ein Ausdruck oder ein
Zeichen gelungen für das, was sein
Roman anstrebt. Er will — so ist man
versucht zu sagen — zurück zur Natur,
zum Boden, zum urtümlichen Zustand.

Aber nicht nur, dass sich hier die
Sehnsucht nach der verlorenen Kinderwelt

mit der Trauer um ein zerstörtes
Paradies verbindet. Die Sprache, die
Wörter und die Sätze dieses Buches
atmen bei aller sinnlichen Gegenwärtigkeit

dessen, was sie benennen und
beschreiben, eine vielleicht reinere,
dennoch uns Heutigen eigentUch kaum
noch zugängliche Luft. Es gibt Texte
aus den frühen dreissiger Jahren dieses



ZU HANS BOESCH 449

Jahrhunderts, an die sie anklingen.
Weil das nicht ganz unbedenklich ist,
muss man den Mut des Autors bewundern

und darf gespannt darauf sein, wie
eine mögliche Fortsetzung, ein Bück
auf die Landschaft am Tschingel ausse¬

hen wird, wenn Simon ein junger Mann
ist.

Anton Krättli

1 Hans Boesch, Der Sog. Roman. Artemis

Verlag, Zürich 1988.

«Um wiederzugewinnen, was ich verlor»

Zu Getrud Leuteneggers «Meduse»1

Aus den Aussenräumen des Meeres
taucht eine Meduse auf, nähert sich,
leuchtend, mit pulsenden Bewegungen.
«Wider Willen betrachtete ich länger die
zarte, doch durchdringende Erscheinung.

Etwas unbedingt mich Angehendes

strahlte mir daraus entgegen, schon

untergegangen oder noch gestaltlos, Flut
umspülte meine Füsse, das Meer, aus
dem wir alle kommen» Der Satz endet
ohne Satzzeichen, mit einem Innehalten,

das ein Öffnen ist auf die
Innenräume, die dieses Bild erschliesst. Dem
erzählenden Ich wandelt sich das Bild,
das Meereswesen wächst und erhebt
sich aus den Wellen, die Tentakelfäden
werden zu den Zweigen und Ästen
sommerlicher Birken. Im Aussenbild
ersteht das Innenbild, das erinnernde
Bewusstsein hat im Gestaltlosen eine
Form gefunden, die ihm Zeichen ist.

Das Zeichen steht für eine
Geschichte, eine schmerzhafte Erfahrung,

die sich dem erzählenden Ich
vergegenwärtigt, wie sich die leuchtende
Meduse langsam gegen das Ufer
bewegt. Die Wellen werden heftiger,
mit ihrer Plastiksandale versucht die
Erzählerin, das gallertige Wesen auf
den Rücken zu drehen. «Offen klaffte

der Mund zwischen den wulstigen Rändern,

die sogleich heftig anschwollen,
krause Saugarme streckten sich empor,
winzige Nesselfäden schnellten heraus.

Schnell kippte ich die Meduse wieder
um. Wie nichts anderes fürchtete ich die

scharfen Spitzen der Nesselfäden, die
sich blitzartig in die Haut schlugen, das

Fleisch durchzuckten, unverzüglich
Entzündungen hervorriefen»

Ins Innere der Meduse zu blicken, in
die verletzenden Nesselfäden, ist wie
das Aushalten der auftauchenden
Erinnerung, das rückhaltlose Erzählen
der Geschichte, das Wiederbeleben des
Schmerzes.

Es ist die Geschichte vom Ende
einer Liebe, die sich das erzählende Ich
in Gertrud Leuteneggers «Meduse»

vergegenwärtigt. Die Erfahrung des
Erwachsenwerdens, des Verlassens
jenes schuldlosen und kindlichen
Bereichs, der die Kluft, über die keine
Nähe hinwegkommt, vielleicht ahnt,
aber noch nicht weiss. «Ich träumte, wir
wären immer in Rovina geblieben. Was

war es nur, das mich forttrieb? Ein
Verlangen, grossartig und unbegriffen, nach
allen Möglichkeiten der Welt.»

Rovina, das Gebirgsdorf, steht für



450 ZU GERTRUD LEUTENEGGER

die Unversehrtheit der spielerischen
Liebe von Fabrizio und der Erzählerin.
«Sein jeder Unterdrückungfernes Wesen

gab mich ununterbrochen mir selbst
zurück, wodurch er mich zu den grössten

Verschwendungen befähigte. Fabrizio

seinerseits, getragen, erregt von unseren

gegenseitigen Entdeckungen,
begann, nicht ohne die Wonnen
übertriebener Genauigkeit, sein Wissen über
die Rätsel des Geschlechts vor mir
auszubreiten, und ich genoss seinen
Redeschwall als süsses Spiel.» Es ist eine
paradiesische Liebe, die sich erst zu
entdecken beginnt und die, weil sie von
dem Unüberwindbaren noch nicht
weiss, sich in der Gemeinsamkeit ganz
verlieren kann. «Nur der durchsichtige
Bodensatz unserer Liebe, die unerklärliche

Freude aneinander, verliess mich
nicht, umhüllte mich wie ein Schleier,
und wie hätte mich Begehren retten
können, da ich mich doch mit Fabrizio
als eins empfand, seit jeher, von Grund
auf, und ich nur oft, immer und immer
wieder, seine glatte, seltsam lebhaft von
kühleren Temperaturen in sanfte
Wärmegrade hinüberspielende Haut anfassen,

riechen, auskosten musste, diese

Haut, die mir als die einzige, ebenso

unfassbare wie zauberhafte Trennung
unseres inneren gemeinsamen Lebens
erschien»

An einem Abend machen sich Fabrizio

und seine Geliebte auf, verlassen
Rovina, um ein kleines, an klaren
Tagen weithin leuchtendes Waldstück
aufzusuchen. Es ist ein Weg aus dem
Angemessenen hinaus, ein Griff nach
dem nicht zustehenden Höheren, und
das Erreichen des Sehnsuchtspunktes
in der Ferne wird nicht zur Einlösung
jenes grossartigen und unbegriffenen
Verlangens «nach allen Möglichkeiten
der Welt», sondern zum Aufwacherlebnis.

Der ferne Punkt wird aus der Nähe

die Erkenntnis, dass die Zeit dieser
Liebe abgelaufen ist. «Und in diesem

Augenblick wusste ich: das Festhalten
an dieser Liebe war der Sprung über den

Abgrund des Erwachsenwerdens»
In dem kleinen Waldstück, das sich

beide unabgesprochen als eine Lichtung

vorgestellt hatten und das nun
unerwartet dicht durchwachsen ist,
finden Fabrizio und die Erzählerin die
zerstörte Nevera, von der sie aus den
Erzählungen von Fabrizios Onkel und
seiner Schwester Giuditta, der der
steinerne Rundbau anheimgegeben war,
wussten. In der Nevera wurde die
Milch sommerüber kühl gehalten,
geschichteter und gepresster Schnee
bewahrte die Kälte. Eines Tages lag die
Nevera zerstört, die deckenden Granitplatten

teüs eingestürzt, teils weggetragen.

Ihre Zerstörung war ein Sakrileg,
ein tiefer Schmerz für Giuditta, die
Trümmerstätte ein Ort, der im Unge-
wussten und Neugierlosen lag.

Auf dem Grund der zerstörten
Nevera findet das erzählende Ich, während

Fabrizio im dichten Unterholz
nach einem Liegeplatz sucht, ein Kind.
Es erscheint wie die Meduse im Aus-
senbild des Textes: «Es tauchte aus den
nachtschwarzen Farnen auf, ohne das

geringste Geräusch, als hätte es immer
da gelegen, mit weitoffenen Augen, in
denen alle Versprechungen des Lebens
sich so durchsichtig spiegelten, dass sie

von weit her, aus der Tiefe des Universums

selbst kommen mussten. Der
geringste Schimmer in seinen Augen
brach sich in einem Strahl, zitternd und
glänzend, der in wellenartigen Stossen

um den kleinen Körper spielte, bis er
diesen ganz durchdrang, und das Kind
vollkommen von einer strahlenden,
phosphoreszierenden Flüssigkeit erfüllt
war.»

Das Kind ist nur der Erzählerin,



ZU GERTRUD LEUTENEGGER 451

nicht Fabrizio sichtbar, und auch ihr
entzieht sich das Bild, indem es nur
stärker als Innenbild wieder ersteht. Es
ist die Erfahrung des Getrenntseins,
die schmerzende Erkenntnis, dass an
der kindheitlichen Liebe nicht
festgehalten, dass die Kindheit nicht unver-
wandelt ins Erwachsensein hinübergebracht

werden kann. Es ist die Geburt
des Eigenwesens, der Schritt in die
Trennung von dem, dem sich die
Erzählerin in Selbstaufgabe hingegeben

hat, gerade vielleicht, weil er nichts
in ihr unterdrückte. «Ich hörte kaum
noch Fabrizios Stimme, die im
Halbdunkel zu mir flüsterte, ich spürte seine
Hände nicht, die mich zu besänftigen
suchten, ich nahm nichts mehr wahr
vom traurigen Drängen seines Körpers.
Alle meine Sinne waren nach innen
gerichtet, wo sich zum letzten Mal etwas
verweigerte, aufbäumte, über mich
hinwegtobte, einem Sturm gleich, in dem
mein Wille vernichtet wurde.» Unvereint,

zum ersten Mal wirklich getrennt,
verbringen die Liebenden, die zu
Abschiednehmenden geworden sind,
ehe sich beide noch dessen bewusst
wurden, eine letzte Nacht. «Seine Kraft,
nichts in mir zu unterwerfen, zahlte in
dieser Nacht den höchsten Tribut. Zum
ersten Mal wirklich getrennt von mir,
gab er mich, unverraten, dem
anbrechenden Morgen zurück»

Die Nevera, brunnenartig in die
Erde hineingebaut, ist ein offenes
Zeichen, das verdeutlicht wird durch das
Bild der sauber geschichteten, doch
unbenutzt und sinnlos gebliebenen
Wäschestapel, die Giuditta in einem
Kasten verwahrt und zuzeiten mit
leerem Blick betrachtet. Die unberührten
Wäschestapel, ein unbenutztes
Brautzimmer auf der Voralp, das Fabrizios
Onkel für seine Schwester mit fliegenden

Fischen auf der Stuckdecke

schmücken liess, finden eine Art von
Entsprechung in der Werkstatt des

Onkels, wo sich die Maschinen häufen,
die Arbeiten aber dennoch unerledigt
bleiben. Und später wird der Onkel
inmitten der leer sich drehenden und
betätigenden Maschinen hocken,
reglos und starren Blicks, bis er ins Tal
gebracht wird. In Giudittas Leib wächst
ein Tumor, «sie gab sich, sagte man in
der Talstation, am Rand des Todes

einem Zustand hin, den sie zeit ihres
Lebens vergebens ersehnt hatte».

Gertrud Leuteneggers Text von
knapp hundert Seiten ist ein dichtes

Bildgefüge, eine geschlossene Zeichenwelt.

Ohne Aufdringlichkeit ergeben
sich BUder und Zeichen aus der Aus-
senbeobachtung; in keiner Zeile wird
metaphorisch gesprochen, und doch
enthält jedes äussere ein inneres Büd,
verweist das Zeichen auf seine Bedeutung.

Im äussersten der konzentrischen
Kreise dieses BUdgefüges wiederholt
sich noch einmal der Abschied von
Fabrizio und der Liebe, die sie beide
verband, bricht das erzählende Ich
noch einmal auf, nicht zu bewahren,
sondern wiederzufinden, was über die
Kluft zwischen dem Kindsem und dem
Erwachsenwerden nicht hinübergerettet

werden kann. Die Sandalen aus
beinahe transparentem Plastik, mit denen
sich die Erzählerin vor den «zwar
gefährlich leuchtenden, doch so leicht
zerstörbaren Medusen» wappnet,
erhielt sie von ihrem Geüebten
geschenkt.

Zwar wendet sie mit ihrer Hilfe noch
die Meduse, um ihr genau ins Innere zu
sehen — aber sie zerstört das verletzende

wie verletzüche Wesen nicht,
und nachdem sie die Begegnung ausgehalten

hat, wirft sie die Sandalen fort.
Mit einer Gegenbewegung zum Anfang
des Textes entfernt sich die Meduse



452 ZU GERTRUD LEUTENEGGER

gegen den Horizont, Wind und Brandung

nehmen zu. «Dann entfesselte sich
eine Regenböe über dem Strand, Wasser

floss aus meinem Haar, vermischte sich
mit dem Element. Ich warf die
Plastiksandalen fort und tauchte ins Meer,
Flut füllte mir den Mund, um
wiederzugewinnen, was ich verlor»

Bewusste Erfahrung ist es, was das
Verlorene wiederbringt, das Aushalten
aller MögUchkeiten der Welt, das
Aussetzen in die Wirklichkeit der Gefühle.
Doch diesmal mit dem Wissen, das die
durchlebte Erinnerung gab, verschmolzen

nicht mehr mit einem andern

Wesen, sondern getrennt. «Allem
Unbekannten wollte ich entgegengehen,
aller Gefahr, allem Leid.» Es ist ein
Hinausgehen ins Ungeschützte,
Offene, auf sich gestellt und ich-
bewusst. Undine geht — auch so lässt
sich dieser Schluss lesen, und eine
Trauer ist herauszuhören, dass die
Schwelle überschritten werden muss, es
kein Hierbleiben gibt und kein
übergangsloses Dortsein.

Urs Bugmann

1 Gertrud Leutenegger, Meduse.
Suhrkamp, Frankfurt am Main 1988.

Hinweise

Albrecht Schöne:
«Goethes Farbentheologie»

Dass sich Goethe als Naturwissenschaftler

verstanden und viel Zeit seines

Lebens an Experimente in seinem
Laboratorium verwendet hat, ist
ebenso bekannt, wie die Ergebnisse
dieser Tätigkeit im Lichte naturwissen-
schaftUcher Erkenntnisse befremdüch,
ja anstössig erscheinen. Dass der Dichter

zu Eckermann sagt, auf alles, was er
als Poet geleistet habe, bilde er sich gar
nichts ein, sein «Bewusstsein der Supe-
riorität» gründe sich darauf, dass er
unter Millionen der einzige sei, der von
den Farben, ihrer Entstehung und ihrer
Natur das Richtige wisse, ist fast
grotesk. Er spricht von semer «Farbenlehre»,

und von ihr handelt das kleine
Buch von Albrecht Schöne mit dem

treffenden Titel «Goethes Farbentheologie».

Der Göttinger Germanist hat zu
seinem Gegenstand, der bis jetzt allen
Erklärungsversuchen zum Trotz ein
Ärgernis und eine tief befremdliche
Verbohrtheit des grossen Dichters ist
(bei Eissler führt Goethes Kampf
gegen Newtons Farbentheorie zu
Mutmassungen über eine «partieUe
Psychose» des Dichters!), einen Zugang
gefunden, der die «Farbenlehre» in
einem neuen Lichte zeigt. Schöne geht
dabei exakt von dem Befremdlichen
und Anstössigen aus, und er bringt
Goethes Äusserungen, die er im
genauen Wortlaut ernst nimmt, in die
Nähe des Erweckungserlebnisses, das
dem 19jährigen Goethe nach seiner
Rückkehr aus Leipzig ins Frankfurter
Elternhaus widerfuhr, als er durch
Susanne Katharina von Klettenberg



HINWEISE 453

pietistische Frömmigkeit kennenlernte.
«Erweckung» ist ihm auch, dem
Augenmenschen, bei einem ersten und
entscheidenden Experiment mit Licht
und Prisma zuteil geworden. Die Analogie

zur «Glaubenswahrheit» ist der
Schlüssel, der alles erklärt, was uns
Goethes «Farbenlehre» und seine
Selbsteinschätzung befremdlich
erscheinen Uess. Der «didaktische Teil»
des Werks ist veritable Dogmatik, der
Streit mit den Newtonianern ist die
Polemik eines Gläubigen gegen die
Orthodoxen, und da, wo Goethe die
Geschichte der Wissenschaft von den
Farben darstellt, im historischen TeU
seiner «Farbenlehre», tut er es im Stü
der Kirchen- und Ketzerhistorie. Es
gibt Aussprüche von ihm, zum Beispiel
über den Arianismus («Zwei Gegner
sind es, die sich boxen, I Die Arianer
und die Orthodoxen.»), die man bis
jetzt ledighch als kirchengeschichtliche
Reminiszenz gedeutet hat. Man dachte
etwa, die «Arianer» stünden für «Ketzer»

überhaupt, und das Gedicht, in
dem die Stelle vorkommt, gebe Goethes

Unmut über die Kirchengeschichte

und über den Pfaffenstreit
Ausdruck. Schöne weist aber nach,
dass hier eine theologische Streitfrage,
nämüch die Frage nach der Einheit
(Arius) oder der Trinität Gottes (die
Orthodoxen), gleichnishaft für den
Streit Goethes steht, der für die
ungebrochene Einheit des Lichtes gegen
seine Brechung in Spektralfarben, wie
sie Newton (der «Orthodoxe» auf
diesem Gebiet) vertrat, mit seiner
«Farbenlehre» ins Feld zog, ein Streiter für
den wahren Glauben gegen die
Konstruktionen einer Wissenschaftstradition,

die ihm das Licht zerteüte wie das

Trinitätsdogma die eine und unteilbare
Gottheit. Zu Eckermann hat er einmal
gesagt: «Ich erkannte das Licht in seiner

Reinheit und Wahrheit, und ich hielt es

meines Amtes, dafür zu streiten.»
Albrecht Schöne bleibt in seiner briUant
durchgeführten Studie bei seinem
Fach, der Germanistik. Er untersucht
die «Farbenlehre» stilkritisch, er geht
ihr auch — im Anhang sind sie
zusammengestellt — in den Gedichten und
den Xenien nach und arbeitet so heraus,

was ün ganzen nun als eine durchaus

folgerichtige und sehr ernst zu
nehmende Leistung Goethes zu betrachten
ist. Goethe hat am Ende seines Lebens
über die Menschheit gesagt, er sehe die
Zeit kommen, wo Gott keine Freude
mehr an ihr habe und er abermals aües

zusammenschlagen müsse zu einer
«verjüngten Schöpfung». Das Buch
Albrecht Schönes ist eine faszinierende
Lektüre und zugleich ein Muster für
den deutschen Umgang mit Literatur.
Man wertet sie nicht ab, wenn man
Goethes «Farbenlehre» als ein
Sprachkunstwerk betrachtet. Stilanalyse und
Formgeschichte führen durch das
Befremdliche und Anstössige hindurch
zu Einsicht und Verstehen (Verlag
C. H. Beck, München 1987).

Gertrude Steins Porträts und Stücke

Die zweibändige Ausgabe enthält 53
Texte in der Übersetzung aus dem
Amerikanischen von Bernd Samland,
Bandi kurze Porträts von Menschen
und Ländern, Bandii die «Stücke».
Beide Bände geben einen Begriff von
der radikalen Avantgardistin, die keine
Konvention beachtet und mit der
Erzähltradition gebrochen hat. Die
Ausgabe ergänzt die Werkausgabe in
Einzelbänden und die Biographie, die
im Arche Verlag, Zürich, bereits
erschienen sind.



454 HINWEISE

Über Theater

Vor zwei Jahren schon erschienen in
einer taschenbuchartigen Aufmachung
gesammelte Theaterkritiken von Irma
Voser. Jetzt gibt es, unter dem bescheiden

zurückhaltenden Titel «Über
Theater» eine weitere Sammlung im
gleichen Verlag, die der Berliner
Journalist Roland H. Wiegenstein von 1966
bis 1986 verfasst hat. Es scheint, dass
allmähUch wieder erkannt wird, was
Kenner schon immer gewusst haben:
Das Theater spiegelt sich in der Kritik.
Man muss freüich Kritiken sammeln,
man muss Überblick gewinnen und
den Zuschauer kennenlernen, der über
Jahre hin Rechenschaft gibt über seine
Erlebnisse im Parkett. Dann aber sieht
man wohl, welch spannende Lektüre
diese Berichte von aufregenden, lang-
weüigen, ansprechenden und schockierenden

Aufführungen im Theater sein
können. Der Verlag sei ermuntert, die
«Reihe» fortzusetzen (Ammann Verlag,
Zürich 1987).

Blaise Pascal in der Reihe
«Vita Mathematica»

Die Reihe «Vita Mathematica» setzt
sich zum Ziel, Biographien bedeutender

Mathematiker von der Antike bis
in die neueste Zeit unter einheithchen
Gesichtspunkten herauszubringen.
Erschienen ist bereits ein Band über
Georg Cantor, neu liegt — von Hans
Loeffel verfasst — der Band Blaise Pascal,

1623—1662, vor. Darin wird, mit
zahüeichen Illustrationen, Biographie
und Tätigkeit des faszinierenden
Mathematikers, Physikers und Philosophen,

den man auch als Literaten und
Theologen bezeichnen darf, in knappen

und klar gestalteten Kapiteln vor¬

gestellt. Was «projektive Geometrie»
sei und wie sie sich in die Geschichte
dieser Wissenschaft einreiht, dann —
höchst eindrucksvoll — Pascals Erfindung

der Rechenmaschine, sem
Vorstoss in die Wahrscheinlichkeits- und in
die Infinitesünalrechnung werden
ebenso erläutert wie der Pascalsche
Kosmos. Die «Pensées» und die «Lettres

provinciales» machen deutlich, wie
sehr dieser Mathematiker und Physiker
nach Universahtät strebte. Loeffel steUt
den im «esprit de géométrie» gründenden,

aber den «esprit de finesse» in
seinen Kosmos einbeziehenden, also Herz
oder Intuition neben die Ratio der
Mathematik stellenden «uomo universale»

in einem abschüessenden Kapitel
dar (Birkhäuser Verlag, Basel und
Boston 1987).

Die Lebensgeschichte von
Franz Werfel

Peter Stephan Jungk, in Santa
Monica in Kalifornien geboren, aber in
Wien aufgewachsen, schrieb zuerst
Erzählungen und einen Roman, dann
gab er eine kommentierte Anthologie
aus dem Werk Franz Werfeis heraus
und legt jetzt die Lebensgeschichte des
Dichters vor. Es ist keine streng
wissenschaftliche Biographie, aber auch kein
«Lebensroman». Der Autor berichtet
in Einschüben zwischen den Hauptkapiteln

von seinen persönlichen Recherchen,

seinen Gesprächen und
Korrespondenzen mit Augenzeugen und
Nachkommen. Das Nachleben nicht
des Autors, sondern des Menschen
wird in diesen kursiv gedruckten
Zwischentexten dem Leser nahegebracht.
Die Hauptkapitel erzählen die bewegte
Geschichte des weltberühmten Dichters

Franz Werfel, der in Prag als Sohn



HINWEISE 455

eines Textilindustriellen geboren
wurde, in der Zwischenkriegszeit zu
Ruhm und Ansehen kam, sich pohtisch
seltsam und leidenschaftlich zwischen
den Lagern bewegte, fast ein Agitator
der Linken war und doch — als man es

von ihm in bürokratischem Automatismus

verlangte — der gleichgeschalteten
Akademie in Berün seine Loyalitätserklärung

abgab, wenige Wochen,
bevor seine Bücher auf dem Scheiterhaufen

der Nazis verbrannt wurden.
Sein Streit mit Karl Kraus ist
nachgezeichnet, sem Leben mit Alma Mahler,
die seine Frau wurde, sein Exil in Amerika.

Werfeis Werk ist nicht Gegenstand
der Erzählung, sondern sein Leben.
Aber eingebettet in die Wechseüälle
dieses Lebens sind die Phasen intensiver

Arbeit an Theaterstücken, an
Erzählungen und Romanen, von denen
hier zur Erinnerung «Barbara oder die
Frömmigkeit», «Die Geschwister von
Neapel» und — vor allem — «Die vierzig

Tage des Musa Dagh» genannt
seien, der Roman eines Genozids,
1934 in Deutschland sofort verboten.
Wenn hier gesagt wurde, das Buch
Jungks sei keine wissenschaftliche
Biographie, so will das nicht heissen, es sei
nicht genau und aus den QueUen
erarbeitet. Ein umfangreicher Anhang mit
Anmerkungen und einem Register
beantwortet Fragen und dokumentiert
die Lebensgeschichte, die sich liest wie
ein Roman (S. Fischer Verlag, Frankfurt
am Main 1987).

Peter Altenbergs Skizzen

Dass immer aufs neue Ausgaben der
Skizzen von Peter Altenberg erscheinen,

deutet auf erneutes Interesse,
vielleicht nicht nur für den poetischen
Flanierer und Frauenfreund, sondern fast

mehr für die Zeit, für die er typisch ist,
und natürlich für das Wien der letzten
Jahrzehnte der Donaumonarchie. Werner

J. Schweiger hat jetzt eine neue,
zweibändige Sammlung von Skizzen

Altenbergs herausgegeben, der von
sich gesagt hat, er sei ein Dichter, ohne
Dichtungen hervorzubringen. Was er
schrieb, betrachtete er als «Extrakte
des Lebens», und so wirken diese
Prosastücke denn auch: Schnappschüsse
sind es, in denen hinter dem AugenbUck

das Besondere aufscheint. Die
zwei Bände smd im Löcker/S. Fischer
Verlag, Wien und Frankfurt, erschienen.

Expressionismus

Der Zürcher Arche Verlag macht
sich um Editionen von Texten des

Expressionismus verdient, so zum
Beispiel mit der Herausgabe der Dichtungen

und Briefe des Jakob van Hoddis
(vgl. Schweizer Monatshefte, Februar
1988). Herausgeber der Reihe ist Paul
Raabe, der auch den Band «Der Kampf
um eine literarische Bewegung» gestaltet
hat. Darin finden sich, neben der
Einführung des Herausgebers, alle wichtigen

Texte, in denen sich Ankündigung,
Meinungskampf, Rückblick und Nachspiel

der expressionistischen Bewegung
darsteUen. Zum Beispiel stossen wir
auf einen Artikel von Eduard Korrodi
aus dem Jahre 1914, in welchem der
Feuilletonredaktor der NZZ «die Jüngsten

der deutschen Literatur» würdigt.
Dann natürlich Stellungnahmen und
Bekenntnisse, zum Beispiel von Otto
Flake, René Schickele, Alfred Döblin,
Kasimir Edschmid und anderen,
schliesslich «Nekrologe», etwa aus dem
Jahre 1921 ein Aufsatz von Iwan Goll
mit dem Titel «Der Expressionismus
stirbt». Im ganzen also ein Lesebuch, in



456 HINWEISE

welchem sich Aufstieg und Niedergang
einer kurzen, faszinierenden Epoche
der deutschen Literatur dieses
Jahrhunderts spiegelt (Arche Verlag, Zürich
1987).

Internationale Rezeption des Werks
von Uwe Johnson

Dissertationen können an dieser
SteUe nicht rezensiert werden: zu gross
ist die Lücke dessen, was lange vorher
eine Besprechung oder einen Hinweis
verdient hätte. Hier eine Ausnahme:
Nicolai Riedel hat einen Beitrag zur
empirischen Rezeptionsforschung
geleistet, indem er «Untersuchungen
zur Geschichte der internationalen
Rezeption Uwe Johnsons» vornahm.
Die umfangreiche Arbeit, die das

Ergebnis dieser Recherchen darsteUt,
ist 1985 erschienen, im Verlag von
Georg Olms, Hildesheim, Zürich und
New York.

Der Vater. Eine Abrechnung

Niklas Frank, der Sohn des

Generalgouverneurs von Polen unter Hitler, hat
hier seinem Hass, seiner verzweifelten
Situation unter einer Belastung, die
man sich kaum vorsteUen kann, schok-
kierenden und ungehemmten
Ausdruck gegeben. Das Buch, so widerlich
es wüken mag, gehört zu den
Selbstreinigungen, die verspätet vorgenommen
werden. Geschmacklos, möchte man
ausrufen. Aber gibt es in diesem
Zusammenhang denn Geschmacksfragen?

Hier weist ein Sohn das Erbe des
Vaters, die schrecküche Last des
Verbrechens von sich und kommt doch
nicht davon los, dass dies sem Vater
war (C. Bertelsmann Verlag, München).

Quellenlexikon der Textanalysen

Vier Nachtragsbände, die Jahre
1983 bis 1986 umspannend, smd vor
kurzem erschienen. Sie bringen die
«Personal- und Einzelwerkbibliographie

zur deutschen Literatur von ihren
Anfängen bis zur Gegenwart» in Form
alphabetisch gegliederter Verzeichnisse
à jour. Was also an Sekundärüteratur
seit 1982 beispielsweise zum Stichwort
«Böll, Heinrich» nachzutragen wäre, ist
hier — in Auswahl — aufgelistet. Ein
Hüfsmittel für Schule und Hochschule,
ein Arbeitsinstrument für Interpreten.
Verlag für Pädagogische Dokumentation,

Duisburg.

Hamann — der Magus im Norden

Der «Insel Almanach auf das Jahr
1988» ist Johann Georg Hamann
gewidmet. Oswald Bayer, Bernhard
Gajek und Josef Simon, alle drei auch
als Beiträger vertreten, haben Aufsätze
aus dem Kreis der Phüosophen,
Germanisten und Theologen gesammelt,
die sich in regelmässigen Abständen zu
einem internationalen Hamann-Kolloquium

treffen. Der Almanach wird
dadurch zur Lesehüfe, zum Führer
durch das Labyrinth des schwierigen
Werks eines genialen Aussenseiters
(Insel Verlag, Frankfurt am Main).

Georg Forster oder
Die Liebe zur Welt

Georg Forster ist in jungen Jahren
mit James Cook um die Welt gesegelt.
Seine Berichte — er begleitete auf der
Expedition seinen Vater — sind klassische

Texte aus der Geschichte der
Entdeckungen, naturwissenschaftüch



HINWEISE 457

ergiebig und aufschlussreich hinsichtlich

der Kulturbegegnung und des Kul-
turzusammenstosses. Der junge Forster

war ün 18. Jahrhundert eine
Berühmtheit. Klaus Harprecht schrieb
seine Biographie gewissenhaft und
ausführüch, wobei die schwierige Loslösung

vom Vater, die problematische
Ehe mit Thérèse Heyne und schliesslich

die Betätigung im Mainzer
Jakobinerclub und die Gesandtschaft Forsters
nach Paris, wo er die linksrheinische
Republik auftragsgemäss als eine Provinz

des von der Monarchie befreiten
Frankreich erklärte, besonders
ausführüch behandelt sind. Forster steht
noch immer im Abseits der deutschen
Geschichte. Als Naturforscher und
Reiseberichterstatter ist er mögücher-
weise bekannter denn als poUtischer
Essayist. Klaus Harprecht hat seinen
Lebensroman geschrieben (Rowohlt
Verlag, Reinbek bei Hamburg 1987).

Eine Hauptmann-Biographie

Der Literaturwissenschaftler und
Romancier Eberhard Hilscher, der in
BerUn/DDR lebt, hat sich seit Jahren
mit Studien über Gerhart Hauptmann,
Arnold Zweig und Thomas Mann
beschäftigt. Seine 1987 in Ostberlin
erschienene Hauptmann-Biographie ist
nun auch in der BundesrepubUk verlegt
worden. Es handelt sich dabei um die
Aktualisierung und Ergänzung einer
erstmals 1969 vorgelegten Monographie,

bei deren Überarbeitung bisher
unpublizierte Materiaüen aus dem
Manuskriptnachlass des Dichters
Verwendung fanden. Hilscher hat ein gut
lesbares, Biographie und Werkanalyse
verbindendes Buch geschrieben, das
dem Informationsbedürfnis eines
heutigen Lesers entgegenkommt und vor

allem auch das widerspruchsvolle
Verhalten Gerhart Hauptmanns gerecht
darsteUt (Athenäum Verlag, Frankfurt
am Main 1988).

Neidhart aus dem Reuental

Dieter Kühn, bekannt durch seme
kritische und unkonventionelle
Auseinandersetzung mit grossen Gestalten
der mittelalterlichen Literatur, legt neu
den Band «Neidhart aus dem Reuental»

vor. Schon 1981 hat er — Verfasser der
Bände «Ich, Wolkenstein» und «Der
Parzival des Wolfram von Eschenbach»
— einen Versuch mit dem Titel «Herr
Neidhart» herausgebracht. Das Buch
enthielt vor allem Übertragungen der
Lieder Neidharts, eines der frechsten,
erotischsten und witzigsten mittelalterUchen

Lyriker. Neidhart hat von 1180
bis 1240 gelebt (die Jahrzahlen sind als

Anhaltspunkte zu verstehen), und was
nun in diesem neuen, über 500 Seiten
starken Band über ihn und seine Zeit
zusammengetragen ist und in lebendiger

DarsteUung Geschichte erlebbar
werden lässt, geht weit über die Präsentation

des Werks hinaus. Hier erfahren
wir, wie die Zeitgenossen des Dichters
gelebt haben, wie sie hebten, ihre Feste
feierten und wie sie wohnten, wie ihre
Justiz funktionierte und welche
MögUchkeiten die Medizin im Mittelalter
hatte. Im Anhang erklärt der Verfasser,
er habe sem erstes Neidhart-Buch neu
geschrieben. Aus 17 Kapiteln seien

jetzt 168 geworden. Zwar beruht, was
in diesen Wälzer eingearbeitet ist, auf
phüologischen und auf Literatur-Studien.

Aber es wirkt frei gestaltet, es
vertraut der Einbildungskraft, die sich bei
Dieter Kühn an den grossen Poeten des

deutschen Mittelalters entzündet (Verlag

Die Insel, Frankfurt am Main 1988).


	Das Buch

