Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift fur Politik, Wirtschaft, Kultur
Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 68 (1988)

Heft: 5

Artikel: Medizin und Antimedizin : eine Wissenschaft und ihr Schatten
Autor: Starobinski, Jean

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-164572

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-164572
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Jean Starobinski

Medizin und Antimedizin

Eine Wissenschaft und ihr Schatten

Die weite gegenwartige Verbreitung antimedizinischer Haltungen und
Einstellungen ist erstaunlich. Nie zuvor verfiigte die wissenschaftliche
Medizin tber ein so prazises und umfassendes Konnen. Sie weiss immer
mehr tber den Mechanismus der Krankheiten und gebietet tiber immer
zahlreichere und sicherere Instrumente der Forschung und der Interven-
tion.

Warum wird sie dennoch erneut in Frage gestellt?

Eines hat man den Arzten zu allen Zeiten vorgeworfen, namlich dass sie
méchtig, aber nicht allméachtig sind. Friiher oder spater verliert die Arzte-
kunst den Kampf gegen den Tod. Der Misserfolg hat immer auch seinen
festen Platz. Diese unausweichliche Fehlbarkeit wird durch jene ausge-
nutzt, die behaupten, ein der «offiziellen» Medizin tiberlegenes Wissen zu
besitzen. Heiler oder Verabreicher von Wunderdrogen bieten ihre Dienste
an, wo immer die wissenschaftliche Arztekunst sich fiir machtlos erklart
oder wo sie zogert, etwas zu versprechen, was sie nicht mit Sicherheit
bewirken kann.

Anderseits ist unbestritten, dass die heutige Medizin ihren Aufschwung
und Wandel der Entwicklung der «technisierten Zivilisation» verdankt, mit
der sie eng verbunden ist. Es ist daher nur folgerichtig, wenn die Medizin
den gleichen Anschuldigungen ausgesetzt wird, wie sie an die Zivilisation
gerichtet werden, aus der sie hervorgeht und mit der sie solidarisch ist. Das
«Malaise in der Zivilisation» ist somit auch das Malaise in der Medizin.
Gleich wie die Technik kann die Medizin wie ein liberdimensioniertes
Unternehmen auftreten, das von seinen eigenen Schopfern schwer zu
bewaltigen ist. Je mehr eine Technik ihre Instrumente vervielfacht, desto
grosser wird die Versuchung, sie alle sozusagen kritiklos einzusetzen,
besonders wenn es an und fiir sich gute Instrumente sind. Wenn man vieles
kann, passiert es, dass man des Guten zuviel tut. So kann man mit den
besten Absichten dazu veranlasst werden, die Anzahl der «verarzteten
Fille» bis zum Exzess auszudehnen. Die heutigen Arzte sind tibrigens die
ersten, die sich fragen, ob die Nutzung ihrer vielfaltigen Moglichkeiten
nicht menschliche Uberbeanspruchung und disproportionierte Sozialko-
sten nach sich ziehe. Wie legitim es auch sein mag, uber alle Moglichkeiten
gesundheitlicher Beeintrachtigung zu wachen, so ist es doch abwegig,



MEDIZIN UND ANTIMEDIZIN 399

jedem Menschen von Geburt an einen medizinischen Identitatsausweis
zuzuteilen. (Die Medizin kann sich wahrend eines Menschenlebens veran-
dern.) Dieser arztlichen Uberbetreuung, zu der die Offentlichkeit einen
betrachtlichen Anteil beitragen muss, wird seitens der gleichen Offentlich-
keit ein ungereimter, wirrer, von Misstrauen gekennzeichneter Protest ent-
gegengebracht.

Da ist zuerst einmal ein individualistischer, durchaus gerechtfertigter
Protest: «Lasst mich mein eigenes Leben leben und meinen eigenen Tod
sterben!» Anderseits zeichnet sich ein Hang zum Irrationalen ab, der um so
unausrottbarer ist, als er sich nicht begriinden lasst: das Bediirfnis zu glau-
ben bleibt lebendig, es ist in tiefster Seele auch bei demjenigen gegenwar-
tig, der sich der wissenschaftlichen Medizin anvertraut; er ist auch bereit,
wie eh und je auf jene zu horen, die ihm irgendein Wunderkraut oder magi-
sches Ritual empfehlen. Diese archaischen Praktiken stossen auf zusatzli-
ches Interesse, wenn sie sich als Verfolgte der «offiziellen» Medizin darstel-
len, die eiferstichtig tiber ihr Monopol wacht.

Das missachtete Subjekt

Es trifft zu, dass die hohe Technizitat und die objektive Strenge, welche
die Prazision der seriosen medizinischen Arbeit garantieren, sich leider oft
mit einem gleichgiiltigen und unpersonlichen Verhaltnis zum Patienten
verbinden. Der Kranke, der in den Handen der wissenschaftlichen Medi-
zin keine geniigende Beachtung seiner Person und seines Leidens verspurt
hat, wird versucht sein, diese kalte Vernunft zuriickzuweisen, die mit thm
wie mit einer Sache umgeht. Lieber wird er auf die Magier horen oder auf
jene, die — unter welcher doktrinaren Flagge auch immer — seine Unge-
wissheit und seine Angst eher anzusprechen scheinen.

Andere Argumente entspringen dem Fanatismus. Man behauptet , dass
die machthungrige, mit dem andern Monster — der Industrie — verbun-
dene Arzteschaft ein gewinnbringendes Zwangsmonopol fiir sich bean-
spruche. Diese Anschuldigungen, die Ausdruck der verfolgt-verfolgenden,
mit der politischen Szene verbundenen Paranoia sind, finden ihre Reso-
nanz. Muss man sich dariiber wundern? Niemand bestreitet, dass die
Gesundheitskosten im offentlichen Budget betrachtlich sind. Aber man
frage die Anklager, ob sie mochten, dass die Sozialversicherung ihre Lei-
stungen kiirze. Und man wird sie darauf aufmerksam machen, dass das
Resultat ihrer Anschuldigungen konkret nicht die Reduktion, sondern die
Verschiebung des arztlichen Aufwandes ist. Auch die «Parallelmedizin» ist
eine Industrie; ihr Umsatz ist weniger direkt kontrollierbar. Mit gentigend
Werbung und in Ermangelung jeglichen objektivierbaren therapeutischen



400 MEDIZIN UND ANTIMEDIZIN

Erfolges (wobei das Horensagen hier die Rolle des ausreichenden Bewei-
ses ibernimmt) beuten die Parallelmedizin und die magischen Praktiken
einerseits die unvermeidlichen Misserfolge der wissenschaftlichen Medi-
zin und anderseits die weitverbreitete Uberzeugung des «Rechts auf
Gesundheit» aus, welches jede Krankheit dem Fehler jener zuschreibt, die
nicht sahen, worin sie bestand und nicht taten, was zu tun war. Der wissen-
schaftlichen Medizin, die sich in vielen Fallen nicht erlaubt, von Gewiss-
heit zu sprechen, kann hier leicht ein Versagen angekreidet werden.

Der Medizinhistoriker kann nachweisen, dass ahnliche Auseinanderset-
zungen schon fruher stattgefunden haben. Er wird zwar das Neue und
Erstmalige der gegenwartigen Situation beleuchten, aber mag zu ihrer Ent-
dramatisierung beitragen. Der Historiker lehrt uns, dass die heutige Anti-
medizin nur eine moderne und vergroberte Variante einer Antimedizin ist,
wie sie die Medizin im Laufe der Jahrhunderte als ihr Schatten begleitet
hat. Zahlreiche Schriften der griechisch-romischen Antike konnen uns als
Interpretationsmodelle fiir unsere gegenwartigen Fragen dienen.

Pindars Askulap

Man denke an die Art und Weise, wie der Mythos des Askulap von Pin-
dar in der dritten seiner Pythischen Oden vorgestellt wird. Askulap ent-
sprang der Liebe Apollos mit Coronis, einer Sterblichen. Diese, obwohl
schwanger, betrligt den Gott, indem sie in die Ehe mit einem Sterblichen
einwilligt. Um sich zu rachen, bittet Apollo seine Schwester Artemis, die
Ungetreue mit ihren Pfeilen zu treffen. Der Leichnam der Coronis wird auf
den brennenden Scheiterhaufen getragen. Wahrend die Flammen aufstei-
gen, wird Apollo vom Mitleid fiir das Kind ergriffen, und er entreisst es
dem Leib der Toten. So ist der gottliche Heiler von seinem Ursprung her
durch eine Doppelnatur gekennzeichnet. Sohn des Sonnengottes, wurde er
von einer Sterblichen empfangen und dem Leichnam seiner Mutter entris-
sen. Er tragt in sich das vaterliche Licht und die Finsternis, aus der er
befreit wurde. Die Fortsetzung des Mythos ist nicht weniger bedeutungs-
schwer: Als Kind wird Askulap dem Kentaur Chiron anvertraut, der die
Pflanzen, die Beschworungsformeln und den Gebrauch des Messers kennt
— d.h. die drei Grundlagen des Arztehandwerks in den friihen indoeuro-
paischen Gesellschaften. Chiron ist ein Kentaur, der als solcher auch eine
Doppelnatur — eine tierische und eine menschliche — hat. Ihm wurde eine
hohere Daseinsform beschert, aber er ist verletzbar; er wird an einem im
Blut der Hydra von Lerne getrankten Pfeil sterben, den Herkules auf ihn
schiesst. )

Askulap selbst ist sterblich. Gemiiss dem Text von Pindar begeht Asku-
lap einen schwerwiegenden Fehler, indem er sich vom Gold verlocken



MEDIZIN UND ANTIMEDIZIN 401

lasst, einen Toten zum Leben zu erwecken. Dieses Vergehen wird bestraft:
Zeus lasst den Verwegenen vom Blitz erschlagen. So spielt sich in diesem
Urmythos alles im Grenzbereich der Unsterblichkeit und des Todes ab.
Aus dem Feuer gerettet, vom Blitz erschlagen, iiberschreitet Askulap zwei-
mal die Grenze zwischen der Welt des Lichtes und dem Reich der Finster-
nis. Sein Schicksal inspiriert Pindar zu diesen Versen (aus denen Valéry
den Epigraph des Cimetiére Marin macht): «<O meine Seele, strebe nicht
nach dem unsterblichen Leben, sondern geniesse die Fiille dessen, was dir
erreichbar ist.»

Unterdessen vermerken wir, dass der Anreiz des Goldes ins Spiel kam.
Der gottliche Heiler hat sein hohes Konnen nicht unentgeltlich ausgeubt.
Dies ist ein Teil des Vergehens, das zur Strafe fiihrte ... Zwischen Tod und
Leben, Macht und Exzess, Wohltat und Begierde, verleiht Pindars Text der
Figur Askulaps eine ganze Menge widerspriichlicher Eigenschaften. Erin-
nern wir uns aber auch daran, dass Askulaps Vater Apollo gleichzeitig ein
heilender Gott ist und ein Gott, dessen Pfeile die Pest erzeugen. Es ist einer
jener beispielhaften Fille, anladsslich derer man zu Recht von der «Doppel-
deutigkeit des Heiligen» sprechen kann.

Diese mythischen Bilder sind geeignet, uns ein Phanomen verstandli-
cher zu machen, das sich in Einstellungen und Verhaltensweisen des All-
tags dussert: die Ambivalenz der vom Arzt ausgelosten Gefiihle. Unsere
modernen Legenden machen aus ihm einmal das Genie des Guten, dann
wieder den beunruhigenden Erzeuger des Bosen. Robert Stevensons
Erzahlung «Dr. Jekyll und Mr. Hyde» ist in der modernen Literatur die
typische, aber bei weitem nicht die einzige Illustration. In Stevensons
Novellen sind ein ehrenwerter Arzt und ein entsetzlicher Morder ein- und
dieselbe Person: mit einem genialen pharmazeutischen Praparat wollte der
Arzt sein eigenes Uberleben sichern, doch gab es Nebenwirkungen. Viel-
leicht handelt es sich hier um eine Gesetzmassigkeit der Phantasie gegen-
tiber jeder Form der Macht. Das Wesen, das mehr kann, wird verdachtigt,
seine Krifte zu verwenden, um zu bewahren oder um zu zerstoren. Den-
ken wir an die Filme, in denen der Arzt erscheint: wir brauchen nur anders
zu schauen oder ein Schatten liber dem Antlitz des Schauspielers genugt,
damit sein Lacheln Schrecken einflosst. Der Arzt teilt dieses schreckliche
Privileg mit dem Herrscher, dem Priester, dem Chemiker, dem Grossindu-
striellen.

Der Corpus hippocraticus

Wir machen andere Feststellungen, wenn wir den Corpus hippocraticus
zur Hand nehmen, die Sammlung der traditionsgemass dem Hippokrates



402 MEDIZIN UND ANTIMEDIZIN

zugeschriebenen Abhandlungen, die aber in Wirklichkeit verschiedenen,
schwer zu bestimmenden Autoren und Epochen entstammen. Die wissen-
schaftliche Medizin findet dort ihre grundlegenden Texte. Nun ist seit der
fruhesten Epoche ersichtlich, dass das arztliche Denken, das sich auf
Experimente und die daraus gezogenen Schlussfolgerungen beruft, in
erster Linie ihre Legitimitat und nicht ihre Fundiertheit zu beweisen sucht,
und sie tut dies, indem sie an mehreren Fronten kampft. Sie behauptet sich
gegen verschiedene Richtungen der Antimedizin. Mit andern Worten: sie
will davon uberzeugen, dass sie den andern Methoden, die es streitig
machen, tiberlegen ist. Der Autor der Alten Medizin macht sich zum Ver-
teidiger eines didtetischen Langzeitexperiments gegen die Spekulationen
der Philosophen, die in allgemeinen Begriffen iiber die Elemente und den
Aufbau der natirlichen Welt argumentieren. Der Arzt fiihlt seinen Beruf
durch jene bedroht, die vorgeben, die wahre Natur aller Dinge zu kennen.

Im Gegensatz dazu behauptet der Autor der Heiligen Krankheit, dass
man auf einer natiirlichen Auffassung der Phanomene aufbauen muss (und
vor allem auf der in den Hirnvenen zirkulierenden Luft), ohne dem Volks-
glauben Beachtung zu schenken, der die Epilepsie tibernatiirlichen Ursa-
chen wie Unreinheiten und bosen Damonen zuschreibt, die leichtglaubige
Menschen durch Zauberspriiche und Reinigungsrituale auszutreiben mei-
nen. Die Krankheit muss als eine Naturgegebenheit unter anderen verstan-
den werden. Die Medizin fordert ihre spezifische Originalitdt im Wider-
spruch gegen die magischen Interpretationen. Jede Berufung auf Krafte,
uber die die Vernunft nicht gebietet, wird als nichtarztlich, antimedizinisch
aufgefasst.

Der Autor der Abhandlung tiber die Kunst gibt sich Miihe, einen Geg-
ner zu widerlegen, der die Realitdt der Arztekunst bestreitet; der gleiche
Autor sammelt die Argumente des Gegners, der behauptet, dass die Hei-
lungen zufillig erfolgen und sich die Arzte bloss den Ruhm dafiir zuschrei-
ben; er witzelt iiber die drztlichen Misserfolge, er fragt, warum die Arzte
sich so oft weigern, einzugreifen: sicher sei es nur deshalb, weil sie zum vor-
aus wussten, dass sie nichts bewirken konnten. Darauf antwortet der Arzt,
Autor der Kunst, Punkt fir Punkt.

Noch bevor die Kampfe unter rivalisierenden Schulen entbrennen, muss
die Medizin ihre Legitimitat verteidigen. Sie muss darlegen, dass sie eine
Kunst ist — mit dem gleichen Recht wie andere anerkannten Kunste; dass
sie aus erwiesenen Grunden befugt ist, die Gesundheit wiederherzustellen.
Die Autoren der hippokratischen Abhandlungen — die zweifellos fah-
rende Arzte waren — wenden sich oft an ein Laienpublikum in der
Absicht, dieses fiir ihre Sache zu gewinnen, sein Vertrauen zu erringen.
Denn das Publikum hielt sich zwischen religioser Tradition, Hausmitteln
und Ratschldgen der Sophisten fiir ausreichend versorgt. Damit man auf



MEDIZIN UND ANTIMEDIZIN 403

ihn hort, muss der Azrt seine Kunst der Prognose, seine Kasuistik der
jeweils passenden Diat vorbringen.

Beim Lesen dieser Texte spiirt man, dass er Kreisen entgegentreten
muss, die ithm nicht immer wohlwollen: Widerstande und Mlsstrauen mius-
sen uberwunden werden.

Im vierten Buch der Didt (§ 87) heisst es: «Beten ist gewiss eine geeig-
nete und ausgezeichnete Sache, aber auch wenn man die Gotter anruft, soll
man sich doch selbst helfen.» Es geht also darum, die Bereiche der Pietat
und des menschlichen Eingreifens voneinander zu trennen. Der Arzt ver-
wirft das Gebet nicht, er gibt nur zu verstehen, dass es moglicherweise
nicht ausreicht. Aber wir wissen auch, dass die Medizin, als sie mit ihrer
Weisheit zu Ende war, nichts dagegen hatte, dass die Patienten im Tempel
Askulaps schliefen und im Schlaf den gottlichen Heiler um Rat baten. Der
Arzt hat schliesslich keine Miihe, sich mit einer religiosen Praktik abzufin-
den, besonders wenn der als letzte Instanz herbeigerufene Gott sozusagen
zur Familie gehorte. Gehen wir von der Legitimitit der anerkannten Medi-
zin aus — gehen wir vom Arzt, der Mitglied der Arzteschaft geworden ist,
aus. Das Verhalten des Arztes (gewisser Arzte) wird nicht kritiklos hinge-
nommen. Von Asop bis Martial wihlt eine ganze Literatur der Fabeln und
der Epigramme die Geldgier des Arztes, die Heuchelei seiner Trostungen
oder die todliche Wirkung seiner Rezepte zur Zielscheibe. Im Mittelalter
und im 16.Jahrhundert, als die Medizin keine neuen Errungenschaften zu
verzeichnen hatte, konnen dieselben Spottereien gefunden werden.

Einige bedeutende Texte sollen jedoch herausgegriffen werden, weil
man darin sowohl sehr differenzierte Arten der Anschuldigungen als auch
die «Quellen» findet, aus denen die antimedizinische Argumentation im
Laufe der Jahrhunderte geschopft hat.

Der Spott des Plinius

Erstes und wichtigstes Dokument: Plinius der Altere und seine Naturge-
schichte (1. Jahrhundert n. Chr.). Diese umfangreiche Enzyklopadie enthalt
vielfaltige Hinweise auf die Heilkrafte der natiirlichen Substanzen. Man
findet ein ganzes Arzneibuch. Doch Plinius will der Tradition der griechi-
schen Arzte — die ganze Medizin ist aber griechisch — nichts zu verdanken
haben. Zu Beginn des 29. Buches legt Plinius — in stark vereinfachter
Form — die Geschichte des arztlichen Denkens vor. Mit Genuss hebt er die
Widerspruche und Gegensatze unter den arztlichen Schulen hervor, vor
allem aber nimmt er die Berichte der Arzte als Werbung; sie sind Abenteu-
rer, die schnell reich werden wollen. Es sind weniger die Doktrinen als die
astronomischen Honorare und die Unkorrektheit der Arzte, was Plinius



404 MEDIZIN UND ANTIMEDIZIN

anprangert. Gemass Plinius ist Thassalus, der unter Nero wirkt, der Mann
des Tages: «Kein Schauspieler, kein Stallknecht des Zirkus hatte bei seinen
offentlichen Ausgangen je einen grosseren Begleittross. Inmitten dieser
Welle wurde die ihm gezollte Verehrung tiberholt durch jene, die Crinas
von Marseille entgegengebracht wurde. Um noch besser abgeschirmt und
noch frommer zu erscheinen, verband er zwei Kiinste: er verteilte die Spei-
sen nach der Bewegung der Sterne ... und hielt dabei die Stunden ein.
«Kurzlich hat er zehn Millionen Sesterzen hinterlassen ... jenem Arzt und
Astrologen Charmis, der nur kalte Bader verschreibt ... Sicher erkauften
sich diese Leute den Erfolg, den sie mit irgendeiner Neuheit suchten, auf
Kosten unseres Lebens.» Daher die traurigen Auseinandersetzungen an
den Krankenbetten, wo keiner einer schon geausserten Ansicht zustimmte
aus Angst, von einem andern abhidngig zu scheinen; daher die dustere
Grabinschrift: «Die Menge der Arzte hat mich getotet.»

Martial entwickelt in einem Epigramm den gleichen Sarkasmus auf
etwas andere Art: «Ich war mude: du, Symmachus, kamst mir sogleich zu
Hilfe, begleitet von hundert deiner Jiinger. Hundert eisige Hande beweg-
ten sich auf meinem Korper. Damals hatte ich kein Fieber, Symmachus;
heute brennt es auf meinen Lippen». Dieses Thema zieht sich durch die
ganze antimedizinische Literatur: jeder Arzt beharrt darauf, am Kranken-
bett mit seiner Meinung allein zu sein und die Autoritat seiner Berufskolle-
gen zu brechen — und der Kranke bezahlt den Preis. Der Arztestreit ist
gleichzeitig komisch und tragisch: komisch, weil die Rivalitaten bezuglich
des Berufsstolzes lacherlich sind, wenn keiner Zugang zur Wahrheit hat;
tragisch, weil der Kranke dariiber vergessen wird und zweifellos daran
stirbt. Die Erinnerung an Plinius den Alteren ist gegenwirtig bei Petrarca
(in den «Schmihschriften gegen einen Arzt»), bei Montaigne, Moliere,
Rousseau und bis zur «Peau de Chagrin» von Balzac.

Aber es gibt einen Vorwurf, den ich noch nicht erwahnt habe und der in
der Meinung des Plinius schwerwiegt. Alle Arzte sind Griechen, die Medi-
zin wird allgemein in griechischer Sprache praktiziert. Ware die Medizin
nicht die Rache des besiegten Griechenland gegen den romischen Erobe-
rer? Plinius zitiert ausflihrlich die fremdenfeindlichen Argumente Catos
des Alteren: «Sie schworen, alle Barbaren mit der Arztekunst zu toten; sie
uben diesen Beruf gegen Bezahlung aus, um ihr Vertrauen zu gewinnen
und sie ins Verderben zu stiirzen ... Ein fir allemal, ich verbiete euch die
Arzte.» Cato wollte, dass sich die Romer an die in Rom seit sechshundert
Jahren geltenden «Hausmittel» hielten. Welche? Zum Beispiel an den
Kohl, das Heilmittel gegen praktisch alle Krankheiten: «Der Kohl treibt
alle Tumoren aus und alles, was aufgelost werden muss; gekocht beugt er
Traumen und Schlaflosigkeit vor; mit Rotwein lasst er die Galle fliessen;
man solle auch den Urin dessen aufbewahren, der Kohl gegessen hat: auf-



MEDIZIN UND ANTIMEDIZIN 405

gewarmt ist er ein gutes Nervenheilmittel ...» usw. Dieser alten Therapie
mit dem richtigen Kraut schien man allen medizinischen Neuerungen
gegeniiber den Vorzug zu geben. Plinius zahlt eine Reihe Argumente auf,
die ihn uberdauerten:

Die Medizin ist die einzige Kunst, wo man dem zuerst glaubt, der sich
Fachmann nennt, obwohl der Schwindel nirgends so gefahrlich ist (...)
Man wird durch die sanfte Hoffnung verfiihrt (.. )- Die Arzte lernen auf
unsere Gefahr; sie experimentieren, indem sie mit souveraner Straffrei-
heit toten, und der Arzt ist der einzige, der den Tod herbeifuhren kann
(...) Sagen wir die Wahrheit: die moralische Verderbtheit hat keine akti-
vere Ursache als die Medizin.»

Aber Plinius, Verachter der Leichtglaubigkeit, legt keinen sonderlich kriti-
schen Geist an den Tag, wenn er den ihm ekannten Substanzen Heilwir-
kung zuschreibt. Man muss schon sehr leichtglaubig sein, um die folgenden
Ratschlage zu befolgen: «Man behandelt Kopfschmerzen mit Asche des
Wiesels, mit einem unter das Bett gelegten Zweig aus dem Nest eines Wan-
derfalkens, mit einem Rattenfell, das man verbrennt und dessen Asche
man mit Essig vermischt anwendet, mit dem kleinen Knochen einer
Schnecke, die man zwischen zwei Wagenspuren gefunden hat; man fuhrt
diesen kleinen Knochen mit einer Elfenbeinnadel durch das Ohr, oder

keine seltenen und teuren Produkte erfordern, die jedoch an das Gebrau
der Hexen in Macbeth erinnern, obwohl Plinius ein erklarter Feind der
Magie ist.

Seit der griechischen Antike hatten die Arzte als Spezialisten der Diat
und der Prognose die physiologoi als Rivalen, die Philosophen, die die
Natur als Ganzes abhandelten. Plinius der Altere, der eine ganze Natur-
geschichte zusammenstellt, ist ein spater Reprasentant dieser Opposition.
Auf Grund einer Erkenntnis, die er fiir universeller halt, stellt er der Medi-
zin andere Heilpraktiken gegeniiber. Er kritisiert die Medizin von aussen
her, als Nichtmediziner, tut dies aber, um ihr Gebiet zu erobern oder
genauer, um sie aus dem Bereich der alten und vertrauenswiirdigen
Gebrauche zu vertreiben, deren Platz sie unerlaubterweise eingenommen
hat. Dabei besteht seine Leistung einzig darin, eine Diatetik und eine Phar-
makopoe anzubieten, die der Erfahrung seit urdenklichen Zeiten und der
Weisheit der Natur naherkommt. Kurz, er gibt sich als Reprasentanten
einer besseren Arztekunst aus.

Arztestreit

Was diese Strategie erleichtert, ist die Kritik, die die Anhanger der
besonderen Lehrmeinungen, die Jiinger der verschiedenen medizinischen



406 MEDIZIN UND ANTIMEDIZIN

«Sekten» einander angedeihen lassen. Die Streitgesprache unter Arzten
blieben nicht aus; das Aufeinanderprallen der Theorien, der Systeme, der
Unduldsamkeiten wurden von aussenstehenden Beobachtern belachelt.
Als Beispiel zitiere ich die scharfen Kritiken, die Galenos im 2. Jahrhun-
dert gegen die Methodiker richtete: er wirft ihnen ihr Strebertum, ihren
Eigendiinkel, ihre Vereinfachungen vor. Sie erlaubten sich zu glauben, dass
die Merkmale durch die sichtbaren Ursachen gegeben seien, dass die ver-
deckten Ursachen nicht erforscht werden miussten, dass sich alle Erkran-
kungen auf eine Entspannung oder eine Anspannung reduzieren liessen
oder auf eine Mischung von beiden. Sie hatten die Stirn, ihren Schiilern
eine verkiirzte Lehrzeit vorzuschlagen: sechs Monate wiirden geniigen
ohne die geringsten anatomischen Kenntnisse.

Man findet diese Anschuldigungen in zwei tiberlieferten Abhandlungen:
Von den Sekten, zu den Studenten, und Von der besten Sekte, in Thrasybu-
los. Man muss bedenken, dass es der Medizin bis ins 19.Jahrhundert —
sogar nach der Kodifikation durch die mittelalterlichen Universitaten als
einer Art anerkannter allgemeiner Medizin — nie gelungen ist, sich als ein
vollkommen geeintes Wissen darzustellen; die Abweichungen betrafen
grundsatzliche Punkte: Definition des Lebens, Erklarung der Krankheit,
Eigenschaften der Medikamente.

Die haufigen Angriffe eines Arztes gegen den Kollegen einer anderen
Schule ermutigt Nichtmediziner, sich gegen alle Arzte zu wenden. Der
Nichtmediziner hat keine Miihe, die kritischen Auseinandersetzungen, wie
sie unter Arzten geiibt werden, nachzuahmen, um so mehr, als der Unter-
schied des wirklichen Wissens zwischen Arzten und Nichtirzten jahrhun-
dertelang nicht sonderlich gross war. Als Feind der Medizin ist Montaigne
nicht weniger gelehrt als jene, deren Ratschlage er von sich weist. Descar-
tes, Philosoph und Physiker, unternimmt es, der Medizin neue Grundlagen
zu geben, ohne dass er durch die Medizinschule gegangen wire: Arzte
bekennen sich als seine Schiiler.

Paracelsus

Der Fall eines Paracelsus, zu Beginn des 16.Jahrhunderts, ist weniger
eindeutig: von aussen erklart er der «Schulmedizin» den Krieg, denn er
konnte nie ein medizinisches Diplom vorweisen. Er hat aber mit Erfolg
Chirurgie betrieben, er hat Erfahrung in Bergbau und mit Metallen. Er hat
sich ein System aufgebaut, das er der galenischen Tradition entgegenhalt:
er schlagt eine «Heilkunst durch das Feuer» vor, die er «Spagyrismus»
nennt. Seine starke Personlichkeit, seine zahlreichen Schriften tragen ihm
Schiiler unter den Arzten ein. So wird er der Begriinder einer neuen



MEDIZIN UND ANTIMEDIZIN 407

Schule der Heilkunst: der Chimiatrie, auf die sich mehrere Arztegeneratio-
nen berufen, die in ihren Laboratorien die geheimen Vorgange der Natur,
die in den Sternen, Pflanzen und Gesteinen verborgenen Schatze zur Ent-
faltung bringen mochten. Der Wissensdurst des Paracelsus liess ihn als
grossen Neuerer erscheinen. Man findet jedoch in seinen Schriften zuviele
magisch-religiose Elemente (Geister, Damonen, Beschworungsformeln,
Amulette, magische Formeln), als dass man in seinem Werk den Beginn
der «<modernen» Wissenschaft begriissen konnte.

Tatsichlich wird sich die experimentelle Disziplin in der Medizin erst im
Laufe des 19. Jahrhunderts durchsetzen. Doch schon in fritheren Zeiten —
sogar im 2. Jahrhundert durch Galenos — wurden Experimente unternom-
men, die diesen Namen verdienen, aber lange blieb das Experiment auf
einen Teilbereich der medizinischen Auseinandersetzung beschrankt, der
Rest war den jeglicher Kontrolle entzogenen spekulativen Systemen ausge-
liefert.

Experiment und Selbstkritik

Die experimentelle Medizin unterstellt ihre eigenen Versuche einer per-
manenten Selbstkontrolle. Sie fordert eine strenge Definition der den
experimentellen Varianten unterstellten Parameter, diese miissen adaquat
sein, ihre Modifizierungen miissen konstatierbar, quantifizierbar und wie-
derholbar wahrgenommen oder aufgezeichnet werden konnen. Je strenger
die Beweis- und Versuchskriterien werden, desto mehr gelten die jeweils
erzielten Resultate als provisorisch. Man denkt an andere Faktoren, an
vernachlassigte Variablen, an Phinomene, die sich manifestieren wiirden,
wenn man das Experiment auf anderer Ebene durchfiihrte. Im Masse,
indem das Ethos der Verifikation und des Gegenversuchs als letzte Ent-
scheidungsinstanz eingesetzt wird, ist die wissenschaftliche Medizin bereit,
alles bisher Erreichte in Frage zu stellen — was oft einer Zerreissprobe
gleichkommt. Sie ist sich selbst die kritischste Instanz, stets im Begriff, sich
zu revidieren. Sie stellt neue Hypothesen auf und setzt neue Techniken ein;
sie versucht, die neuen Erkenntnisse und Ergebnisse der Grundwissen-
schaften (Physik, Chemie, Biochemie usw.) fiir sich zu nutzen. Sie ist in
ihrer Kritik sich selbst gegentiber viel anspruchsvoller und strenger als dies
bei der Antimedizin der Fall ist. Sobald ein neues Instrument ihr eine bes-
sere Entscheidungshilfe in die Hand gibt und ihr ermoglicht, Phanomene
auf molekularem oder atomarem Gebiet zu erfassen, ist sie bereit, alles
aufzugeben, was ihr richtig schien, solange sich die Tatsachen auf einem
anderen Niveau darstellten. Es ist das Fortschrittsmodell der Medizin, das
die Antimedizin fiir ihre Zwecke auszunutzen scheint: mit Effekthascherei,



408 MEDIZIN UND ANTIMEDIZIN

Auch wenn sie sich «sanft» nennt, ahmt sie mit geringerem Einsatz und
weniger experimenteller Sorgfalt den selbstkritischen Prozess der wissen-
schaftlichen Medizin nach.

Paramedizin der Hygiene

Eine Bemerkung ist hier allerdings am Platz. Die Antimedizin ist
manchmal eine Paramedizin, die sich eines Gebietes wieder bewusst wird,
aus dem sich die stark instrumentalisierte Arztekunst zuriickgezogen hat.
Dieses Gebiet gehorte seit der Antike zur arztlichen Tradition: es ist die
Hygiene. Nicht nur die Hygiene, die vor Ansteckungen, Giften und Beein-
trachtigungen von der Aussenwelt schiitzen soll, sondern die Hygiene als
Regulierung der korperlichen und geistigen Betatigungen im Hinblick auf
deren Ausgewogenheit. Eine mitunter etwas starre Tradition spornte dazu
an, auf die Luft, die Nahrungsmittel, auf die Abwechslung zwischen Betati-
gung und Ruhe, zwischen Schlafen und Wachen, Aufnahme und Ausschei-
dung zu achten — und dabei auch die Leidenschaften der Seele nicht zu
vergessen. Wenn heute diese Faktoren von den Arzten (Hygieniker oder
Psychosomatiker) nicht gentigend beachtet werden, so findet man mehr
oder weniger ernsthafte (zum Teil sehr ernsthafte) Praktiker der diversen
«Korpertechniken», die einem stets steigenden Bediirfnis nachkommen.

Wie soll man leben? Diese Frage ist zur allgemeinen Sorge geworden.
Ratschlage werden erwartet, eine Ubernahme der Verantwortung, mehr
oder weniger autoritare Richtlinien. (Es gibt auch bei den permissivsten
«Techniken» einen verdeckten Autoritatsanspruch.) Die bedrangende
Frage nach der «richtigen Lebensweise» ist um so gerechtfertigter, als sie
durch stresserzeugende Situationen im Alltag der grossen Stadte bedingt
ist. Die Sorge um die «bessere Lebensweise» kann jedoch auch zu grossen
Raum einnehmen: Hypochondrie, Narzissmus, mehr oder weniger
begriindete Phobien vermischen sich oft mit der Suche nach der physi-
schen «Form», der gesunden Diat. Dazu konnen Zwangsrituale kommen,
die dazu fiihren, dass der ganze Alltag der Uberlegung unterworfen ist, ob
dies oder jenes nun gesund oder ungesund sei. Bei den Anhangern des

Gesundturnens und der Heilkriuter gibt es eine Tendenz zum Uberkon-
- sum dieser Produkte, dem ein enormes Marktangebot entgegenkommit.
Meine bisherigen Uberlegungen, angefangen beim aufschlussreichen
Text des Plinius, betreffen die Theorien, die Ressourcen, die Methoden
der Medizin. Ein gemeinsamer Wert blieb bei den einen wie bei den
andern: die Sorge um die Wiederherstellung oder der Erhaltung der
Gesundheit, der korperlichen Integritait. Und dieser Wert konnte wohl
kaum in Frage gestellt werden, da er eng mit unserem «Selbsterhaltungs-
trieb» zusammenzuhangen scheint.



MEDIZIN UND ANTIMEDIZIN 409
Gesundheit und Seelenheil

Nun aber gibt es in der Kultur des Westens eine Stromung, welche zwar
nicht den Zweck der Medizin, doch zumindest ihre Vorherrschaft in Frage
stellt. Es gibt eine Antimedizin — sie verdient vielleicht als einzige diesen
Namen —, deren Wesen darin besteht, dass die Gesundheit des Korpers
nicht der Wert ist, der allen anderen vorangeht; dass die Gesundheit der
Seele oder besser das Heil der Seele bei weitem wichtiger ist. Dieser
Gedanke hat sich im Rahmen eines dualistischen Asketismus manifestiert,
der das Christentum gewisser Kreise und bestimmter Epochen kenn-
zeichnte. Schon die biblischen Texte warnen davor, den Arzten eine zu
grosse Bedeutung beizumessen. So die Stinde des Kongis Achasia: «Sogar
wahrend seiner Krankheit suchte er nicht den Ewigen, sondern zog die
Arzte zu Rate» (2.Konige 1,2). In seiner asketischen Richtung schreibt das
Christentum der Krankheit sogar eine positive Funktion zu. Ein anonymer
mittelalterlicher Autor wagt zu schreiben:

Wenn der Mensch wiisste, wie niitzlich ihm die Krankheit ware, mochte
er nie mehr ohne Krankheit leben. Warum? Weil die Gebrechlichkeit
des Korpers die Gesundheit der Seele ist ... Wie? Durch die Krankheit
des Korpers wird die Empfindsamkeit erreicht, die Eitelkeit zerstort,
die Neugier vertrieben, die Welt und der leere Ruhm auf nichts redu-
ziert, der Stolz entleert, der Neid beseitigt, die Begierde verbannt ...
Durch den Hass der Welt macht sie zur Liebe Gottes geneigt.

Am Ende der Antike, zwischen dem zweiten und dem funften Jahrhundert
unserer Zeitrechnung, wurde die Figur des Christus standig jener Asku-
laps entgegengehalten. Die Verteidiger Christi haben ihn als den «wahren
Arzt», den Heiler der Seelen und der Korper dargestellt. Christus wird als
Heiler betrachtet wegen des Leidens, das er erduldete, aber auch dank
dem Tod (pia occisio, frommer Mord), den er auferlegt, indem er im Glau-
bigen den «alten Menschen» totet.

Dies ist ein Anlass, um auf das Wort des Apostels Paulus hinzuweisen:
«Denn wenn ich schwach bin, so bin ich stark» (2. Korinther 12, 10). Ein
gutes Beispiel der religiosen Haltung beziiglich der Krankheit findet sich in
den Briefen des heiligen Bernhard. Er empfiehlt, nicht den Arzt zu rufen,
keine kostspieligen, aus fernen Liandern stammende Medikamente einzu-
nehmen, sich mit den einfachen zufriedenzugeben, die im Garten des Klo-
sters wachsen, und vor allem die Krankheit geduldig zu ertragen. «Heile
meine Seele, Herr, denn ich habe gestindigt.»

Mit Sicherheit konnten die medizinischen Techniken, die Chirurgie
inbegriffen, nur an Ort treten oder an Terrain verlieren, solange diese
Ansichten tiberwogen.



410 MEDIZIN UND ANTIMEDIZIN

Paradoxerweise hat jedoch die asketische Antimedizin einen betrachtli-
chen Einfluss auf die Weiterentwicklung der Medizin ausgeiibt. Die Sicht
der Krankheit als Mittel der Identifizierung mit Christus blieb nicht ohne
Folgen. Fiur den Kranken bedeutete es einfach, sich Gott zu iiberantwor-
ten. Aber fur jene, die dem Kranken beistanden, war es eine Aufforderung,
ihn zu achten, als sei er ein Bild des leidenden Christus. «Die Kranken auf-
suchen» figuriert unter den «barmherzigen Taten», welche Christus selbst
empfahl: «Was ihr nicht getan habt einem unter diesen Geringsten, das
habt ihr mir auch nicht getan» (Matthaus 25, 45).

Daher im Mittelalter die Entstehung der barmherzigen Orden, die
Lazarette, Hospize, Spitaler und Gotteshauser griindeten. So wird es mog-
lich, gemass einer Aufforderung, «unsere kranken Herren zu ehren» und
«ihnen zu dienen wie Jesus Christus». Freilich handelt es sich zuerst um die
Gewahrung von Unterkunft, Aufnahme, Trost, Nahrung und Gebet. Aber
die Pflegefolgt, auch wenn lange nur der «<Bruder Apotheker», Kenner und
Verabreicher der Heilkrauter, die Rolle des Arztes ausiiben durfte.

Das Spital (oder gemass einem aus dem Griechischen iibernommenen
Ausdruck: die Klinik) wird erst spat, zwischen dem 18. und 19.Jahrhun-
dert, die Statte der wissenschaftlichen arztlichen Arbeit. Das Paradoxe ist,
dass das Spital als Institution seine Existenz einer Gedankenrichtung ver-
dankt, welche die Barmherzigkeit und das Mitleid fir hohere Werte ansah
als den Genuss und das physische Wohlbefinden und den zu deren Erhal-
tung eingesetzten medizinischen Techniken. Langfristig hat die radikalste
Form der Antimedizin nachtraglich eine entscheidende wissenschaftliche
Entwicklung begiinstigt.

Die moderne Spitalmedizin ware nicht zu dem geworden was sie ist,
wenn sie nicht das Resultat zweier historischer Faktoren ware: dem Geist
der Vernunft und des Experimentierens, hervorgegangen aus den wissen-
schaftlichen Revolutionen, die die westliche Geschichte seit dem 12.—
13. Jahrhundert kennzeichneten; dem Geist der Barmherzigkeit, der unter
Anerkennung der Ordnung der Natur dem menschlichen Leben einen
Wert beimisst, der «die Ordnung der Korper» libersteigt. Wir wissen es alle
auf unbestimmte Art, aber die Geschichte lehrt uns, es mit mehr Klarheit
festzustellen: das Mitleid allein reicht nicht, wenn man gesund werden will.
«Man muss sich auch selbst helfen» durch die Kenntnis der Naturgesetze;
dies ist das Erbe der wissenschaftlichen Medizin, der Griechen. Hingegen
genugt es nicht, den Korper zu heilen, vielmehr muss die Barmherzigkeit
im leidenden Korper das respektieren, was unsere Beziehung zu den ande-
ren der Herrschaft des Absoluten unterstellt, und das verdanken wir der
judisch-christlichen Tradition. Man sollte diese zweifache Tradition
bewahren, denn in ihr vereint sich die wahre Medizin und die einzige Anti-
medizin, auf die zu horen lohnt.



	Medizin und Antimedizin : eine Wissenschaft und ihr Schatten

