
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 68 (1988)

Heft: 5

Artikel: Medizin und Antimedizin : eine Wissenschaft und ihr Schatten

Autor: Starobinski, Jean

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-164572

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-164572
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Jean Starobinski

Medizin und Antimedizin

Eine Wissenschaft und ihr Schatten

Die weite gegenwärtige Verbreitung antimedizinischer Haltungen und
Einstellungen ist erstaunlich. Nie zuvor verfügte die wissenschaftliche
Medizin über ein so präzises und umfassendes Können. Sie weiss immer
mehr über den Mechanismus der Krankheiten und gebietet über immer
zahlreichere und sicherere Instrumente der Forschung und der Intervention.

Warum wird sie dennoch erneut in Frage gestellt?
Eines hat man den Ärzten zu allen Zeiten vorgeworfen, nämlich dass sie

mächtig, aber nicht allmächtig sind. Früher oder später verliert die Ärzte-
kunst den Kampf gegen den Tod. Der Misserfolg hat immer auch seinen
festen Platz. Diese unausweichliche Fehlbarkeit wird durch jene ausgenützt,

die behaupten, ein der «offiziellen» Medizin überlegenes Wissen zu
besitzen. Heiler oder Verabreicher von Wunderdrogen bieten ihre Dienste
an, wo immer die wissenschaftliche Ärztekunst sich für machtlos erklärt
oder wo sie zögert, etwas zu versprechen, was sie nicht mit Sicherheit
bewirken kann.

Anderseits ist unbestritten, dass die heutige Medizin ihren Aufschwung
und Wandel der Entwicklung der «technisierten Zivilisation» verdankt, mit
der sie eng verbunden ist. Es ist daher nur folgerichtig, wenn die Medizin
den gleichen Anschuldigungen ausgesetzt wird, wie sie an die Zivilisation
gerichtet werden, aus der sie hervorgeht und mit der sie solidarisch ist. Das
«Malaise in der Zivilisation» ist somit auch das Malaise in der Medizin.
Gleich wie die Technik kann die Medizin wie ein überdimensioniertes
Unternehmen auftreten, das von seinen eigenen Schöpfern schwer zu
bewältigen ist. Je mehr eine Technik ihre Instrumente vervielfacht, desto
grösser wird die Versuchung, sie alle sozusagen kritiklos einzusetzen,
besonders wenn es an und für sich gute Instrumente sind. Wenn man vieles
kann, passiert es, dass man des Guten zuviel tut. So kann man mit den
besten Absichten dazu veranlasst werden, die Anzahl der «verarzteten
Fälle» bis zum Exzess auszudehnen. Die heutigen Ärzte sind übrigens die
ersten, die sich fragen, ob die Nutzung ihrer vielfältigen Möglichkeiten
nicht menschliche Überbeanspruchung und disproportionierte Sozialkosten

nach sich ziehe. Wie legitim es auch sein mag, über alle Möglichkeiten
gesundheitlicher Beeinträchtigung zu wachen, so ist es doch abwegig,



MEDIZIN UND ANTIMEDIZIN 399

jedem Menschen von Geburt an einen medizinischen Identitätsausweis
zuzuteilen. (Die Medizin kann sich während eines Menschenlebens verändern.)

Dieser ärztlichen Überbetreuung, zu der die Öffentlichkeit einen
beträchtlichen Anteil beitragen muss, wird seitens der gleichen Öffentlichkeit

ein ungereimter, wirrer, von Misstrauen gekennzeichneter Protest
entgegengebracht.

Da ist zuerst einmal ein individualistischer, durchaus gerechtfertigter
Protest: «Lasst mich mein eigenes Leben leben und meinen eigenen Tod
sterben!» Anderseits zeichnet sich ein Hang zum Irrationalen ab, der um so
unausrottbarer ist, als er sich nicht begründen lässt: das Bedürfnis zu glauben

bleibt lebendig, es ist in tiefster Seele auch bei demjenigen gegenwärtig,

der sich der wissenschaftlichen Medizin anvertraut; er ist auch bereit,
wie eh und je auf jene zu hören, die ihm irgendein Wunderkraut oder magisches

Ritual empfehlen. Diese archaischen Praktiken stossen auf zusätzliches

Interesse, wenn sie sich als Verfolgte der «offiziellen» Medizin darstellen,

die eifersüchtig über ihr Monopol wacht.

Das missachtete Subjekt

Es trifft zu, dass die hohe Technizität und die objektive Strenge, welche
die Präzision der seriösen medizinischen Arbeit garantieren, sich leider oft
mit einem gleichgültigen und unpersönlichen Verhältnis zum Patienten
verbinden. Der Kranke, der in den Händen der wissenschaftlichen Medizin

keine genügende Beachtung seiner Person und seines Leidens verspürt
hat, wird versucht sein, diese kalte Vernunft zurückzuweisen, die mit ihm
wie mit einer Sache umgeht. Lieber wird er auf die Magier hören oder auf
jene, die — unter welcher doktrinären Flagge auch immer — seine
Ungewissheit und seine Angst eher anzusprechen scheinen.

Andere Argumente entspringen dem Fanatismus. Man behauptet, dass
die machthungrige, mit dem andern Monster — der Industrie — verbundene

Ärzteschaft ein gewinnbringendes Zwangsmonopol für sich
beanspruche. Diese Anschuldigungen, die Ausdruck der verfolgt-verfolgenden,
mit der politischen Szene verbundenen Paranoia sind, finden ihre Resonanz.

Muss man sich darüber wundern? Niemand bestreitet, dass die
Gesundheitskosten im öffentlichen Budget beträchtlich sind. Aber man
frage die Ankläger, ob sie möchten, dass die Sozialversicherung ihre
Leistungen kürze. Und man wird sie darauf aufmerksam machen, dass das
Resultat ihrer Anschuldigungen konkret nicht die Reduktion, sondern die
Verschiebung des ärztlichen Aufwandes ist. Auch die «Parallelmedizin» ist
eine Industrie; ihr Umsatz ist weniger direkt kontrollierbar. Mit genügend
Werbung und in Ermangelung jeglichen objektivierbaren therapeutischen



400 MEDIZIN UND ANTIMEDIZIN

Erfolges (wobei das Hörensagen hier die Rolle des ausreichenden Beweises

übernimmt) beuten die Parallelmedizin und die magischen Praktiken
einerseits die unvermeidlichen Misserfolge der wissenschaftlichen Medizin

und anderseits die weitverbreitete Überzeugung des «Rechts auf
Gesundheit» aus, welches jede Krankheit dem Fehler jener zuschreibt, die
nicht sahen, worin sie bestand und nicht taten, was zu tun war. Der
wissenschaftlichen Medizin, die sich in vielen Fällen nicht erlaubt, von Gewissheit

zu sprechen, kann hier leicht ein Versagen angekreidet werden.
Der Medizinhistoriker kann nachweisen, dass ähnliche Auseinandersetzungen

schon früher stattgefunden haben. Er wird zwar das Neue und
Erstmalige der gegenwärtigen Situation beleuchten, aber mag zu ihrer Ent-
dramatisierung beitragen. Der Historiker lehrt uns, dass die heutige Anti-
medizin nur eine moderne und vergröberte Variante einer Antimedizin ist,
wie sie die Medizin im Laufe der Jahrhunderte als ihr Schatten begleitet
hat. Zahlreiche Schriften der griechisch-römischen Antike können uns als

Interpretationsmodelle für unsere gegenwärtigen Fragen dienen.

Pindars Äskulap

Man denke an die Art und Weise, wie der Mythos des Äskulap von Pindar

in der dritten seiner Pythischen Oden vorgestellt wird. Äskulap
entsprang der Liebe Apollos mit Coronis, einer Sterblichen. Diese, obwohl
schwanger, betrügt den Gott, indem sie in die Ehe mit einem Sterblichen
einwilligt. Um sich zu rächen, bittet Apollo seine Schwester Artemis, die
Ungetreue mit ihren Pfeilen zu treffen. Der Leichnam der Coronis wird auf
den brennenden Scheiterhaufen getragen. Während die Flammen aufsteigen,

wird Apollo vom Mitleid für das Kind ergriffen, und er entreisst es
dem Leib der Toten. So ist der göttliche Heiler von seinem Ursprung her
durch eine Doppelnatur gekennzeichnet. Sohn des Sonnengottes, wurde er
von einer Sterblichen empfangen und dem Leichnam seiner Mutter entrissen.

Er trägt in sich das väterliche Licht und die Finsternis, aus der er
befreit wurde. Die Fortsetzung des Mythos ist nicht weniger bedeutungsschwer:

Als Kind wird Äskulap dem Kentaur Chiron anvertraut, der die
Pflanzen, die Beschwörungsformeln und den Gebrauch des Messers kennt
— d.h. die drei Grundlagen des Ärztehandwerks in den frühen indoeuropäischen

Gesellschaften. Chiron ist ein Kentaur, der als solcher auch eine
Doppelnatur — eine tierische und eine menschliche — hat. Ihm wurde eine
höhere Daseinsform beschert, aber er ist verletzbar; er wird an einem im
Blut der Hydra von Lerne getränkten Pfeil sterben, den Herkules auf ihn
schiesst.

Äskulap selbst ist sterblich. Gemäss dem Text von Pindar begeht Äskulap

einen schwerwiegenden Fehler, indem er sich vom Gold verlocken



MEDIZIN UND ANTIMEDIZIN 401

lässt, einen Toten zum Leben zu erwecken. Dieses Vergehen wird bestraft:
Zeus lässt den Verwegenen vom Blitz erschlagen. So spielt sich in diesem
Urmythos alles im Grenzbereich der Unsterblichkeit und des Todes ab.

Aus dem Feuer gerettet, vom Blitz erschlagen, überschreitet Äskulap zweimal

die Grenze zwischen der Welt des Lichtes und dem Reich der Finsternis.

Sein Schicksal inspiriert Pindar zu diesen Versen (aus denen Valéry
den Epigraph des Cimetière Marin macht): «O meine Seele, strebe nicht
nach dem unsterblichen Leben, sondern geniesse die Fülle dessen, was dir
erreichbar ist.»

Unterdessen vermerken wir, dass der Anreiz des Goldes ins Spiel kam.
Der göttliche Heiler hat sein hohes Können nicht unentgeltlich ausgeübt.
Dies ist ein Teil des Vergehens, das zur Strafe führte Zwischen Tod und
Leben, Macht und Exzess, Wohltat und Begierde, verleiht Pindars Text der
Figur Äskulaps eine ganze Menge widersprüchlicher Eigenschaften. Erinnern

wir uns aber auch daran, dass Äskulaps Vater Apollo gleichzeitig ein
heilender Gott ist und ein Gott, dessen Pfeile die Pest erzeugen. Es ist einer
jener beispielhaften Fälle, anlässlich derer man zu Recht von der
«Doppeldeutigkeit des Heiligen» sprechen kann.

Diese mythischen Bilder sind geeignet, uns ein Phänomen verständlicher

zu machen, das sich in Einstellungen und Verhaltensweisen des Alltags

äussert: die Ambivalenz der vom Arzt ausgelösten Gefühle. Unsere
modernen Legenden machen aus ihm einmal das Genie des Guten, dann
wieder den beunruhigenden Erzeuger des Bösen. Robert Stevensons

Erzählung «Dr. Jekyll und Mr. Hyde» ist in der modernen Literatur die
typische, aber bei weitem nicht die einzige Illustration. In Stevensons
Novellen sind ein ehrenwerter Arzt und ein entsetzlicher Mörder ein- und
dieselbe Person: mit einem genialen pharmazeutischen Präparat wollte der
Arzt sein eigenes Überleben sichern, doch gab es Nebenwirkungen.
Vielleicht handelt es sich hier um eine Gesetzmässigkeit der Phantasie gegenüber

jeder Form der Macht. Das Wesen, das mehr kann, wird verdächtigt,
seine Kräfte zu verwenden, um zu bewahren oder um zu zerstören. Denken

wir an die Filme, in denen der Arzt erscheint: wir brauchen nur anders
zu schauen oder ein Schatten über dem Antlitz des Schauspielers genügt,
damit sein Lächeln Schrecken einflösst. Der Arzt teilt dieses schreckliche
Privileg mit dem Herrscher, dem Priester, dem Chemiker, dem Grossindustriellen.

Der Corpus hippocraticus

Wir machen andere Feststellungen, wenn wir den Corpus hippocraticus
zur Hand nehmen, die Sammlung der traditionsgemäss dem Hippokrates



402 MEDIZIN UND ANTIMEDIZIN

zugeschriebenen Abhandlungen, die aber in Wirklichkeit verschiedenen,
schwer zu bestimmenden Autoren und Epochen entstammen. Die
wissenschaftliche Medizin findet dort ihre grundlegenden Texte. Nun ist seit der
frühesten Epoche ersichtlich, dass das ärztliche Denken, das sich auf
Experimente und die daraus gezogenen Schlussfolgerungen beruft, in
erster Linie ihre Legitimität und nicht ihre Fundiertheit zu beweisen sucht,
und sie tut dies, indem sie an mehreren Fronten kämpft. Sie behauptet sich

gegen verschiedene Richtungen der Antimedizin. Mit andern Worten: sie
will davon überzeugen, dass sie den andern Methoden, die es streitig
machen, überlegen ist. Der Autor der Alten Medizin macht sich zum
Verteidiger eines diätetischen Langzeitexperiments gegen die Spekulationen
der Philosophen, die in allgemeinen Begriffen über die Elemente und den
Aufbau der natürlichen Welt argumentieren. Der Arzt fühlt seinen Beruf
durch jene bedroht, die vorgeben, die wahre Natur aller Dinge zu kennen.

Im Gegensatz dazu behauptet der Autor der Heiligen Krankheit, dass

man auf einer natürlichen Auffassung der Phänomene aufbauen muss (und
vor allem auf der in den Hirnvenen zirkulierenden Luft), ohne dem
Volksglauben Beachtung zu schenken, der die Epilepsie übernatürlichen Ursachen

wie Unreinheiten und bösen Dämonen zuschreibt, die leichtgläubige
Menschen durch Zaubersprüche und Reinigungsrituale auszutreiben meinen.

Die Krankheit muss als eine Naturgegebenheit unter anderen verstanden

werden. Die Medizin fordert ihre spezifische Originalität im Widerspruch

gegen die magischen Interpretationen. Jede Berufung auf Kräfte,
über die die Vernunft nicht gebietet, wird als nichtärztlich, antimedizinisch
aufgefasst.

Der Autor der Abhandlung über die Kunst gibt sich Mühe, einen Gegner

zu widerlegen, der die Realität der Ärztekunst bestreitet; der gleiche
Autor sammelt die Argumente des Gegners, der behauptet, dass die
Heilungen zufällig erfolgen und sich die Ärzte bloss den Ruhm dafür zuschreiben;

er witzelt über die ärztlichen Misserfolge, er fragt, warum die Ärzte
sich so oft weigern, einzugreifen: sicher sei es nur deshalb, weil sie zum voraus

wussten, dass sie nichts bewirken könnten. Darauf antwortet der Arzt,
Autor der Kunst, Punkt für Punkt.

Noch bevor die Kämpfe unter rivalisierenden Schulen entbrennen, muss
die Medizin ihre Legitimität verteidigen. Sie muss darlegen, dass sie eine
Kunst ist — mit dem gleichen Recht wie andere anerkannten Künste; dass
sie aus erwiesenen Gründen befugt ist, die Gesundheit wiederherzustellen.
Die Autoren der hippokratischen Abhandlungen — die zweifellos
fahrende Ärzte waren — wenden sich oft an ein Laienpublikum in der
Absicht, dieses für ihre Sache zu gewinnen, sein Vertrauen zu erringen.
Denn das Publikum hielt sich zwischen religiöser Tradition, Hausmitteln
und Ratschlägen der Sophisten für ausreichend versorgt. Damit man auf



MEDIZIN UND ANTIMEDIZIN 403

ihn hört, muss der Azrt seine Kunst der Prognose, seine Kasuistik der
jeweils passenden Diät vorbringen.

Beim Lesen dieser Texte spürt man, dass er Kreisen entgegentreten
muss, die ihm nicht immer wohlwollen: Widerstände und Misstrauen müssen

überwunden werden.
Im vierten Buch der Diät (§ 87) heisst es: «Beten ist gewiss eine geeignete

und ausgezeichnete Sache, aber auch wenn man die Götter anruft, soll
man sich doch selbst helfen.» Es geht also darum, die Bereiche der Pietät
und des menschlichen Eingreifens voneinander zu trennen. Der Arzt
verwirft das Gebet nicht, er gibt nur zu verstehen, dass es möglicherweise
nicht ausreicht. Aber wir wissen auch, dass die Medizin, als sie mit ihrer
Weisheit zu Ende war, nichts dagegen hatte, dass die Patienten im Tempel
Äskulaps schliefen und im Schlaf den göttlichen Heiler um Rat baten. Der
Arzt hat schliesslich keine Mühe, sich mit einer rehgiösen Praktik abzufinden,

besonders wenn der als letzte Instanz herbeigerufene Gott sozusagen
zur Familie gehörte. Gehen wir von der Legitimität der anerkannten Medizin

aus — gehen wir vom Arzt, der Mitglied der Ärzteschaft geworden ist,
aus. Das Verhalten des Arztes (gewisser Ärzte) wird nicht kritiklos
hingenommen. Von Äsop bis Martial wählt eine ganze Literatur der Fabeln und
der Epigramme die Geldgier des Arztes, die Heuchelei seiner Tröstungen
oder die tödliche Wirkung seiner Rezepte zur Zielscheibe. Im Mittelalter
und im 16. Jahrhundert, als die Medizin keine neuen Errungenschaften zu
verzeichnen hatte, können dieselben Spöttereien gefunden werden.

Einige bedeutende Texte sollen jedoch herausgegriffen werden, weil
man darin sowohl sehr differenzierte Arten der Anschuldigungen als auch
die «Quellen» findet, aus denen die antimedizinische Argumentation im
Laufe der Jahrhunderte geschöpft hat.

Der Spott des Plinius

Erstes und wichtigstes Dokument: Plinius der Ältere und seine Naturgeschichte

(1. Jahrhundert n. Chr.). Diese umfangreiche Enzyklopädie enthält
vielfältige Hinweise auf die Heilkräfte der natürlichen Substanzen. Man
findet ein ganzes Arzneibuch. Doch Plinius will der Tradition der griechischen

Ärzte — die ganze Medizin ist aber griechisch — nichts zu verdanken
haben. Zu Beginn des 29. Buches legt Plinius — in stark vereinfachter
Form — die Geschichte des ärztlichen Denkens vor. Mit Genuss hebt er die
Widersprüche und Gegensätze unter den ärztlichen Schulen hervor, vor
allem aber nimmt er die Berichte der Ärzte als Werbung; sie sind Abenteurer,

die schnell reich werden wollen. Es sind weniger die Doktrinen als die
astronomischen Honorare und die Unkorrektheit der Ärzte, was Plinius



404 MEDIZIN UND ANTIMEDIZIN

anprangert. Gemäss Plinius ist Thassalus, der unter Nero wirkt, der Mann
des Tages: «Kein Schauspieler, kein Stallknecht des Zirkus hatte bei seinen
öffentlichen Ausgängen je einen grösseren Begleittross. Inmitten dieser
Welle wurde die ihm gezollte Verehrung überholt durch jene, die Crinas
von Marseille entgegengebracht wurde. Um noch besser abgeschirmt und
noch frommer zu erscheinen, verband er zwei Künste: er verteilte die Speisen

nach der Bewegung der Sterne und hielt dabei die Stunden ein.
«Kürzlich hat er zehn Millionen Sesterzen hinterlassen jenem Arzt und
Astrologen Charmis, der nur kalte Bäder verschreibt... Sicher erkauften
sich diese Leute den Erfolg, den sie mit irgendeiner Neuheit suchten, auf
Kosten unseres Lebens.» Daher die traurigen Auseinandersetzungen an
den Krankenbetten, wo keiner einer schon geäusserten Ansicht zustimmte
aus Angst, von einem andern abhängig zu scheinen; daher die düstere
Grabinschrift: «Die Menge der Ärzte hat mich getötet.»

Martial entwickelt in einem Epigramm den gleichen Sarkasmus auf
etwas andere Art: «Ich war müde: du, Symmachus, kamst mir sogleich zu
Hilfe, begleitet von hundert deiner Jünger. Hundert eisige Hände bewegten

sich auf meinem Körper. Damals hatte ich kein Fieber, Symmachus;
heute brennt es auf meinen Lippen». Dieses Thema zieht sich durch die
ganze antimedizinische Literatur: jeder Arzt beharrt darauf, am Krankenbett

mit seiner Meinung allein zu sein und die Autorität seiner Berufskollegen

zu brechen — und der Kranke bezahlt den Preis. Der Ärztestreit ist
gleichzeitig komisch und tragisch: komisch, weil die Rivalitäten bezüglich
des Berufsstolzes lächerlich sind, wenn keiner Zugang zur Wahrheit hat;
tragisch, weil der Kranke darüber vergessen wird und zweifellos daran
stirbt. Die Erinnerung an Plinius den Älteren ist gegenwärtig bei Petrarca
(in den «Schmähschriften gegen einen Arzt»), bei Montaigne, Molière,
Rousseau und bis zur «Peau de Chagrin» von Balzac.

Aber es gibt einen Vorwurf, den ich noch nicht erwähnt habe und der in
der Meinung des Plinius schwerwiegt. Alle Ärzte sind Griechen, die Medizin

wird allgemein in griechischer Sprache praktiziert. Wäre die Medizin
nicht die Rache des besiegten Griechenland gegen den römischen Eroberer?

Plinius zitiert ausführlich die fremdenfeindlichen Argumente Catos
des Älteren: «Sie schworen, alle Barbaren mit der Ärztekunst zu töten; sie
üben diesen Beruf gegen Bezahlung aus, um ihr Vertrauen zu gewinnen
und sie ins Verderben zu stürzen Ein für allemal, ich verbiete euch die
Ärzte.» Cato wollte, dass sich die Römer an die in Rom seit sechshundert
Jahren geltenden «Hausmittel» hielten. Welche? Zum Beispiel an den
Kohl, das Heilmittel gegen praktisch alle Krankheiten: «Der Kohl treibt
alle Tumoren aus und alles, was aufgelöst werden muss; gekocht beugt er
Träumen und Schlaflosigkeit vor; mit Rotwein lässt er die Galle fliessen;
man solle auch den Urin dessen aufbewahren, der Kohl gegessen hat: auf-



MEDIZIN UND ANTIMEDIZIN 405

gewärmt ist er ein gutes Nervenheilmittel...» usw. Dieser alten Therapie
mit dem richtigen Kraut schien man allen medizinischen Neuerungen
gegenüber den Vorzug zu geben. Plinius zählt eine Reihe Argumente auf,
die ihn überdauerten:

Die Medizin ist die einzige Kunst, wo man dem zuerst glaubt, der sich
Fachmann nennt, obwohl der Schwindel nirgends so gefährlich ist
Man wird durch die sanfte Hoffnung verführt Die Ärzte lernen auf
unsere Gefahr; sie experimentieren, indem sie mit souveräner Straffreiheit

töten, und der Arzt ist der einzige, der den Tod herbeiführen kann
Sagen wir die Wahrheit: die moralische Verderbtheit hat keine aktivere

Ursache als die Medizin.»

Aber Plinius, Verächter der Leichtgläubigkeit, legt keinen sonderlich
kritischen Geist an den Tag, wenn er den ihm ekannten Substanzen Heilwirkung

zuschreibt. Man muss schon sehr leichtgläubig sein, um die folgenden
Ratschläge zu befolgen: «Man behandelt Kopfschmerzen mit Asche des

Wiesels, mit einem unter das Bett gelegten Zweig aus dem Nest eines Wan-
derfalkens, mit einem Rattenfell, das man verbrennt und dessen Asche
man mit Essig vermischt anwendet, mit dem kleinen Knochen einer
Schnecke, die man zwischen zwei Wagenspuren gefunden hat; man führt
diesen kleinen Knochen mit einer Elfenbeinnadel durch das Ohr, oder
keine seltenen und teuren Produkte erfordern, die jedoch an das Gebräu
der Hexen in Macbeth erinnern, obwohl Plinius ein erklärter Feind der
Magie ist.

Seit der griechischen Antike hatten die Ärzte als Spezialisten der Diät
und der Prognose die physiologoi als Rivalen, die Philosophen, die die
Natur als Ganzes abhandelten. Plinius der Ältere, der eine ganze
Naturgeschichte zusammenstellt, ist ein später Repräsentant dieser Opposition.
Auf Grund einer Erkenntnis, die er für universeller hält, stellt er der Medizin

andere Heilpraktiken gegenüber. Er kritisiert die Medizin von aussen
her, als Nichtmediziner, tut dies aber, um ihr Gebiet zu erobern oder
genauer, um sie aus dem Bereich der alten und vertrauenswürdigen
Gebräuche zu vertreiben, deren Platz sie unerlaubterweise eingenommen
hat. Dabei besteht seine Leistung einzig darin, eine Diätetik und eine
Pharmakopoe anzubieten, die der Erfahrung seit urdenklichen Zeiten und der
Weisheit der Natur näherkommt. Kurz, er gibt sich als Repräsentanten
einer besseren Ärztekunst aus.

Ärztestreit

Was diese Strategie erleichtert, ist die Kritik, die die Anhänger der
besonderen Lehrmeinungen, die Jünger der verschiedenen medizinischen



406 MEDIZIN UND ANTIMEDIZIN

«Sekten» einander angedeihen lassen. Die Streitgespräche unter Ärzten
blieben nicht aus; das Aufeinanderprallen der Theorien, der Systeme, der
Unduldsamkeiten wurden von aussenstehenden Beobachtern belächelt.
Als Beispiel zitiere ich die scharfen Kritiken, die Galenos im 2. Jahrhundert

gegen die Methodiker richtete: er wirft ihnen ihr Strebertum, ihren
Eigendünkel, ihre Vereinfachungen vor. Sie erlaubten sich zu glauben, dass
die Merkmale durch die sichtbaren Ursachen gegeben seien, dass die
verdeckten Ursachen nicht erforscht werden müssten, dass sich alle Erkrankungen

auf eine Entspannung oder eine Anspannung reduzieren liessen
oder auf eine Mischung von beiden. Sie hätten die Stirn, ihren Schülern
eine verkürzte Lehrzeit vorzuschlagen: sechs Monate würden genügen
ohne die geringsten anatomischen Kenntnisse.

Man findet diese Anschuldigungen in zwei überlieferten Abhandlungen:
Von den Sekten, zu den Studenten, und Von der besten Sekte, in Thrasybu-
los. Man muss bedenken, dass es der Medizin bis ins 19. Jahrhundert —

sogar nach der Kodifikation durch die mittelalterlichen Universitäten als
einer Art anerkannter allgemeiner Medizin — nie gelungen ist, sich als ein
vollkommen geeintes Wissen darzustellen; die Abweichungen betrafen
grundsätzliche Punkte: Definition des Lebens, Erklärung der Krankheit,
Eigenschaften der Medikamente.

Die häufigen Angriffe eines Arztes gegen den Kollegen einer anderen
Schule ermutigt Nichtmediziner, sich gegen alle Ärzte zu wenden. Der
Nichtmediziner hat keine Mühe, die kritischen Auseinandersetzungen, wie
sie unter Ärzten geübt werden, nachzuahmen, um so mehr, als der Unterschied

des wirklichen Wissens zwischen Ärzten und Nichtärzten
jahrhundertelang nicht sonderlich gross war. Als Feind der Medizin ist Montaigne
nicht weniger gelehrt als jene, deren Ratschläge er von sich weist. Descartes,

Philosoph und Physiker, unternimmt es, der Medizin neue Grundlagen
zu geben, ohne dass er durch die Medizinschule gegangen wäre: Ärzte
bekennen sich als seine Schüler.

Paracelsus

Der Fall eines Paracelsus, zu Beginn des 16. Jahrhunderts, ist weniger
eindeutig: von aussen erklärt er der «Schulmedizin» den Krieg, denn er
konnte nie ein medizinisches Diplom vorweisen. Er hat aber mit Erfolg
Chirurgie betrieben, er hat Erfahrung in Bergbau und mit Metallen. Er hat
sich ein System aufgebaut, das er der galenischen Tradition entgegenhält:
er schlägt eine «Heilkunst durch das Feuer» vor, die er «Spagyrismus»
nennt. Seine starke Persönlichkeit, seine zahlreichen Schriften tragen ihm
Schüler unter den Ärzten ein. So wird er der Begründer einer neuen



MEDIZIN UND ANTIMEDIZIN 407

Schule der Heilkunst: der Chimiatrie, auf die sich mehrere Ärztegenerationen

berufen, die in ihren Laboratorien die geheimen Vorgänge der Natur,
die in den Sternen, Pflanzen und Gesteinen verborgenen Schätze zur
Entfaltung bringen möchten. Der Wissensdurst des Paracelsus liess ihn als

grossen Neuerer erscheinen. Man findet jedoch in seinen Schriften zuviele
magisch-religiöse Elemente (Geister, Dämonen, Beschwörungsformeln,
Amulette, magische Formeln), als dass man in seinem Werk den Beginn
der «modernen» Wissenschaft begrüssen könnte.

Tatsächlich wird sich die experimentelle Disziplin in der Medizin erst im
Laufe des 19. Jahrhunderts durchsetzen. Doch schon in früheren Zeiten —

sogar im 2. Jahrhundert durch Galenos — wurden Experimente unternommen,

die diesen Namen verdienen, aber lange blieb das Experiment auf
einen Teilbereich der medizinischen Auseinandersetzung beschränkt, der
Rest war den jeglicher Kontrolle entzogenen spekulativen Systemen ausgeliefert.

Experiment und Selbstkritik

Die experimentelle Medizin unterstellt ihre eigenen Versuche einer
permanenten Selbstkontrolle. Sie fordert eine strenge Definition der den
experimentellen Varianten unterstellten Parameter, diese müssen adäquat
sein, ihre Modifizierungen müssen konstatierbar, quantifizierbar und
wiederholbar wahrgenommen oder aufgezeichnet werden können. Je strenger
die Beweis- und Versuchskriterien werden, desto mehr gelten die jeweils
erzielten Resultate als provisorisch. Man denkt an andere Faktoren, an
vernachlässigte Variablen, an Phänomene, die sich manifestieren würden,
wenn man das Experiment auf anderer Ebene durchführte. Im Masse,
indem das Ethos der Verifikation und des Gegenversuchs als letzte
Entscheidungsinstanz eingesetzt wird, ist die wissenschaftliche Medizin bereit,
alles bisher Erreichte in Frage zu stellen — was oft einer Zerreissprobe
gleichkommt. Sie ist sich selbst die kritischste Instanz, stets im Begriff, sich
zu revidieren. Sie stellt neue Hypothesen auf und setzt neue Techniken ein;
sie versucht, die neuen Erkenntnisse und Ergebnisse der Grundwissenschaften

(Physik, Chemie, Biochemie usw.) für sich zu nutzen. Sie ist in
ihrer Kritik sich selbst gegenüber viel anspruchsvoller und strenger als dies
bei der Antimedizin der Fall ist. Sobald ein neues Instrument ihr eine bessere

Entscheidungshilfe in die Hand gibt und ihr ermöglicht, Phänomene
auf molekularem oder atomarem Gebiet zu erfassen, ist sie bereit, alles
aufzugeben, was ihr richtig schien, solange sich die Tatsachen auf einem
anderen Niveau darstellten. Es ist das Fortschrittsmodell der Medizin, das
die Antimedizin für ihre Zwecke auszunutzen scheint: mit Effekthascherei,



408 MEDIZIN UND ANTIMEDIZIN

Auch wenn sie sich «sanft» nennt, ahmt sie mit geringerem Einsatz und
weniger experimenteller Sorgfalt den selbstkritischen Prozess der
wissenschaftlichen Medizin nach.

Paramedizin der Hygiene

Eine Bemerkung ist hier allerdings am Platz. Die Antimedizin ist
manchmal eine Paramedizin, die sich eines Gebietes wieder bewusst wird,
aus dem sich die stark instrumentalisierte Ärztekunst zurückgezogen hat.
Dieses Gebiet gehörte seit der Antike zur ärztlichen Tradition: es ist die
Hygiene. Nicht nur die Hygiene, die vor Ansteckungen, Giften und
Beeinträchtigungen von der Aussenwelt schützen soll, sondern die Hygiene als

Regulierung der körperlichen und geistigen Betätigungen im Hinblick auf
deren Ausgewogenheit. Eine mitunter etwas starre Tradition spornte dazu
an, auf die Luft, die Nahrungsmittel, auf die Abwechslung zwischen Betätigung

und Ruhe, zwischen Schlafen und Wachen, Aufnahme und Ausscheidung

zu achten — und dabei auch die Leidenschaften der Seele nicht zu
vergessen. Wenn heute diese Faktoren von den Ärzten (Hygieniker oder
Psychosomatiker) nicht genügend beachtet werden, so findet man mehr
oder weniger ernsthafte (zum Teil sehr ernsthafte) Praktiker der diversen
«Körpertechniken», die einem stets steigenden Bedürfnis nachkommen.

Wie soll man leben? Diese Frage ist zur allgemeinen Sorge geworden.
Ratschläge werden erwartet, eine Übernahme der Verantwortung, mehr
oder weniger autoritäre Richtlinien. (Es gibt auch bei den permissivsten
«Techniken» einen verdeckten Autoritätsanspruch.) Die bedrängende
Frage nach der «richtigen Lebensweise» ist um so gerechtfertigter, als sie
durch stresserzeugende Situationen im Alltag der grossen Städte bedingt
ist. Die Sorge um die «bessere Lebensweise» kann jedoch auch zu grossen
Raum einnehmen: Hypochondrie, Narzissmus, mehr oder weniger
begründete Phobien vermischen sich oft mit der Suche nach der physischen

«Form», der gesunden Diät. Dazu können Zwangsrituale kommen,
die dazu führen, dass der ganze Alltag der Überlegung unterworfen ist, ob
dies oder jenes nun gesund oder ungesund sei. Bei den Anhängern des
Gesundturnens und der Heilkräuter gibt es eine Tendenz zum Überkonsum

dieser Produkte, dem ein enormes Marktangebot entgegenkommt.
Meine bisherigen Überlegungen, angefangen beim aufschlussreichen

Text des Plinius, betreffen die Theorien, die Ressourcen, die Methoden
der Medizin. Ein gemeinsamer Wert blieb bei den einen wie bei den
andern: die Sorge um die Wiederherstellung oder der Erhaltung der
Gesundheit, der körperlichen Integrität. Und dieser Wert konnte wohl
kaum in Frage gestellt werden, da er eng mit unserem «Selbsterhaltungstrieb»

zusammenzuhängen scheint.



MEDIZIN UND ANTIMEDIZIN 409

Gesundheit und Seelenheil

Nun aber gibt es in der Kultur des Westens eine Strömung, welche zwar
nicht den Zweck der Medizin, doch zumindest ihre Vorherrschaft in Frage
stellt. Es gibt eine Antimedizin — sie verdient vielleicht als einzige diesen
Namen —, deren Wesen darin besteht, dass die Gesundheit des Körpers
nicht der Wert ist, der allen anderen vorangeht; dass die Gesundheit der
Seele oder besser das Heil der Seele bei weitem wichtiger ist. Dieser
Gedanke hat sich im Rahmen eines dualistischen Asketismus manifestiert,
der das Christentum gewisser Kreise und bestimmter Epochen kenn-
zeichnte. Schon die biblischen Texte warnen davor, den Ärzten eine zu
grosse Bedeutung beizumessen. So die Sünde des Köngis Achasia: «Sogar
während seiner Krankheit suchte er nicht den Ewigen, sondern zog die
Ärzte zu Rate» (2. Könige 1,2). In seiner asketischen Richtung schreibt das
Christentum der Krankheit sogar eine positive Funktion zu. Ein anonymer
mittelalterlicher Autor wagt zu schreiben:

Wenn der Mensch wusste, wie nützlich ihm die Krankheit wäre, möchte
er nie mehr ohne Krankheit leben. Warum? Weil die Gebrechlichkeit
des Körpers die Gesundheit der Seele ist... Wie? Durch die Krankheit
des Körpers wird die Empfindsamkeit erreicht, die Eitelkeit zerstört,
die Neugier vertrieben, die Welt und der leere Ruhm auf nichts reduziert,

der Stolz entleert, der Neid beseitigt, die Begierde verbannt
Durch den Hass der Welt macht sie zur Liebe Gottes geneigt.

Am Ende der Antike, zwischen dem zweiten und dem fünften Jahrhundert
unserer Zeitrechnung, wurde die Figur des Christus ständig jener Äskulaps

entgegengehalten. Die Verteidiger Christi haben ihn als den «wahren
Arzt», den Heiler der Seelen und der Körper dargestellt. Christus wird als
Heiler betrachtet wegen des Leidens, das er erduldete, aber auch dank
dem Tod (pia occisio, frommer Mord), den er auferlegt, indem er im Gläubigen

den «alten Menschen» tötet.
Dies ist ein Anlass, um auf das Wort des Apostels Paulus hinzuweisen:

«Denn wenn ich schwach bin, so bin ich stark» (2. Korinther 12, 10). Ein
gutes Beispiel der religiösen Haltung bezüglich der Krankheit findet sich in
den Briefen des heiligen Bernhard. Er empfiehlt, nicht den Arzt zu rufen,
keine kostspieligen, aus fernen Ländern stammende Medikamente
einzunehmen, sich mit den einfachen zufriedenzugeben, die im Garten des Klosters

wachsen, und vor allem die Krankheit geduldig zu ertragen. «Heile
meine Seele, Herr, denn ich habe gesündigt.»

Mit Sicherheit konnten die medizinischen Techniken, die Chirurgie
inbegriffen, nur an Ort treten oder an Terrain verlieren, solange diese
Ansichten überwogen.



410 MEDIZIN UND ANTIMEDIZIN

Paradoxerweise hat jedoch die asketische Antimedizin einen beträchtlichen

Einfluss auf die Weiterentwicklung der Medizin ausgeübt. Die Sicht
der Krankheit als Mittel der Identifizierung mit Christus blieb nicht ohne
Folgen. Für den Kranken bedeutete es einfach, sich Gott zu überantworten.

Aber für jene, die dem Kranken beistanden, war es eine Aufforderung,
ihn zu achten, als sei er ein Bild des leidenden Christus. «Die Kranken
aufsuchen» figuriert unter den «barmherzigen Taten», welche Christus selbst
empfahl: «Was ihr nicht getan habt einem unter diesen Geringsten, das
habt ihr mir auch nicht getan» (Matthäus 25, 45).

Daher im Mittelalter die Entstehung der barmherzigen Orden, die
Lazarette, Hospize, Spitäler und Gotteshäuser gründeten. So wird es möglich,

gemäss einer Aufforderung, «unsere kranken Herren zu ehren» und
«ihnen zu dienen wie Jesus Christus». Freilich handelt es sich zuerst um die
Gewährung von Unterkunft, Aufnahme, Trost, Nahrung und Gebet. Aber
die Pflege folgt, auch wenn lange nur der «Bruder Apotheker», Kenner und
Verabreicher der Heilkräuter, die Rolle des Arztes ausüben durfte.

Das Spital (oder gemäss einem aus dem Griechischen übernommenen
Ausdruck: die Klinik) wird erst spät, zwischen dem 18. und 19. Jahrhundert,

die Stätte der wissenschaftlichen ärztlichen Arbeit. Das Paradoxe ist,
dass das Spital als Institution seine Existenz einer Gedankenrichtung
verdankt, welche die Barmherzigkeit und das Mitleid für höhere Werte ansah
als den Genuss und das physische Wohlbefinden und den zu deren Erhaltung

eingesetzten medizinischen Techniken. Langfristig hat die radikalste
Form der Antimedizin nachträglich eine entscheidende wissenschafthche
Entwicklung begünstigt.

Die moderne Spitalmedizin wäre nicht zu dem geworden was sie ist,
wenn sie nicht das Resultat zweier historischer Faktoren wäre: dem Geist
der Vernunft und des Experimentierens, hervorgegangen aus den
wissenschaftlichen Revolutionen, die die westliche Geschichte seit dem 12.—
13. Jahrhundert kennzeichneten; dem Geist der Barmherzigkeit, der unter
Anerkennung der Ordnung der Natur dem menschlichen Leben einen
Wert beimisst, der «die Ordnung der Körper» übersteigt. Wir wissen es alle
auf unbestimmte Art, aber die Geschichte lehrt uns, es mit mehr Klarheit
festzustellen: das Mitleid allein reicht nicht, wenn man gesund werden will.
«Man muss sich auch selbst helfen» durch die Kenntnis der Naturgesetze;
dies ist das Erbe der wissenschaftlichen Medizin, der Griechen. Hingegen
genügt es nicht, den Körper zu heilen, vielmehr muss die Barmherzigkeit
im leidenden Körper das respektieren, was unsere Beziehung zu den anderen

der Herrschaft des Absoluten untersteht, und das verdanken wir der
jüdisch-christlichen Tradition. Man sollte diese zweifache Tradition
bewahren, denn in ihr vereint sich die wahre Medizin und die einzige
Antimedizin, auf die zu hören lohnt.


	Medizin und Antimedizin : eine Wissenschaft und ihr Schatten

