
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 68 (1988)

Heft: 4

Artikel: "Wozu Dichter in dürftiger Zeit?" : über Giuseppe Ungaretti, dessen
Geburtstag sich am 10. Februar 1988 zum 100. Male jährte

Autor: Guignard, Elise

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-164570

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-164570
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Elise Guignard

«Wozu Dichter in dürftiger Zeit?»

Über Giuseppe Ungaretti, dessen Geburtstag sich
am 10. Februar 1988 zum 100. Male jährte

«Und wozu Dichter in dürftiger Zeit ?»1 Vor bald zweihundert Jahren hat
Friedrich Hölderlin die Frage gestellt, und nichts hindert uns, sie in bezug
auf unsere Gegenwart zu wiederholen. Finden wir die Antwort bei einem
Dichter? Oder ist sie eher bei einem Literarhistoriker oder einem
Literaturkritiker zu suchen, bei einem, der sich distanziert und engagiert mit
Dichtung auseinandersetzt? Falls vier Eigenschaften: schöpferisches
Talent, geschichtliches Verständnis, kunstkritisches Urteilsvermögen und
verfeinerte Einfühlungsgabe sich in einer Person vereinen, wird diese die
überzeugende Antwort geben. Giuseppe Ungaretti entspricht dieser idealen

Vorstellung. Ungaretti — ein gelehrter Dichter — ein poeta doctus in
unserer Zeit. Die lateinische Bezeichnung scheint nicht mehr ins zwanzigste

Jahrhundert zu passen; ich führe sie nur deshalb ein, weil ich sie für
geeignet halte, gleichsam als Pyramidenspitze über einer Basis zu stehen,
auf welcher Punkte beziehungsweise Stichwörter zu bestimmen sind, um
sie mit der Spitze zu verbinden. Zur Basis gehört primär die Lebensgeschichte

des Dichters. Sie wird mit wenigen Angaben fixiert; denn sie ist
die zuverlässige Quelle für unsere Überlegungen.

Giuseppe Ungaretti ist 1888 in Alexandrien, Ägypten, als zweiter und
letzter Sohn italienischer Fremdarbeiter zur Welt gekommen. Die Familie
wohnte am Rande der Stadt, oder anders ausgedrückt, an der Grenze von
bebautem Gebiet und freiem Gelände. Bis Ende 1905 besucht Ungaretti
die renommierte Schweizerschule Alexandriens. Der Jüngling entdeckt
Leopardi, Baudelaire, Mallarmé, Nietzsche. Während der Studienzeit liest
er aktuelle italienische und französische Literaturzeitschriften, diskutiert
mit italienischen und arabischen Freunden; mit Prezzolini, dem Redaktor
der Zeitschrift «La Voce» knüpft er einen Briefwechsel an2. Den
Lebensunterhalt verdient sich Ungaretti mit der Besorgung der Geschäftskorrespondenz

für einen Importeur französischer Waren. Im Herbst 1912
verlässt der Vierundzwanzigjährige zum ersten Mal Ägypten. Er reist via
Italien nach Paris, wo er seine philologischen und philosophischen Studien zu
vertiefen gedenkt. Am Collège de France lehrten damals der Philosoph
Henri Bergson und der Mediävist Joseph Bédier; an der Sorbonne
dozierte Gustave Lanson Literaturgeschichte. Ungaretti hört ihre Vorle-



ZU GIUSEPPE UNGARETTI 327

sungen. Neben den Universitätsstudien interessiert er sich intensiv sowohl
für die damals moderne bildende Kunst als auch für die zeitgenössische
Literatur. Er lernt Picasso, Bracque, Léger kennen; er verkehrt mit den
Italienern De Chirico, Modigliani, Carrà und andern. Er befreundet sich mit
Guillaume Apollinaire, er ist bekannt mit Cendrars und Max Jacob und
hat Beziehungen zu jenem Kreise italienischer Dichter und Kritiker, zu
denen Giovanni Papini gehörte, der als erster Ungarettis aussergewöhnli-
ches Dichtertalent entdeckt hat3.

Beim Kriegsausbruch 1914 reist Ungaretti nach Mailand; ein Jahr darauf

wird er eingezogen. Er dient als Soldat im Karstgebirge. Mitten im
Krieg erscheint seine erste Gedichtsammlung. 1918 kehrt Ungaretti nach
Paris zurück; er arbeitet zuerst als Korrespondent für die Zeitung «II
Popolo d'Italia», danach ist er auch in der Zeitschriftenabteilung der
Italienischen Gesandtschaft in Paris tätig. 1919 veröffentlicht er einen zweiten
Gedichtband. Zwei Jahre später lässt sich Ungaretti in Rom nieder; er
unternimmt journalistische Auftragsreisen und Vortragstourneen, nicht
einziges, aber doch zentrales Thema ist die zeitgenössische italienische
Literatur. Erst 1933 gibt er den dritten Lyrikband heraus und 1936 eine
Auslese von Übersetzungen französischer, englischer und spanischer
Dichtung. Im selben Jahr wird Ungaretti auf den Lehrstuhl für Sprache
und Geschichte der itahenischen Literatur an die Universität Säo Paolo
berufen. Der Dichter und Dozent lebt mit seiner Familie, seine Frau ist
Französin, sechs Jahre lang in Brasilien. 1942 kehrt er nach Rom zurück,
um an der dortigen Universität die Professur für moderne italienische
Literatur zu übernehmen. Von nun an publiziert er in Abständen von ein oder
zwei Jahren Gedichte, Essays und Übersetzungen. Öffentliche Ehrungen
und Preise zeugen von nationaler und internationaler Anerkennung. Die
Columbia University in New York lädt den Sechsundsiebzigjährigen zu
einem Vortragszyklus ein. Zu seinem achtzigsten Geburtstag veranstaltet
der italienische Staat eine Feier auf dem Kapitol; die Universitäten von Säo
Paolo und Lima verleihen ihm den Ehrendoktortitel. Bis zu seinem Tode
im Jahre 1970 ist Ungaretti unterwegs in Europa, in Nord- und in
Südamerika, liest aus eigenen Werken vor Studenten und in literarischen
Zirkeln, hält Vorträge über Dichter aus dem romanischen und angelsächsischen

Sprachgebiet.
Poeta doctus laureatus — ein mit Ehren überhäufter, gelehrter Dichter,

als solcher erscheint uns Ungaretti nach einem ersten Überblick über den
Lebenslauf. Das Werk des Dichters, das Wirken des Lehrers, des Vermittlers

von Dichtung, das eine wie das andere ist als ausserordentlich erkannt
und gewürdigt worden.

Wie fügen sich alltägliches Leben und Lebenswerk ineinander? Oder
anders formuliert: Wie manifestieren sich biographische Fakten im dichte-



328 ZU GIUSEPPE UNGARETTI

rischen Schaffen und in der Vermittlertätigkeit? Ungaretti ist in Nordafrika
aufgewachsen. Zur Kindheit und zur Jugend gehört das Erlebnis der
Wüste. In diesem Urerlebnis mischen sich körperlich-sinnliche Erfahrung
und seelisch-geistiges Empfinden; später verbinden sich damit die Begriffe
des Nichts, der Unendlichkeit und der Grösse. Die Steinöde des Karstgebirges

und die erinnerte Einöde der Sahara werden zum Sinnbild menschlicher

Verlassenheit in leerer Weite. Der Mensch nimmt da etwas wahr, das
unendlich viel grösser ist als er, etwas, das ihn bedrängt und fasziniert. «Der
Einzelne vor einer horizontlosen Weite» halte ich für die primäre Formel,
die Ungarettis Lebenswirklichkeit, sein sinnlich erlebtes und geistig gestaltetes

Leben charakterisiert. Alle Etappen, alle seine Tätigkeiten lassen sich
ihr zuordnen. Ungarettis Pariser Jahre stehen sowohl im Horizont der
europäischen Avantgarde als auch der französischen, epochenübergreifenden

Klassizität. In der darauffolgenden Römer Zeit entdeckt Ungaretti
eine ihm bisher fremde Grösse, den Barock. Er befasst sich mit Michelangelos

bildnerischem und dichterischem Werk; nun tritt auch Spanien ins
erweiterte Blickfeld, Cervantes und Góngora. Die akademische Lehrtätigkeit,

zuerst in Brasilien, später in Rom, vertiefen die Auseinandersetzung
mit der eigenen Überlieferung und verlangen die Beschäftigung mit
allgemeiner romanischer Literatur- und Sprachgeschichte in der Alten und
Neuen Welt.

«Der Dichter und seine Zeitgenossenschaft» — auch dieses Verhältnis ist
der primären Formel unterzuordnen. Ungarettis Reisen von Land zu
Land, von Kontinent zu Kontinent, bezeugen sein Kommunikationsbedürfnis.

Es drängt ihn, Sinn und Ziel dichterischen Schaffens einer Hörerund

Leserschaft nahezubringen und zu erläutern. Die zwei folgenden
Verse aus einem frühen Gedicht «Sono un poeta I Un grido unanime» sind
im eigenen Namen und im Namen aller Dichter geschrieben4. Im dichterischen

Wort sammeln sich die Stimmen der Epoche; denn Dichtung
beschreibt nicht, sie schafft Sinnbilder. Im dichterischen Sammelwort, im
«grido unanime» manifestiert sich der Zeitgeist. Ziel und Sinn jeder Kunst
heisst — und Ungaretti betont es immer wieder: «Manifestare un moto
interno e non imitare un oggetto.» In Dantes, in Leopardis Werk zeigt sich
vorzüglich der «moto interno», die innere Bewegung der Epoche. Jede

Interpretation, unter welchem Aspekt auch immer, basiert auf dieser
Grundlage.

Auf der Ebene der Dichtung ahnte Ungaretti den Sinn des Daseins. Im
leidenschaftlich gelebten Leben vermochte er sein ihm eigenes Wort zu
treffen und das fremde Dichterwort nachzuempfinden. — Im Leben die
Kunst — in der Kunst das Leben. Der Leitgedanke verweist auf Hölderlin
und wiederholt die Frage nach dem Wirken der Dichter in dürftiger Zeit.
Ich zitiere aus der Rede von Carlo Bo am Grabe Ungarettis: «Giovani della



ZU GIUSEPPE UNGARETTI 329

mia generazione in anni oscuri di totale delusione politica e sociale, sarebbero

stati pronti a dare la vita per Ungaretti, e cioè per la poesia.»5 Der
überzeitliche Gehalt der Poesie wurde dank Ungarettis hoher künstlerischer
Potenz zum Licht der Hoffnung im «dürftigen» Leben einer Generation.
Als Dichter und als interpretierender Vermittler hat er seine Zeitgenossen
sensibüisiert für die Kraft der Dichtung, die die menschliche Fähigkeit
weckt oder stärkt; auch in dunkler Zeit das Schicksal zu ertragen.

In der Dichtung sind Zeitliches und Überzeitliches ineinander verwirkt,
daher rührt ihre Ausstrahlungskraft.

M'illumino
d'immenso

«Ich erleuchte mich I durch Unermessliches», so hat Ingeborg Bachmann
den Zweizeiler übersetzt6. Im Italienischen sind Klang, Gehalt und sprachliche

Form unübertreffbar prägnant. Die zwei Verse sind Motto und
Charakteristikum. «S'illuminarsi — sich erleuchten» enthält eine Vielfalt von
Bedeutungen. Es ist als dichterisch gebrauchtes Wort wie eine Rose, «una
rosa di significati moltiplicati». «M'illumino» will nicht allein sagen «ich

inspiriere mich», dann bezöge es sich ausschliesslich auf künstlerische
Arbeit. «M'illumino» heisst mehr: ich richte mein Leben nach einem Licht
aus, nach einem Licht, das mich durchglüht. «M'illumino» — ein viersilbiger

Klangkörper aus drei beziehungsweise vier Vokalen: i — ü — i — o und
drei beziehungsweise vier Konsonanten: m — 1,1 — m — n. Das Klanggebilde

artikuliert den menschlichen Gestaltungsdrang, es birgt in wenigen
Tonsilben die Intensität aktiven Lebens. Ein reflektierendes «Ich», es

erscheint im Reflexivpronomen «mi», widerspiegelt in sich ein Licht, das

Licht, das ihm aus dem Unermesslichen, aus dem Unendlichen zuströmt:
«D'immenso». Im beruhigenden Abklang folgen die drei Silben d'im —

men — so. Der Akzent in der Mitte dehnt den Klang, gibt dem Vers sein
Gewicht. «Immenso», das Unermessliche — wir fassen es einerseits in sinnliche

Bilder wie Himmel, Meer, Wüste, und anderseits verbinden wir es mit
dem Begriff «Zeit». Sinnlich Wahrnehmbares und rein Begriffliches ist
«immenso».

Der Dichter weist hinaus aus der dürftigen Zeit auf ein «immenso» hin,
auf ein Unermessliches, woher ihm, woher dem Menschen Licht zufliesst.
In dürftiger Zeit, im Krieg, hat Ungaretti zu dichten begonnen. In den
Schützengräben des Karstgebirges erlebt er schockartig die Macht der
Sprache. Trostloses Soldatendasein in karger Landschaft; der Mensch
allein, verloren in der Einöde. Der Soldat erfährt sich als «uomo presente
alla sua fragilità». Der Mensch fühlt seine Schwäche, seine Verwundbarkeit;

da ist er empfänglich für den Klang und den Sinn eines einzigen Wortes.

Nach vierzig Jahren noch kommt Ungaretti auf sein Schützengraben-



330 ZU GIUSEPPE UNGARETTI

erlebnis zurück, weil er damals zum erstenmal erfahren hat, was sich im
Laufe seines Lebens in glücklichen Augenblicken wiederholt, nämlich:
«Qualche volta la verità mi ha illuminato senza contrasti.» Die Wahrheit,
auch sie dem «immenso» zugehörig, ist zeitlos, weil unergründbar. Der
Siebzigjährige erinnert sich, wie ihn mitten in der Nacht das Wort «fratelli»
getroffen hat. «Fratelli I Parola tremante I nella notte I Foglia appena
nata...» Zitternd wie ein zartes, kaum geborenes Blatt erreicht ihn das
Wort «Brüder»; der Klang ergreift ihn, der Sinn erlöst ihn aus der Einsamkeit.

Er ist nicht allein. Brüder leben in den Schützengräben hüben und
drüben. Jedes Wort, das dem Dichter nackt «appena nato» zufällt, ist kostbar,

sein Klang birgt die Bedeutungen. In der Nacht hat er das Wort
«fratelli» vernommen. In der Strophe wird sein poetischer Gehalt offenbar.
Ungaretti gibt ihm das Gewicht eines Verses.

Zu Beginn unseres Jahrhunderts war der italienischen Literatur derartige

Kargheit fremd. Einige Kritiker erkannten darin ausser ihrer Modernität
auch ihre Zeitlosigkeit. Gherardo Marone schrieb in der Zeitschrift

«Diana»: «La poesia di Ungaretti è nuova in Italia perché è soltanto
poesia... La sua interiore e miracolosa virtù è la suprema essenzialità che la
solleva alla purezza divina di tutta la poesia immortale, di un frammento di
Saffo, di un attimo di Leopardi; ...la sua straordinaria brevità la rende
fortemente prossima alla grande poesia giapponese.»1 Hier lesen wir schon die
literargeschichtliche Formel heraus, mit der der Name Ungaretti noch
heute verbunden wird. Die Formel setzt sich zusammen aus: Neuheit und
Zeitlosigkeit. Neu ist seine Lyrik wegen ihrer ausserordentlichen Kürze.
Zeitlos wird sie geheissen, weil darin das aufleuchtet, was wir das Poetische,

was Marone «poesia» nennt. Seiner «poesia» eignet die Potenz des
Poetischen, das in Leopardis Gedichten, in den Fragmenten Sapphos, im
japanischen Kurzgedicht manifest ist. Später ist Ungarettis Lyrik dem
Hermetismus zugeordnet worden. Ich benütze den Ausdruck nicht, Ungaretti
selbst distanziert sich davon. In Vorträgen und in Aufsätzen hält er fest, der
auf Mallarmé zurückgehende Hermetismus, sinnverwandt mit «l'art pour
l'art», mit «poesia pura», seien Stilrichtungen, in denen sich die künstlerische

Aufmerksamkeit fast ganz von der Intuition weg auf die sprachliche
Form verlagere. «L'attenzione è quasi interamente spostata dall'intuizione
all'espressione. Ungaretti betont zwar wiederholt, auch er habe wie alle
Dichter über die Herkunft, über die Mehrdeutigkeit der Wörter nachgedacht,

auch er habe ihren Klang, ihre Verwandlungsmöglichkeiten ausprobiert.

In der poetischen Redeweise aber soll das subjektive Erlebnis noch
durchschimmern.

Ungarettis Lyrik ist Erlebnislyrik. Das Gedicht ist nicht so weit gereinigt,

bis es in der Weise als reines Sprachkunstwerk gelten kann, als es den
ursprünglichen Anlass ausschliesst. Seine Dichtung ist nicht verschlossen,



ZU GIUSEPPE UNGARETTI 331

hermetisch abgeschlossen von der lebensgeschichtlichen Basis. Wir dürfen
sie dunkel, rätselhaft nennen, jedoch nur insofern, als jeder Lebensgeschichte

eine Zone eignet, wo klare Sicht in Ahnung übergeht. Jedes

Leben, alles Geschichtliche, alles Gegenwärtige ist dem Begriff des
«immenso» zugehörig. Im «immenso», wie Ungaretti seine unerschöpfliche
Inspirationsquelle nennt, hat die literarische Tradition wesentliche Bedeutung.

Sie ist ein weites Feld, wo sich an bestimmten Stellen das Geheimnis
der Dichtung zeigt; für Ungaretti ist das Geheimnis der Dichtung und das
Geheimnis des Lebens ein und dasselbe. In dem Aufsatz über Vico
schreibt er: «C'è nella poesia una grande pausa cosmica: quel momento nel
quale, già tramontata la luna, non è ancora il sole: è un momento di sospensione

spaventosa, eppoi tutto, naturalmente, poeticamente, si rinnova»*. In
der kosmischen Pause — zu deutsch gibt's die Wendung, die Natur halte
den Atem an — im beklemmend unheimlichen Moment, in der fahlen,
mondlosen Helle unmittelbar vor Sonnenaufgang entsteht das neue Licht.
Ungaretti hat während des Schaffens schöpferische Augenblicke erlebt; er
hat sie ins Bewusstsein gehoben. Der schöpferische Akt als solcher bleibt
auch ihm ein Geheimnis, das Neue zeigt sich auf einmal im Licht.

Das Neue, im Sinne Ungarettis, ist nicht als Gegensatz zu Alt, zum Erbe
zu verstehen. Er wendet sich in seiner Lehr- und publizistischen Tätigkeit
kaum jenen Autoren zu, deren Arbeit in einer Anti-Haltung oder in einer
polemischen Intention gründet. Sein Interesse gilt vornehmlich solchen
Werken, welche Vergangenheit und die jeweilige Gegenwart in
zukunftsweisender Art verbinden. Tradiertes dem Neuen anverwandelt weitertradieren.

Wenn wir nachlesen, wie sich Ungaretti mit dem italienischen
Philosophen Giambattista Vico, dem Begründer der Kulturwissenschaft,
auseinandersetzt, stossen wir auf den lapidaren Satz: «Perché noi possiamo
parlare anche colle persone morte da diversi secoli è il miracolo della poesia.»

Das Wunder, das Geheimnis der Poesie, ermöglicht das Gespräch mit
den Toten aller Jahrhunderte. In der Rückschau erhellt sich die Arbeit der
geistigen Vorfahren und im Blick auf den Standort in der eigenen Zeit
profiliert sich das individuelle Werk. Auch wenn Ungarettis Lyrik schockartig
auftritt — denn so wirkte sie in den ersten Jahrzehnten — ist das ein
Zeichen dafür, dass ihr Traditionsbezug nicht an der Oberfläche, sondern in
der Tiefe liegt. Ungaretti schreibt im Jahre 1966: «Si fonda con un nonulla
il linguaggio nuovo... basta mutare appena il tono abituale l'altro giorno;
basta arricchire del significato del tempo nuovo fuggitivo... basta che valori
fonici e valori evocativi siano più gravidi di eventi futuri che nutriti di memoria.»

Die Gegenwart, auch sie flüchtige Zeit, entschwindet in die Vergangenheit.

Der Bedeutungswandel der Wörter ist fliessend wie die Zeit. Das
zeitgenössische Werk muss seine Herkunft nicht verleugnen, aber es soll
als gegenwärtiges offenstehen und, was das Wichtigste ist, künftige Ent-



332 ZU GIUSEPPE UNGARETTI

Wicklungsmöglichkeiten ahnen lassen. Künstler sein heisst für Ungaretti,
gleichzeitig im Heute, im Gestern, im Morgen gegenwärtig sein. Die Zeit
geht auf im allgegenwärtigen «immenso». Die Dichter der verschiedensten
Jahrhunderte werden aktuelle Gesprächspartner.

Ungaretti hat seine Zeit, die auch noch die unsere ist, als eine revolutionäre

erlebt. Er suchte seine Gesprächspartner vorzugsweise in Epochen
des Umbruchs. Dante, Petrarca — die Namen verbinden sich mit dem
Übergang vom Mittelalter zur Neuzeit; Michelangelo, Tasso — dazu die
Stichworte: Renaissance, Barock, Glaubensspaltung; zu Leopardi: Revolution;

Spannungsverhältnis von Klassik-Romantik-Moderne. Die blosse
Namen- und Begriffsreihe markiert die Hauptzentren, denen sich Ungaretti

während sieben Jahrzehnten bis zu seinem Tode im Jahre 1970 immer
wieder zugewendet hat. Aus seinen Überlegungen zu Dante und zu
Leopardi geht am eindrücklichsten hervor, wie er im dichterischen Werk das
Poetische — die Poesia — wahrnimmt, miterlebt. Er vermittelt in Wort und
Schrift sein, d. h. eines Dichters Lektüreerlebnis stets mit dem Leitgedanken,

die überzeitliche Gültigkeit der Poesie zu zeigen. Seine Lyrik und die
Interpretationen romanischer und ebenfalls englischer Literatur offenbaren

direkt und indirekt, was dichterische Rede von jedem andern Sprach-
gestus unterscheidet. Ungarettis schriftliche und mündliche Äusserungen
haben die Jugend, haben mehr als eine Dichtergeneration derart begeistert,

dass sie, wie Carlo Bo sich ausdrückte, «für Ungaretti, will sagen, für
die Poesie, ihr Leben geopfert hätte».

Ungaretti war kein Literaturwissenschafter, und er verfasste auch keine
Poetik. Sein einziges Ziel war, die Bedeutung und den Sinn der dichterischen,

der künstlerischen Leistung überhaupt im Leben eines Volkes und
des einzelnen hervorzuheben. Sein Wirken erscheint daher als die
variantenreiche Antwort auf die Frage: «Und wozu Dichter in dürftiger Zeit?»
Einige Aspekte dieser «Antwort» seien jetzt noch näher betrachtet.
Anstelle der Begriffe «das Poetische» oder «die Poetizität» fügen wir den
von Ungaretti bevorzugten Ausdruck «canto» ein. «Canto» ist frei von
Gelehrsamkeit und Theorie. «Canto» — Lied oder Gesang und «cantare» —

singen haben im Italienischen ein gegenüber dem Deutschen erweitertes
Bedeutungsfeld. Wortgetreu übertragene Verbindungen mit «cantare» würden

beispielsweise lauten: «der Hahn singt»; oder etwa: «die Hoffnung
singt in meinem Herzen»; «cantare» kann selbst im Sinne von «fare la spia»,
also «spionieren» oder «Geheimnisse verraten» gebraucht werden. Stimmliche

Äusserungen der verschiedensten Art werden mit dem Substantiv
«canto» und dem Verb «cantare» bezeichnet, und ebenso zahlreich sind die
dazugehörigen Metaphern. Dieser spezifisch italienische, weitgefasste
Bedeutungsgehalt ist zum Verständnis von Ungarettis «canto» zu
berücksichtigen. «Canto» sei «intensità tonale e naturalezza, e nient'altro» —



ZU GIUSEPPE UNGARETTI 333

Klangintensität und Natürlichkeit — ist eine von Ungarettis Definitionen.
Das, was allgemein «das Poetische» heisst, beinhaltet demnach immer auch
die Natürlichkeit, und was er darunter versteht, erläutert das folgende
Zitat: «Per Nietzsche l'istinto più profondo dell'arte non va verso l'arte, ma
verso la vita, verso un desiderio di vita.»

Der «canto» ist also nicht «arte pura». Im «canto» schwingt die pulsierende

Unruhe des Lebens mit, der «desiderio di vita», der unerklärliche
Stimulus, der Antrieb, dem erst der Tod ein Ende setzt. Das Poetische zeigt
sich im Lebendigen. «M'illumino d'immenso» — Unermessliches, das

Lebendige, das Leben inspiriert mich, stimuliert mich zum Dichten.
Philippe Jaccottet hat «immenso» übersetzt mit «infini» — unbegrenzt, ohne
Anfang, ohne Ende, offen in alle Richtungen9. Die französische Übertragung

ist lautlich adäquater als die deutsche, da sie sich tonlich dem italienischen

«infinito» nähert und dadurch den Versgehalt um einen Grad präziser

erschliesst. Wie sich «canto» und «infinito» zueinander verhalten, geht
aus einer Rede Ungarettis hervor, in welcher er den Zeitgenossen Paul
Valéry und den um fast drei Generationen älteren Giacomo Leopardi im
Zeichen des «canto» zusammenführt. «Leopardi invoca il vago, il pellegrino,

l'indeterminato, l'indefinito, per fare assurgere i vocaboli al grado del
canto, ciò è alla possibilità di dare illusione d'infinito.» Das Zitat charakterisiert

nicht allein Leopardis und Valérys Lyrik, sondern ebenso treffend
auch Ungarettis. Wir haben die seine Erlebnisdichtung genannt, wir kennen

seine Lebensgeschichte und stellen fest: er war ein Wanderer in
doppeltem Sinn, lebenslang ein «pellegrino». «In Italien, in Frankreich, überall
bin ich ein Fremder» hat er nach dem Ersten Weltkrieg geschrieben, und
als Einundsiebzigj ähriger gesteht er, in der Wüste habe er gelernt, den
brennenden Schmerz der Verlassenheit zu ertragen, die Wüste habe ihn
gelehrt, dem Fernweh zu folgen. Doch im blendenden Widerschein ihrer
unermesslichen Weite sei das Bild einer Welt der Formen, das Bild seiner
Herkunft und Heimat entstanden. Aus dem Kontext, dem das Zitat
entstammt, ist herauszulesen, dass mit «il paese dei miei», wie es dort heisst,
das «Land der Väter» im doppelten Sinne gemeint ist. Italien, die Toscana,
die Heimat der Vorfahren erschien dem Heranwachsenden wie eine Fata
Morgana. «Das Land der Meinen», das Land der leiblichen und der geistigen

Väter ist das Reich des Masses; «tutto misura» nennt es Ungaretti.
Die Wüste — ein Sinnbild für Kargheit und Grösse, für schmerzliches

Entbehren und für Hoffnung. Im Unermesslichen erwacht das Verlangen
nach Mass. Die Wüste als sinnliche und geistige Erfahrung ist die imaginäre

Basis, über welcher jene Pyramidenspitze steht, die ich mit «poeta
doctus» bezeichnet habe. In diesem Zusammenhang bedeutet «doctus»:
Intellekt und starke unmittelbare Erlebniskraft sind gleichwertig miteinander
verbunden. Im Gespräch mit seinen «Vätern» und mit seinen Zeitgenossen



334 ZU GIUSEPPE UNGARETTI

erwarb Ungaretti die literarhistorischen Kenntnisse und seine tiefen
Einsichten in gestalterische Entstehungsvorgänge. Der Rahmen dieses Aufsatzes

erlaubt nicht, meine Aussage ausreichend zu belegen. Ich verweise
daher auf die mit «Vita di un poeta» überschriebenen biographischen
Materialien. Sie stammen von Leone Piccioni, dem wohl besten Kenner
des Dichters. Der 1925 geborene Literaturwissenschafter hörte als
Student Ungarettis Römer Vorlesungen. Er betreute die Gesamtausgabe der
Gedichte unter dem von Ungaretti bestimmten Titel «Vita d'un uomo».

Ungaretti war ein Dichter-Dozent. Zwei Hauptwörter, keine Konjunktion,

nur ein Bindestrich dazwischen bezeichnen die besondere Doppelbegabung,

wo sich zwei Fähigkeiten auf gleich hoher Ebene zeigen. In späteren

Jahren berichtet Ungaretti, er habe die Interpretationen von Lyrik der
vergangenen und der eigenen Zeit stets mit dem persönlichen Schaffen
konfrontiert. Seine Texte seien eine Art Versuchskaninchen gewesen, in
den Vorlesungen hätten sie ihm dazu gedient, grundsätzliche Formprobleme

zu illustrieren. Seine individuelle Lebenswirklichkeit stand immer
im Dialog mit historisch gewordenen Wirklichkeiten. Diese lebenslängliche

Zwiesprache war das Thema seiner Lehr- und Vortragstätigkeit: «Indicare

come si forma un'espressione nel segreto dell'animo d'un poeta a contatto

d'un momento storico.» Untrennbar sind Kunst und Leben; die Kunst
und ihre Epochen sind unlösbar verbunden «come un anima non può
essere disgiunta dal suo corpo». Die Faktizität eines Dichterlebens ist
gleichsam der Körper, die Poesie ist gleichsam die Seele. Die Gegebenheiten,

die Bedingtheiten einer Epoche sind ihr Körper, die Kunst ist ihre
Seele, ist das, was ungeachtet ihrer Abhängigkeit über die begrenzte Zeit
hinausweist, weiterdauert. «Und wozu Dichter in dürftiger Zeit ?» Ungarettis
Dichter- und Vermittlerleben ist eine Antwort. «M'illumino I d'immènso».
Mit sieben Tonsilben in zwei Versen mit je einem Akzent weckt der Dichter

unsere Empfindung für den unermesslichen Reichtum des Lebens und
der Kunst.

Bibliographische Hinweise und Anmerkungen

Giuseppe Ungaretti. Vita d'un uomo. Saggi e interventi. Hrsg. Mario Diacono und
Luciano Rebay. Mondadori, Müano 1974. Vorwort von Carlo Bo. Instruktive Einführung
von M. Diacono. Ausführliche Bibliographie der Prosaschriften.

G. Ungaretti. Vita d'un uomo. Tutte le poesie. Hrsg. Leone Piccioni. Mondadori, Milano
1977. Darin: Eine Studie Ungarettis über die Dichtkunst. Vorwort und Zeittafel von
L. Piccioni. Vier literaturwissenschaftliche Aufsätze. Ausführlicher Kritischer Apparat.
Nahezu vollständige Bibliographie.

G. Ungaretti. Lettere dal fronte a Gherardo Marone (1916—1918). Hrsg. Armando Marone.
Einführung L. Piccioni. Mondadori, Müano 1978.

Leone Piccioni. Vita di un poeta. G. Ungaretti. Rizzoli, Milano 1970.



ZU GIUSEPPE UNGARETTI 335

Deutsche Übersetzungen:
Träume und Akkorde. Übers. E. Jayme und J. Leiser. Die Villa Handpresse, Darmstadt

1980.
Reisebüder. Übers. Silvia Hildesheimer. Suhrkamp, Frankfurt am Main 1963.
Notizen des Alten — D Taccuino del Vecchio. Deutsch und Italienisch. Michael Marschall

von Bieberstein. Verlag Ars Librorum, Frankfurt am Main 1967.
Das verheissene Land. Das Merkbuch des Alten. Deutsch und italienisch. Paul Celan. Insel

Verlag, Frankfurt am Main 1968.
Die späten Gedichte. Deutsch und italienisch. Michael Marschall von Bieberstein. Piper,

Zürich 1974.
Gedichte. Deutsch und itaüenisch. Ingeborg Bachmann, Suhrkamp, Frankfurt am Main

1982.
Ich suche ein unschuldiges Land. Gesammelte Gedichte. Deutsch und italienisch. Übertragung

und Nachwort von Michael Marschall von Bieberstein. Piper, München, Zürich
1988.

1 Friedrich Hölderlin. Gedichte nach
1800. Zitat aus der 7. Strophe des Gedichtes

«Brot und Wein». — 2 Giuseppe Prezzolini

(1882-1982) gründet 1908 mit Papini
die wichtigste Kultur-, später ausschliesslich
Literatur-Zeitschrift Italiens «La Voce»

(1908-1916). Von 1930 an Professor an
der Columbia University in New York. —
3 Giovanni Papini (1881—1956) Schriftsteller

und Literaturkritiker. Gründer und
Redaktor avantgardistischer Zeitschriften. —
4 «Sono un poeta / Un grido unanime» sind
die zwei ersten Verse des Gedichtes «Italia»,
datiert Oktober 1916. In Vorträgen während

der Jahre 1933—1936, die Ungaretti
an verschiedenen Orten gehalten hat, zitiert
er die Verse quasi als poetische Formel, aus
der er das allgemeine Thema «Poesia e
civiltà entwickelt. — s Carlo Bo (1911*) Lite¬

raturkritiker. Essayist. Von 1938 an Professor

für französische Literatur an der
Universität Urbino. — 6 «M'illumino /
d'immenso». Der Zweizeiler trägt den Titel
«Mattina» und ist wie viele von Ungarettis
Gedichten genau datiert: Santa Maria La
Longa il 26 gennaio 1917. — 7 Gherardo
Marone (1891-1962) Schriftsteller und
Übersetzer argentinischer Literatur. Gründer

der Zeitschrift «La Diana» (1894—
1927). -8 Giambattista Vico (1668-1744)
Geschichts- und Rechtsphilosoph. Professor

für Rhetorik an der Universität Neapel.

- " Philippe Jaccottet (1925*) Dichter,
Übersetzer, Essayist, s. G. Ungaretti. Vie
d'un homme. Gallimard, Paris 1973.

Die Zitate in meinem Aufsatz stammen
aus den beiden Bänden «Vita d'un uomo».


	"Wozu Dichter in dürftiger Zeit?" : über Giuseppe Ungaretti, dessen Geburtstag sich am 10. Februar 1988 zum 100. Male jährte

