
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 68 (1988)

Heft: 4

Artikel: Nicht am Publikum vorbei

Autor: Krättli, Anton

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-164569

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-164569
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Anton Krättli

Nicht am Publikum vorbei

Ein Scherz und Wutausbrüche

Man könnte mit einem Silvesterscherz beginnen. Eine grosse Wochenzeitung

in der Bundesrepublik kündigt an, sie habe zum Trost und zum
Beistand für ratlose Leser des Feuilletons eine Kulturtherapeutin als
wissenschaftliche Beraterin der Redaktion verpflichtet. An sie möge sich
vertrauensvoll wenden, wer etwa mit der Literatur der Gegenwart und ihrer
vielleicht nicht immer auf Anhieb verständlichen kritischen Rezeption im
Literaturblatt Schwierigkeiten habe. Erste Beispiele von Leserbriefen an
die Kulturberaterin und erste Antworten der Therapeutin sind abgedruckt.
Darunter befindet sich auch ein Briefwechsel, der sich mit dem Theater
befasst. Ein Herr Plüddemann aus Henstedt-Ulzburg schreibt, er sei —

zusammen mit seiner Gattin — seit mehr als zwei Jahrzehnten ein treuer
Abonnent im Hamburger Thalia-Theater, er habe dieser Bühne in guten
wie in bösen Zeiten unverbrüchliche Treue gehalten (als gute Zeiten
versteht er die Intendantenjahre von Boy Gobert). Zwar sähen er und seine
Gattin am liebsten Klassiker, aber sie seien auch dem modernen Theater
und dem Experiment gegenüber aufgeschlossen, solange jedenfalls die
Grenzen des guten Geschmacks nicht überschritten werden (Hier findet
sich eine Anspielung, die vermuten lässt, dass das leider manchmal
vorkommt.) Es gebe jedoch ein unangenehmes Problem, über das zu sprechen
er sich fast schäme: Ihn befalle jedesmal, kaum dass er seinen Platz
eingenommen habe (Reihe 8, Sitz 17), ein unwiderstehliches Schlafbedürfnis.
Ihm selbst, aber natürlich mehr noch seiner Frau, sei das im höchsten
Grade peinlich. Aber auch die kleinen Rippenstösse, mit denen ihn die
Gattin wach zu halten suche, hätten nur kurzfristigen Erfolg. Erst nach der
Pause sei er in der Regel ausgeruht genug, um den Vorgängen auf der
Bühne folgen zu können. Nun habe seine Gattin gedroht, das Abonnement
zu kündigen. Und er sei doch ein begeisterter, ja ein fanatischer Liebhaber
des Theaters.

Die Antwort der Kulturtherapeutin scheint mir nur bedingt geeignet,
Herrn Plüddemann zu beruhigen. Sie besagt nämlich, immer mehr
Theaterfreunde fänden endlich den Mut, offen und ohne Scham von ihren
Schlafproblemen zu reden. Er möge sich darum keine Sorgen machen. Es
gebe — wie man mittlerweile genau wisse — in der Bundesrepublik und im



314 THEATER UND PUBLIKUM

benachbarten deutschsprachigen Ausland viele, denen es genau gleich
ergehe wie ihm. Der Theaterschlaf sei auch bereits Gegenstand
wissenschaftlicher Forschung.

Der Scherz ist so harmlos nicht, wie er sich gibt. Er umschreibt Befunde,
die ein regelmässiger Besucher des Theaters an sich selbst und auch, wenn
er nach rechts oder nach links blickt, mühelos verifizieren kann. Selbst
Fachzeitschriften nehmen neuerdings davon Notiz. Im Jahrbuch 1987 von
«Theater heute» beginnt einer der Redaktoren, Michael Merschmeier,
einen Aufsatz zu der Frage, wie denn die deutschsprachigen Bühnen mit
Gegenwartsdramatik umgehen, mit Zitaten aus einem Stück von Rainald
Goetz '. Der «elegante mündige Bürger» und der «wohlriechende mündige
Bürger» tauschen ihre Eindrücke aus. Im Grunde eine Unverschämtheit,
ruft der eine, und der andere sagt, es sei ja doch immer dasselbe. «Meine
Zeit ist mir nicht egal, dass man einen Abend dasitzt und sich zutode langweilt,

so habe ich meine Zeit nicht gestohlen, dass es mir egal wäre, wenn mir
glatt ein ganzer Abend draufgeht, vor lauter Langeweile.» Der andere
wiederum findet, da werde doch lauter «Psychokram» geboten, die Frechheit
der Theatermacher bestehe darin, dass ihnen die Zuschauer gleichgültig
seien, dass sie sie geradezu verachteten. Vor allem die Regisseure scheinen
das zu tun: «Die denken an alles, bloss nicht, ob du als Zuschauer, an dich
denken sie nicht, mehr noch wahrscheinlich die Dramaturgen, wenn ich mir
die Programmhefte immer so anschaue, diesen ganzen kryptischen, trockenen,

schweigsamen Anspielungsquatsch. » Theater und alles, was damit zu
tun habe, sei «gegen den Anwender konzipiert, gegen ihn, das ist das
Verrückte, das muss man sich mal in der freien Wirtschaft vorstellen».

Natürlich übertreibt Rainald Goetz in diesem Dialog und bündelt Ausrufe

des Unmuts; weil er seine zwei Gesprächspartner zudem als den
«eleganten mündigen Bürger» und den «wohlriechenden mündigen Bürger»
einführt, ist auch kein Zweifel möglich, dass er diese beiden Theaterbesucher
der Lächerlichkeit preisgeben möchte. Ich frage mich, mit welchem Recht
er das eigentlich tut, mit welchem Recht überhaupt die Theatermacher
davon ausgehen, so etwa sehe ihr Publikum aus und sei daher kein
ernsthafter Gesprächspartner. Ich halte für möglich, dass sie da einer beklagenswerten

Täuschung erliegen. Denn ob die Leute nun brav und schlafbedürftig
wie der erfundene Herr Plüddemann aus Henstedt-Ulzburg ihr

Abonnement absitzen und sich schämen, dass sie dabei einnicken, oder ob sie

etwa in der Art der beiden «mündigen Bürger» finden, sie hätten ein Recht
auf kundengerecht gestaltete Information im Programmheft und den
Zuschauer packende Arbeit auf der Bühne, so ist damit ja noch nicht
gesagt, dass das falsche Ansichten seien. Statt sich über Alarmzeichen, wie
sie tatsächlich zu hören und zu beobachten sind, hochmütig hinwegzusetzen,

wäre der Versuch zu machen, das Publikum besser kennenzulernen.



THEATER UND PUBLIKUM 315

Es ist nicht identisch mit der Masse, die man aus Einschaltquoten bei den
elektronischen Medien meint beurteilen zu können. Es trifft vermutlich
nicht zu, was gerade aus Theaterkreisen behauptet wird, dass nämlich der
Zuschauer je länger je weniger dazu bereit sei, sich im Theater mit Problemen

der Gesellschaft auseinanderzusetzen und auf Denkanstösse einzugehen,

sondern dass er je länger je mehr nur noch leichte Unterhaltung wolle.
Die Leute vom Theater erheben etwas voreilig und unkritisch den
Anspruch, sie seien mit ihrem Widerspruch, der unerlässlich ist, allmählich
vollkommen isoliert. Allein auf weiter Flur bemühten sie sich, Konflikte
aufzuarbeiten, ja überhaupt auf sie aufmerksam zu machen. Leisten sie
denn wirklich, was sie zu leisten vorgeben? Müsste nicht zum Beispiel der
willige und begeisterte Theaterbesucher, der gegen den Schlaf kämpft, und
der andere, der sich beschwert, weil er sich langweilt, für sie ein Indiz dafür
sein, dass da etwas nicht stimmt? Sie sollten vielleicht nicht allzu selbstsicher

sein. Viel zu viel an der gesellschaftskritischen Theaterpraxis ist
Allerweltsprotest. Nicht Widerspruch, der seinen Ursprung und seine
Motivation in der konkreten gesellschaftlichen und politischen Situation
hat, sondern allzu oft bloss Opposition als Abklatsch und Ritual garnieren
die Spielpläne. Vielleicht ist das in dieser Weise gar nicht gewollt. Vielleicht
setzt man — bezeichnenderweise gleichzeitig an verschiedenen Bühnen —
auf Stephen Poliakoffs «Land in Sicht», weil die Asylpolitik ein Thema ist,
bei dem Meinungen gegen Prinzipien stehen und das Theater vielleicht das
Problem anschaulich formulieren könnte. Aber das wiederum würde
voraussetzen, dass die Figuren im Spiel Überzeugungskraft gewännen durch
ihre Wahrhaftigkeit, dass die mehrschichtige und schwierige Frage von den
Theatermachern nicht unzulässig vereinfacht, sondern exakt auf die politische

Wirklichkeit ausgerichtet wäre, in der ihr Publikum und sie selber in
gleicher Weise stehen. Das setzt Kenntnisse voraus, die nicht in erster Linie
mit dem Theater zu tun haben. Man muss sie sich im genauen Studium der
Sache und wohl auch unter Beizug von Fachleuten erarbeiten.

Wahrscheinlich trifft zu, was Friedrich Dürrenmatt einmal in einer Rede
gesagt hat: « Wir alle, die auf, mit und von der Bühne leben, sehen im Theater
etwas Selbstverständliches. Weil uns unsere Arbeitfesselt, glauben wir, sie sei

für alle fesselnd, weilfür uns das Theater noch die Welt bedeutet, bilden wir
uns ein, es stelle auch für das Publikum noch die Welt dar, ja wir halten oft
die Bühne für wichtiger als die Welt.» Das gibt aber denen, die mit und von
der Bühne leben, nicht das Recht, über ihr Publikum ungehalten zu sein
oder den Kopf zu schütteln, wenn es ihnen nicht folgt. Sie würden sich in
diesem Fall nicht anders verhalten als die zwei «mündigen Bürger» bei
Rainald Goetz, nur eben von der anderen Seite her. Aber welche Seite denn,
die Theatermacher oder die Zuschauer, hat eher Anspruch auf die Erfüllung

ihrer Erwartungen?



316 THEATER UND PUBLIKUM

Seitenblick aufArthur Miller und auf Amerika

Ein Theater, das vom Staate lebe, sei publikumsfremder als ein Theater,
das vom Publikum lebe, sagt Dürrenmatt in der gleichen Rede. Eindrückliches

und bedenkenswertes Anschauungsmaterial dazu gibt uns Arthur
Millers Buch «Zeitkurven», das ich zu den hervorragendsten Neuerscheinungen

des Jahres 1987 überhaupt zählen möchte2. Es gibt darin auch
einen Abschnitt, in welchem Miller darlegt, welch ein harter und stolzer
Beruf es war, in den vierziger Jahren in Amerika Theaterstücke zu schreiben

und zum Erfolg zu bringen. «Time Magazine» habe Dramatiker, die
einen Hit schrieben, als Scharfschützen bezeichnet, in der Meinung nämlich,

es handle sich dabei um eine technische Fertigkeit oder um die Kunst
eben, ins Schwarze zu treffen. Und er fügt hinzu: «Ein Stück zurechtzu-
schneidern, hatte nichts mit verweichlichtem Literaten-Humbug zu tun, es

war eine Arbeitfir zigarrenkauende Techniker im Dienst des ganzen
amerikanischen Volkes — so zumindest wollte es der Mythos der Zeit. — Dieses
Publikum hatte keine Geduld für lange Reden und nicht das geringste
Verständnis für literarische Anspielungen: Verlierer behandelte es so gnadenlos
wie beim Boxkampf und warf sich ebenso begeistert dem Sieger zu Füssen.
Wenn die Zuschauer das Wort Kultur hörten, griffen sie nach dem Hut.
Natürlich gab es Menschen von grosser Sensibilität darunter, aber ein Stück
musste so einfach sein, dass es jeden packte, wer es auch war. Eine gesunde
Folge dieser tatsächlichen oder vermuteten Zusammensetzung des Publikums

waren kraftvolle Stücke mit Gestalten und einer Handlung, die mit
möglichst wenig Worten auskam und möglichst viel dramatische Aktion
lieferte. Das bedeutete kurze Dialoge, und auf der Bühne eher Aktivität als
Reflexion. So unterschiedlich Tennessee Williams und ich als Schriftsteller
auch waren, so entfalteten wir uns doch beide unter diesen strengen Anforderungen.»

Man darf natürlich Verhältnisse, wie sie hier eindrucksvoll geschildert
sind, nicht verallgemeinern. Wir wissen, dass das Theater als Freiraum
immer dann wichtig wird, wenn die Freiheit bedroht oder das Land in
Gefahr ist. Was Arthur Miller erfahren hat und im zitierten Abschnitt
schildert, ist die Situation der vierziger Jahre in Amerika. Man darf nicht
glauben, darin schon ein Rezept gefunden zu haben, wie man unser
europäisches, deutschsprachiges Theater aus seiner Legitimationskrise retten
könnte. Der Dramatiker Miller hatte sich auf ein hartes Geschäft einzustellen.

Die Produzenten, die man für eine Inszenierung, gar für eine
Uraufführung zu gewinnen suchte, waren keine Kulturförderer, sondern
Unternehmer, die auf nichts anderes als auf die Rendite ihrer Investitionen
bedacht waren. Also musste eben, was sie produzierten, ein
Publikumserfolg und ein Hit werden. Als Arthur Miller den Entschluss gefasst



THEATER UND PUBLIKUM 317

hatte, es noch ein letztes Mal zu versuchen (er hatte schon einige Stücke
geschrieben, aber den Durchbruch noch nicht geschafft), wollte er ins
Schwarze treffen oder das Theater ganz aufgeben. Aber — und das scheint
mir doch auch wichtig im Blick auf unsere Verhältnisse — er setzte nun
nicht etwa auf Unterhaltung und Zerstreuung. Er war nicht darauf aus,
einen angeblich anspruchslosen Publikumsgeschmack zu befriedigen und
damit vielleicht einen wohlfeilen Triumph einzuheimsen.

Seine Botschaft war sozialkritisch, war Widerspruch gegen exakt
erkennbare Aspekte der amerikanischen Wirklichkeit. Er war ein Rebell.
Nur eben war er ein Autor, der seine Sache gründlich abstützte und genau
erforscht hatte, wie die Menschen lebten und was sie dachten. Sein
überwältigender Erfolg mit «All my sons», dem Stück, von dem er in diesem
Abschnitt seiner Memoiren schreibt, beruht auf der Durchschlagskraft der
ins szenische Spiel umgesetzten Wahrheit. Was übrigens nicht heisst, er
habe «dokumentarisches» oder «veristisches» Theater gemacht, aber doch
realistisches Theater in dem Sinne, dass seine Zuschauer erkannten, wessen

Sache da verhandelt wurde. Arthur Miller wich nicht von der Absicht
ab, dem Publikum einen Spiegel vorzuhalten, ihm Schicksale, Zustände,
Praktiken zu zeigen, die sich nicht in das Album einer amerikanischen
Ideal-Welt fügen wollten. Er passte sich nicht einem vermeinthchen
Publikumsgeschmack an; aber er wusste, dass er dieses Publikum erobern
musste, indem er es in sein Stück hineinzog, es fesselte und nicht mehr los-
liess. Das geschieht kaum durch Inhalte. Es geschieht durch Identifkation
oder durch die Art und Weise eben, wie Inhalte auf der Bühne lebendige
Realtität werden. Arthur Miller, sein Regisseur und seine Schauspieler
akzeptierten die mörderischen Bedingungen der Branche Broadway-Theater.

Sie packten den Stier bei den Hörnern und gewannen. Die Kritik und
das Publikum lagen ihnen zu Füssen.

Die Meinung wird vertreten, nur der harte Kampf um kaufmännischen
Erfolg einer Theaterproduktion mache Leistungen wie diese möglich.
Aber warum denn soll die Motivation für Dramatiker und Theatermacher
unter den milderen Bedingungen des subventionierten Theaters geringer
sein, ihr Publikum zu erobern? Hier bestehen doch zudem erfreuliche
Möglichkeiten. Hier können Stücke, die ein Unternehmer als zu riskant
oder einfach als zu wenig aussichtsreich betrachten würde, dennoch
herausgebracht und vielleicht zum Erfolg geführt werden. Warum denn sollte
der Zwang zum materiellen Erfolg ein wirkungsmächtigerer Antrieb sein
als die Freiheit? Diese Freiheit birgt zwar Gefahren. Sie lässt Routine zu,
sie begünstigt die Degeneration des Theaterbetriebs zum leeren Ritual und
blossen gesellschaftlichen Anlass, und sie verleitet den Regisseur zu
eigenwilligen Interpretationen seiner Aufgabe. Statt den Funktionszusammenhang

zwischen dem Theater und seinem Publikum herzustellen, indem er



318 THEATER UND PUBLIKUM

das Stück inszeniert, erliegt er zu oft der Versuchung, sich dadurch zu
profilieren, dass er alles anders macht. Es ist nicht völlig abwegig, in derartigen
Regiekünsten eine angestrengte Imagepflege besonders vor der überregionalen

Theaterkritik zu sehen. Denn die reisenden Kritiker sind natürlich
auf der Suche nach dem Besonderen, nach allem, was auffällt und sich
unterscheidet vom längst Bekannten. Dass die Theaterbesucher, die an
ihren Ort gebunden sind, weder die Möglichkeit noch den Wunsch haben,
jeder spektakulären Inszenierungseskapade nachzureisen, sollte Theatermacher

darin bestärken, Spielpläne und Inszenierungen speziell für ihre
Region und ihr Publikum zu gestalten. Es gibt genug Erfahrungen darüber,
dass in anderer Umgebung und in anderen kulturellen und sozialen
Verhältnissen nicht ankommt, was sich an seinem Ort als grosser Erfolg erwiesen

hat. «Andorra» von Max Frisch ist in New York nicht nur darum
gescheitert, weil die Übersetzung unzulänglich und das Bühnenbild
unglücklich waren. Publikum und Kritik empfanden die Allegorie, die
Parabel als zu abstrakt und daher als unverbindlich, wohl auch als zu lehrhaft.

In diesem Zusammenhang scheint mir nicht überraschend, dass Peter
Seilars, ein junger amerikanischer Regisseur, der eben jetzt in Europa mit
einer Inszenierung des «Aiax» viel Beachtung gefunden hat, das «Theater
als aufbeiden Seiten sozial definiert» erklärt. Einem Gespräch mit ihm,
wiedergegeben ebenfalls im Jahrbuch von «Theater heute», entnehme ich die
nachfolgende Aussage: «Nicht die Phantasien und Einfälle des Regisseurs,
auch nicht die historisch abgestützte <Werktreue> kommen an, sondern das,
was die Produzenten und das Publikum gemeinsam kennen. Wenn ich Lessing

spiele oder Handke, Thomas Bernhard oder Shakespeare, immer
kommt es darauf an, dass ich nichts mache, was ich nicht genau kenne. Wie

geht ein Mensch, der einen Feind aufsucht Ein Stück, es sei nun ein klassisches

oder ein zeitgenössisches Stück, hat einen Inhalt, hat Situationen und
Einsichten in Zusammenhänge sozialer Wirklichkeit. Die muss man erfassen,

und daher sind unbedingt die Erfahrungen der Schauspieler einzubringen.»

Sellars sagt dann weiter, Regisseure seien immer der Versuchung
ausgesetzt, zu manipulieren und ein Machtspiel zu ihren Gunsten zu spielen.
Das hält er für verfehlt. Was aus seinen knappen Antworten in diesem
Gespräch besonders hervorzuheben ist, findet sich in einer Zusatzbemerkung.

Er selbst, sagt Sellars, könne nicht gut «touristisch» arbeiten. Er
müsse die Lebensweise, die Erfahrungen, den Alltag seines Publikums
ganz genau kennen, denn seine Arbeit müsse sich darauf beziehen. «Man
muss ganz tief verwurzelt sein in seiner Umgebung und im Alltagsleben einer
Gesellschaft, über die man etwas sagen will.»

Eigentlich ist nicht einzusehen, warum nicht gerade unter den
Rahmenbedingungen des subventionierten Theaters eine «auf beiden Seiten sozial



THEATER UND PUBLIKUM 319

definierte Arbeit» gedeihen sollte. Voraussetzung dafür ist allein die Bereitschaft

und die Bemühung der Theatermacher, ihr Publikum jenseits der
Klischeevorstellungen, die darüber im Umlauf sind, wirklich kennenzulernen.

Die Frage ist ja nicht, ob ihr Spielplan und ihre ganze Theaterarbeit
nun für oder gegen dieses Publikum gerichtet sein sollen; das hängt sehr
wohl davon ab, wieviel Übereinstimmung und wieviel Widerspruch sich
beim tieferen Eindringen in Lebensweise und Alltag ergeben. Entscheidend

aber ist, dass Theater nicht am Publikum vorbei gemacht wird,
sondern abgestützt auf die genaue Kenntnis der gesellschaftlichen Wirklichkeit.

Da wäre dann auch zu fragen, ob ausgerechnet der «touristisch» arbeitende

Regisseur, der seine Inszenierungen abliefert, wo immer man ihm
am meisten dafür bezahlt, der geeignete Mann sei, Erkenntnisse und
Einsichten über Alltagsleben und Gesellschaft, in welche das Theater je eingebettet

ist, in seine Arbeit umzusetzen. Es sieht leider so aus, als suche man
nach neuen Darstellungsmethoden, nach neuen szenischen Bildwelten,
nach einer anderen Ästhetik des Szenischen vollkommen losgelöst von der
Frage, wie das denn auf den Zuschauer wirken könnte. «Weil uns unsere
Arbeit fesselt, glauben wir, sie sei für alle fesselnd», so hat es Dürrenmatt
gesagt. Und Klaus Völker, als Dramaturg ein Gewährsmann, beschreibt in
einem Beitrag zum Band «Bausteine zu einer Poetik der Moderne» die Haltung

der deutschsprachigen Theater zutreffend, wenn er sagt, sie seien

gerne bereit, Regisseure, Choreographen oder Bühnenbildner wie Robert
Wilson, Pina Bausch, Achim Freyer oder Axel Manthey «ein grosses Stück
entwickeln zu lassen»; wenn es aber darum gehe, das Schauspiel eines
Autors unserer Zeit aufzuführen, erkläre man es für unspielbar, und das
auch dann, wenn «es etwa in der Richtung der Dramaturgie der Bildfindun-
gen und Phantasieströme Wilsons gespielt werden müsste»?

Zeitstück, junge Dramatiker

Dabei müsste doch eigentlich angenommen werden, was junge Autoren
heute fürs Theater schreiben sei nicht nur vom Inhaltlichen her, sondern
hinsichtlich Zeitgefühl, Stimmung, Expression und Bildphantasie ein
Fundort ersten Ranges für Produktionen, die zur gemeinsamen Sache der
Theatermacher und ihres Publikums werden könnten. Im Jahrbuch «Theater

heute» wird das Thema «Gegenwartsdramatik» gleich von mehreren
Autoren, darunter übrigens ebenfalls Klaus Völker, ausgiebig und zum Teil
kontrovers diskutiert. Es äussern sich auch junge Stückeschreiber, von
denen einer, Stefan Dähnert, vom Zeitstück verlangt: «möglichst nah an die
Gegenwart heran» und «Dinge, die unmittelbar mit uns zu tun haben. » Auch



320 THEATER UND PUBLIKUM

er fordert «Authentizität», was sich mit den Erfahrungen von Peter Seilars
decken würde. Doch Dähnert nennt das Theater kurzweg den «Feind des
Dramatikers». Wie er sich selbst nun das Gegenwartsstück vorstellt, den
neuen Helden, eben das, was ihm vorschwebt, lässt wiederum Zweifel
aufkommen. «Der neue Held», sagt er, «hat im Drachenblut der Katastrophen
der letzten Jahre alle Körperöffnungen verschlossen, bis auf den Mund. Da
ist das Fadenkreuz gesponnen. Alles, was er sagt, macht ihn verwundbar,
kann gegen ihn verwendet werden. Der Mund ist das Lindenblatt des neuen
Helden. Er redet weiter. Ihm möchte ich auf dem Theater zuhören, wenn er
in die Gasse starrt und sagt, was er Abscheuliches sieht. Ich möchte sehen,
wie er die vollen Hosen runterlässt, an sich hinabblickt und anfängt zu
lachen. Da lache ich mit.»

Da ist ja nicht nur der Stil — «Fadenkreuz gesponnen»!«der Mund das
Lindenblatt» — wenig vertrauenerweckend. Ich fürchte, nicht nur die zwei
«mündigen Bürger» hätten nichts zu lachen und wären der Langweile
weiterhin ausgesetzt. Der Schweizer Matthias Zschokke, der durch Romane,
Filmarbeit und auch Texte fürs Theater auf sich aufmerksam gemacht hat,
fragt in seinem Beitrag: «Wo ist das Stück, das uns noch etwas zu sagen
hätte ?» Das heisst, nicht er selbst fragt sich das, sondern er hört anlässlich
des Berliner Theatertreffens das Theater diese Frage aus dem aufgesperrten

Bühnenrachen hervorstossen. Skepsis, Gelassenheit und Gutwilligkeit
sprechen aus den Zeilen, in denen Zschokke seine Eindrücke schildert.
Aber dann berichtet er von einem Text, der am Stückemarkt vorgestellt
worden ist, einer Art Börse, an der Stücke nicht inszeniert, aber von
Schauspielern mit verteilten Rollen gelesen werden. «Franz Lindner und er
selber» heisst es, und Gerhard Roth, kein Unbekannter, ist sein Verfasser.
Gerhard Roth geht in seinem Beitrag zum Jahrbuch mit dem Theater, so
wie es ist, hart ins Gericht. In seiner gesamten inneren Struktur sei es
fragwürdig. Er sieht «diktatorische Intendanten, oberlehrerhafte Dramaturgen,
beamtische Schauspieler» am Werk, auf den Kulturseiten aber, die über
Theater berichten, sieht er nichts weiter als die wortreiche Begleitung eines
grotesken, Jahrzehnte dauernden Begräbnisses.

Auch Gerhard Roth ist der Ansicht, ein neues Theater müsse sich erst
durch neue Stücke erfinden, ein Theater, das es noch gar nicht gibt, eines
nämlich, das in enger Verbindung mit der Gegenwartsliteratur «ein gespielter

Denkprozess» ist. Denn vom «Theater auf dem Papier» werden für ihn
die Ideen kommen, die ein neues Theater entstehen lassen, «in dem sich
der Autor, die Schauspieler und die Zuschauer schliesslich treffen werden

zum einzigen Zweck der Selbstbegegnung».
Ob das, was junge Dramatiker anzubieten haben, so hohe Erwartungen

auch zu erfüllen vermöge, ist ungewiss. Aber man sollte ihre Vorschläge
ausprobieren. Man sollte sich nicht scheuen, ihren Ideen zu folgen und



THEATER UND PUBLIKUM 321

wirklich die eingespielten Theatermechanismen aufgeben, statt die neuen
Ideen in diese Mechanismen zu zwingen. Gerhard Roth glaubt nicht daran,
dass das «am falschen Ort» und «mit den falschen Menschen» überhaupt
möglich sei. Aber ich denke, es sei mit den Theatermachern wie mit ihrem
Publikum: sie sind nicht einfach so oder so, «Mechaniker» oder «Oberlehrer»,

sondern es gebe da ein künstlerisches Potential, auch eine Bereitschaft

zur Herausforderung. Das Ziel, das Gerhard Roth im Auge hat,
jenes Theater der Begegnung zwischen Autor, Schauspieler und
Zuschauer, ist ja nicht ein avantgardistisches Ziel, sondern der Sinn des
Theaters seit seiner Entstehung im Altertum.

Talente übrigens, das ist kein Zweifel, die gibt es schon. Warum meinen
denn Intendanten und Dramaturgen, es brauche Wagemut, ihre Stücke zu
spielen? Ihre Bühne ist ja durch Subventionen abgesichert, in ihrem Etat
sind die Einspielergebnisse nicht der entscheidende Posten. Und ausserdem

steht noch längst nicht geschrieben, neue Dramatik ziehe das Publikum

weniger an als eine Regie-Untat an Kleists «Penthesilea» oder ein
mühsam dramatisierter Kriminalroman. Mit Recht geisselt Michael
Merschmeier in seinem Aufsatz in «Theater heute» auch den leider nicht so
seltenen Machtmissbrauch von Intendanten und Regisseuren, die sich mit
Neuübersetzungen von Klassikern zusätzliche Tantiemen erschliessen, auf
Kosten lebender Autoren — und wirklicher Übersetzer. Die längst nicht
ausgeschöpften Möglichkeiten, der jungen Literatur auf dem Theater
vermehrt eine Chance zu geben, sind nicht gering. Das richtet sich nicht gegen
die Inszenierung von Klassikern, sofern sie wenigstens nicht zu Übungen
in gesuchter Originalität missbraucht werden. Es ist jedoch eine mögliche
Annäherung des Theaters an seine Bestimmung, ein soziales Laboratorium

zu sein, eine «auf beiden Seiten sozial definierte Arbeit».

Theaterkritik — fragwürdig und unerlässlich

Welche Rolle die Kritik dabei spielen könnte und ob sie wahrnimmt,
was bestensfalls ihres Amtes wäre, sollte ebenfalls im Hinblick darauf
erwogen werden. Zu beobachten ist der Versuch, so etwas wie «Bestenlisten»

aufzustellen, ganz nach dem Muster des Literaturbetriebs, wo es das

längst schon gibt. Also wählen sie in «Theater — heute» die Schauspielerin
und den Schauspieler des Jahres; auch der Regisseur oder die Regisseurin
des Jahres werden ermittelt, und ausserdem geben Theaterkritiker
bekannt, welches für sie die absoluten Höhepunkte des Jahres gewesen
seien. Da stellt sich natürlich die Frage nach dem Sinn derartiger Hitparaden.

Überprüfbar wäre die Prämierung ja nur, wenn der interessierte
Theaterbesucher auch die Möglichkeit hätte, den genannten Schauspieler



322 THEATER UND PUBLIKUM

und die Schauspielerin, die mehrmals genannte Inszenierung und das
Stück zu sehen, die in dieser Weise hervorgehoben werden. Es ist eine
Abstimmung unter einer sehr kleinen Gruppe von Reisekritikern, die von
Hamburg bis nach Wien unterwegs sind, die Schaubühne in Berlin und
natürlich Peymann in Wien niemals auslassen, über Zadek in Hamburg
kollektiven Ärger formulieren und Theater als etwas verstehen, das landauf

landab eher mittelmässig und oft langweilig, in herausragenden FäUen

jedoch interessant und sogar neuartig sein könnte. Mit andern Worten:
nicht was am gegebenen Ort und in kontinuierlicher Arbeit für eine
bestimmte Region erreicht worden ist, wird beurteilt, sondern was im eigenen

strengen Vergleich und nach persönlichen ästhetischen Vorstellungen
herausragt, erhält den Zuspruch und das Lob dieser Kritik. Aber nicht alle
Beteiligten urteilen über die gleiche Vorauswahl. Wenn das eine Methode
wäre, so etwas wie die absolute Spitze zu ermitteln, den höchsten Gipfel
aktueller Theaterkunst, wäre nichts dagegen zu sagen, wenn nicht höchstens

eben, dass ja dieser Massstab unwirksam bleibt, weil ausser den
privilegierten Reisekritikern niemand die Möglichkeit hat (und die Spesen
bezahlt bekommt), diese Musteraufführungen auch zu sehen. Eine
Literatur-Bestenliste kann ich überprüfen. Die Titel, die da genannt sind, kann
ich mir beschaffen und mir selber ein Urteil bilden. Das Theater ist
ortsgebunden, es widersetzt sich der «touristischen » Freizügigkeit. Was also sollen

die Ranglisten? Und können wir sicher sein, dass sich im Kreis der
Reisekritiker nicht Cliquen bilden, Fangruppen bestimmter Regisseure und
Schauspieler? Können wir sicher sein, dass jeder von denen, der seine
Stimme abgibt, dies nicht vielleicht ein wenig auch in der Absicht tut, auf
alle Fälle bei denen dabei zu sein, die den Trend machen?

Es ist natürlich heikel, an der Arbeit von Kollegen Kritik zu üben. Ich
will nicht grundsätzlich in Zweifel ziehen, dass sie gewissenhaft und ernsthaft

abwägend vorgehen. Die Fragwürdigkeit liegt jedoch in der störenden
Tatsache, dass nur verschwindend wenige Interessenten überhaupt die
Möglichkeit haben, die Wahl mit ihren eigenen Eindrücken und ihrem
eigenen Urteil zu vergleichen. Wir müssen einfach glauben, was da publiziert

wird. Das jedoch ist Kulturfetischismus. Und wenn dann in der
Rubrik, in welcher die Kritiker sagen sollen, worüber sie sich im vergangenen

Theaterjahr am meisten geärgert haben, tatsächlich die arrogante Antwort

zu finden ist: «Die versammelten Publikumsvolltreffer beim Berliner
Theatertreffen», dann frage ich mich schon, wie denn die geistigen Grundlagen

dieser Kritik beschaffen seien. Ein «Publikumsvolltreffer», muss ich ja
wohl annehmen, ist im Selbstverständnis solcher Kritik das Letzte, womit
man sich zu beschäftigen herablässt. Wenn ein anderer (noch dazu mit
falscher Orthographie bei der Nennung des Autors) als Ärgernis des Jahres
«Sunday Morning» von E. Y. Meyer am Stadttheater Bern nennt, so kann



THEATER UND PUBLIKUM 323

ich zufällig aus eigener Anschauung sagen, dass der Mann mit seiner Kritik
hier nicht gerade grosse Merkfähigkeit und in der Formulierung seiner
Kritik nicht die geringste Differenzierung an den Tag gelegt hat. Auch
«Sunday Morning» ist ein Stück Gegenwart, kein Hit natürlich, kein Höhepunkt

für Theatertouristen, aber ein nicht schlecht funktionierender
Versuch, die Begegnung zwischen Autor, Schauspieler und Zuschauer
herbeizuführen.

Kritik am Theater ist falsch angesetzt, wenn sie Ranglisten erstellt.
Theater ereignet sich jetzt und hier. Ob es gut sei, ist eine ästhetische Frage
nur unter anderen. Die Kritik sollte diese andern Fragen nicht vernachlässigen:

Nicht allein das einzelne Ereignis, die einzelne Inszenierung ist zum
Beispiel wichtig, sondern auch ihre Funktion im Spielplan, der nicht allein
von den Wünschen und Möglichkeiten des Ensembles, vom Ehrgeiz und
den Forderungen der Regisseure, von den technischen und finanziellen
Spielräumen bestimmt sein sollte, sondern sehr stark auch von den Wünschen

und Bedürfnissen des Publikums. Kann man die kennen? Sicher ist

nur, dass sich jede Verallgemeinerung verbietet. Die Bedürfnisse des Publikums

sind so verwirrend verschieden wie die Antworten, die unsere
Gesellschaft auf fast jede Frage hat, die in der Öffentlichkeit gestellt wird.
Aber es gibt ein bevorzugtes Verhalten zum Beispiel von Generationen,
und es gibt regionale Besonderheiten auch in der Beurteilung aktueller
Probleme, von der Bevorzugung bestimmter Themen ganz abgesehen.
Stellt man zudem in Rechnung, dass ja das Theaterpublikum eine Gruppe
von fünf bis zehn Prozent der Bevölkerung ist, nur bedingt repräsentativ,
aber vielleicht in der Konfrontation mit szenischem Spiel nicht abgeneigt,
sich dem Widerspruch auszusetzen und Vorurteile abzulegen, so müsste
Theaterarbeit immer auch von ihren ortsgebundenen Voraussetzungen her
und auch hinsichtlich ihrer Ziele beurteilt werden, die sie unter den
gegebenen Voraussetzungen erreichen will. Ob sie das Publikum als Partner
annehme, ob sie die individuellen kulturellen und gesellschaftlichen
Bedingtheiten beider Seiten, der Theatermacher wie ihres Publikums,
erkenne und begreife, alle diese Fragen müsste die Theaterkritik
mitbedenken. Daher gehört zu ihren Aufgaben auch, die Bemühungen der
Dramaturgie um Information, um Gespräch, um Auseinandersetzung mit dem
Publikum zu beobachten und kritisch zu würdigen. Über die Qualität von
Theaterarbeit sagen zum Beispiel die Programmhefte und die begleitenden

Drucksachen nicht wenig aus. Auf diesem Gebiet wäre sogar eine
«Bestenliste» wirklich sinnvoll: man könnte vergleichen, wie billig und unsorgfältig

die einen, wie umsichtig und einfallsreich die andern dabei vorgehen,
ihr Publikum zu informieren. Peter Zadek und das Deutsche Schauspielhaus

Hamburg kämen dabei mit den bei Rowohlt herausgegebenen
Programmbüchern übrigens gar nicht schlecht weg.



324 THEATER UND PUBLIKUM

Nicht Selbstzweck und nicht Dienstleistung

Das Theater befindet sich in einer Legitimationskrise. Es hat seinen
festen Platz im kulturellen Leben eingebüsst, durch eigenes Verschulden
und durch den Wandel der Gesellschaft. Immer schon stand es zwischen
zwei extremen Möglichkeiten, selbstzweckliches oder dienendes Theater
zu sein, seine eigene, in Verstiegenheiten ausmündende Ästhetik zu pflegen,

oder aber bestimmten gesellschaftlichen Zielen zu dienen. Viel wäre
schon gewonnen, wenn diese beiden Möglichkeiten nicht als ein
Entweder-Oder verstanden würden, sondern als notwendige Spannung. Der
kritische Theaterbesucher spürt die Unsicherheit oder die Unentschiedenheit,

er ist wohl selbst nicht sicher, wie weit denn im Theater Kunst
gemacht, wie weit zu seinem Leben und seinen Wirklichkeiten im Spiel
Stellung bezogen wird. Einst war das inszenierte Drama ein Gottesdienst,
später immerhin ein weihevoller Akt, an dem die Ausführenden und die
bewundernd Folgenden gemeinsam teilnahmen. Längst sind die Bindungen

zerrissen, die dem Theater seinen festen Platz im Gefüge der
Öffentlichkeit sicherten. Es muss diesen Platz immer aufs neue zurückerobern.
Das aber wird ihm nur gelingen, wenn es das Publikum als seinen Partner
versteht. Es gab — auch in Zürich zum Beispiel — die Phase, in der die
Theatermacher ihr Publikum ablehnten und sich ein neues, ein anderes
wünschten. Selbst diese unfruchtbare, zänkische Episode in der lokalen
Theatergeschichte macht deutlich, dass sich Bühne und Zuschauer gegenseitig

bedingen. Daraus ein spannungsreiches, verlockendes, die
Zuschauer verführendes Spiel zu machen, das natürlich nicht nur darin
besteht, diesen Theaterfreunden jeden Wunsch zu erfüllen, sondern auch
darin, diesen Wunsch unter Umständen zu unterlaufen und zu widerlegen,
ist die Aufgabe des Theaters. Es muss, um ihr gerecht zu werden, jede Freiheit

haben.
Zwar trifft zu, dass das Publikum keine genau bestimmten Wünsche,

keine Vorstellungen und kaum auch ein im Detail begründetes Urteil hat.
Es ist eine Gemeinschaft im Dunkeln, und das heisst auch: mit verminderter

Kritik- und Urteilsfähigkeit, zu kollektivem, von Stimmung und Affekt
geleitetem Verhalten wenigstens auf Zeit geneigt. Wenn es hell wird im
Theater, lösen sich erst wieder Individuen aus der Masse, die für die Dauer
der Aufführung auf die Gegenwelt der Szene ausgerichtet war. Hier erst,
meist sogar erst am Tag darauf wird sich zeigen, wie nachhaltig diese

Gegenwelt zu wirken vermochte. Die Demagogie des Theaters übt ihre
Macht, wenn überhaupt, im Augenblick der Vorstellung aus; aber nur, was
darüber hinausgeht, als innere Wahrhaftigkeit des Inhalts und der Form,
vermag nachhaltig zu überzeugen. Das Pubhkum weiss so genau wohl
nicht, was gut ist im ästhetischen Sinne; aber es weiss schon genauer das



THEATER UND PUBLIKUM 325

Echte vom Falschen zu unterscheiden, wenigstens da, wo es den Bezug zu
seiner Realität erkennt. Längst weiss man, dass nur das «Teatro Stabile»,
das Theater mit festem Standort und Ensemble, eine «auf beiden Seiten
sozial bedingte» Arbeit ermöglicht. Giorgio Strehler, der zusammen mit
Paolo Grassi das Mailänder Piccolo Teatro eben darum gründete, weil er
im Tourneebetrieb keine Möglichkeit sah, das Publikum je als Partner zu
gewinnen, spricht von der «chorischen Funktion» dieses Publikums. Regisseur

und Schauspieler brauchen diese Antwort aus dem Zuschauerraum.
Sie haben aus vielen Möglichkeiten bei der Probenarbeit festgehalten, was
sich als gut erwiesen hat, als richtige und ausdrucksstärkste Variante. Aber
erst die Aufführung vor dem Partner Publikum bestätigt oder relativiert
diese Entscheidung. Erst in ihr kommt Theater zu sich selbst.

1 Theater 1987. Jahrbuch der Zeitschrift
«Theater heute». Herausgegeben von Peter
von Becker, Michael Merschmeier und
Henning Rischbieter. Orell Füssli + Friedrich

Verlag, Zürich. —2 Arthur Miller,
Zeitkurven. Ein Leben. S. Fischer Verlag,

Frankfurt am Main 1987. — 3 Bausteine zu
einer Poetik der Moderne. Herausgegeben
von Norbert Miller, Volker Klotz, Michael
Krüger. Festschrift für Walter Höllerer. Carl
Hanser Verlag, München/Wien 1987.

Die ATAG-Gruppe

Wirtschaftsprüfung
Wirtschaftsberatung
Wirtschaftsinformation

ATAG
AllgemeineTreuhand AG

ÜC\ MITGLIED VON ARTHUR YOUNG INTERNATIONAL


	Nicht am Publikum vorbei

