Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift fur Politik, Wirtschaft, Kultur
Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 68 (1988)

Heft: 3

Artikel: Vom mdglichen Nutzen des Philologen
Autor: Behrmann, Alfred

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-164567

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-164567
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Alfred Behrmann

Vom moglichen Nutzen des Philologen

Die Gestalt, in der Philologen am haufigsten auftreten, ist die des Pad-
agogen. Von thm schreibt sich der Pedant her, obwohl dem Padagogen,
heutzutage, der Ruf des Pedanten weniger anhdngt als einem, der histo-
risch-kritische Ausgaben herstellt, Kommentare schreibt oder sonst den
Leser, der nicht selbst Philologe ist, durch Subalternes belustigt, langweilt
oder verstimmt. Der Padagoge entwachst der philologischen Schule, die er
durchlauft, in dem Mass, wie sein Umgang mit Literatur von den Bedurf-
nissen des neuen Berufs gepragt wird. Das gilt von allen, die das Gewerbe
selbst verlassen, also nicht an Hochschulen und Forschungsstatten arbei-
ten, sondern als Dramaturgen, Lektoren, Redakteure, Journalisten, Kriti-
ker oder Schriftsteller. Vielleicht, dass Ubersetzer noch Philologen blei-
ben, wenn sie es jemals waren; die Masse des schlecht Ubersetzten lasst
aber annehmen, dass sie es nicht sind — in der Regel, jedenfalls keine
guten.

Was das Ubersetzen angeht, sind es freilich gerade die Philologen, die
als notorische Versager gelten. Ihre Produkte seien blutleer, steif, angstlich,
philistros. Die grossten Ubersetzungen, die im Deutschen vorliegen, die
Bibel, der Homer und Shakespeare, bestitigen diesen Gemeinplatz nicht.
Luther war ein Genie, das liber die Sprache kraft angeborener Begabung
verfiigte; Voss und Schlegel waren gebildet. Wenn alle drei auch Verse
schrieben, war es doch kaum ihr Dichtertum, dem sie ihre grossen Uber-
setzungsleistungen verdankten; sie waren ausgezeichnete Philologen. Es
soll aber hier kein Idealbild errichtet werden, dem sich leicht ein Zerrbild
gegenuberstellen liesse, sondern es soll gefragt werden, ob der Philologe
etwas Wiinschbares leisten kann, was ohne ihn nicht oder nur unvollkom-
men geleistet wiirde. Von Editionsphilologie und anderen Tiro-Diensten
sel dabei abgesehn. (Auch der Laie mag, bei ruhiger Betrachtung, zugeben,
dass dergleichen seine Notwendigkeit und damit, wenn es gut getan wird, -
ein gewisses Verdienst hat.) Die Frage lautet, ob dem Philologen ein Wert
als Mitglied der literarischen Offentlichkeit, zumindest als lesendem und
urteilendem Individuum zukommt.

Das lesende Individuum ist von eminenter Bedeutung, auch da, wo es
sich nicht zu Wort meldet, sondern nur liest. Das Verlagswesen, der Buch-
markt, der ganze literarische Betrieb hiangt von ihm ab. Kein Wunder, dass
man es berechnet, als berechenbarer Grosse mit ihm umzugehen sucht.



238 NUTZEN DES PHILOLOGEN

Insofern es diesen Berechnungen entspricht, hangt es umgekehrt in seinem
Leseverhalten vom literarischen Betrieb ab. Der Philologe als Leser durfte
sich der Steuerung durch den Betrieb viel eher entziehen als der nicht-
(oder nicht mehr) philologische Leser. Sein Leseverhalten ist anders, und
es liegt nahe, ihn zunachst als Lesenden zu betrachten.

I

Er liest als Spezialist. Ist Spezialistentum fir die Lektiire erwiinscht,
idealerweise zu fordern? Ein gewisses Mass an Kennerschaft wird selbst
dem Laien als hilfreich einleuchten. Literarische Gelehrsamkeit hingegen
durfte den meisten eher als Schranke erscheinen, die ein lebendiges Ver-
haltnis zum Gelesenen erschwert. Schliesslich wird Literatur nicht fiir Spe-
zialisten geschrieben, sondern fiir die Allgemeinheit. Das jedenfalls ist die
herrschende Meinung, und selbst wo ihre Giiltigkeit zweifelhaft scheint, ist
Genugtuung dartiber weniger zu finden als Bedauern.

Tatsache ist freilich, dass schon die Griechen das gliickliche Volk nicht
waren, bei dem die Dichtung, wie alles ibrige, sich jedem von selber
erschloss. Aus der Beliebtheit der Chorlyrik ein allgemeines Verstandnis
zu folgern, das ihrem dichterischen Gehalt kommensurabel war, setzt ein
Volk voraus, wie es allenfalls von schwarmerischen Neuhumanisten unter-
stellt wird. Schon der Hellenismus brachte den Philologen hervor, der
nicht nur das Handwerk der Textrezension betrieb, sondern als Erklarer,
Deuter und Kritiker wirkte. Dass Boccaccio den Auftrag erhielt, die Gort-
liche Komadie in offentlichen Vorlesungen zu erlautern (1373), macht die
Schwierigkeit deutlich, die schon das Mittelalter mit Dante hatte, und
Dante selbst wird gewusst haben, warum er einen Teil seiner Dichtung mit
Kommentaren versah. Don Quixote (1: 1605, II: 1615), sagt Thomas Mann,
ist ein Buch, so flach, dass das kleinste Kind es ohne Miihe durchwaten
kann, und so tief zugleich, dass auch der starkste Schwimmer alle Kraft
aufbieten muss, um nicht darin zu ertrinken . Mit Shakespeares Gedicht
The Phoenix and the Turtle (1601) lassen manche jene Dichtart einsetzen,
die sich auf ausgefallne Zitate, verborgne Anspielungen und sublime Dun-
kelheit verlegt und seit dem 19.Jahrhundert als hermetische Dichtung
beruhmt geworden ist. Goethe schrieb Noten und Abhandlungen zu besse-
rem Verstandnis des west-Ostlichen Diwans (1819), der zweite Teil seines
Faust (abgeschlossen 1831) ist der Schulfall einer erklarungsbedurftigen
Dichtung, und von Holderlin bis zu Rilke und Celan erstreckt sich die Tra-
dition eines poetischen Sprechens, das den unvorbereiteten Leser tiberfor-
dert und abweist.

Wenn der unvorbereitete Leser dennoch die Werke dunkler oder ent-
legner Autoren liest, so entsteht eine Lage, die nicht jedem bedenklich



NUTZEN DES PHILOLOGEN 239

erscheint, ja die manche begriissen. Alle Lektiire sei Umdeutung, teils ins
Aktuelle, teils ins Personliche, und wenn der Leser die Dichtung allein aus
dem Gefiihl und auf seine besondere Art begreife, so brauche er das nicht
erst auszuscheiden, was ihn ohnehin nicht betrifft: seine Lektiire habe den
Vorzug des Unmittelbaren. Diese Auffassung herrscht an Theatern, die
sich bemuhen, das Alte zu entstauben und es dem Publikum durch Aktua-
lisierung verstandlich zu machen. Werktreue lehnen die Beflirworter dieser
Praxis ausdrucklich ab. Manche, weil sie dergleichen fiir chimarisch halten:
das Werk als solches gebe es gar nicht; es stelle sich jeweils im Akt der Lek-
tire oder der Inszenierung erst her. Andre, weil sie Werktreue zwar fur
moglich, aber nicht fiir wiinschbar halten: so etwas sei Sache von Semina-
ren, wo man literarische Archdologie und historische Rekonstruktion
betreibe, fernab vom wirklichen Leben.

Der Philologe weiss, dass ein Werk, einmal geschaffen, sich nicht anders
verwirklicht als im Akt seiner Aufnahme durch den Leser. Sein Ziel ist
aber nicht, die Fremdheit des Werks in diesem Akt zum Verschwinden zu
bringen, sondern im Gegenteil sie sichtbar zu machen. Um Aktualisierung
sorgt er sich wenig. Sie ist die Bedingung, der ohnehin jeder Leser unter-
liegt, auch wenn er versuchen sollte, sich der Begrenzung bewusst zu wer-
den, die seine Zeit und ihre Vorurteile ihm auferlegen. Die Aktualisierung
zu forcieren, statt ihr selbst da, wo sie sich unterschwellig vollzieht, nach
Moglichkeit zu begegnen, sieht er fiir sich keinen Anlass. Das tun die
Nichtphilologen unentwegt, und der Philologe hat Grund, den meisten die-
ser Aktualisierungen zu misstrauen.

Unsre Zeit scheint ihm nicht gross genug, um alles Vergangne ihrem
eigenen Mass zu unterwerfen. Eher scheint ihm umgekehrt, dass diese
Gegenwart sich erst vor dem Vergangnen zu legitimieren hatte; wie Hum-
boldt glaubte, von den Griechen auch nur zu sprechen miusse erst verdient
sein?. Die Annédherung sollte erfolgen, indem die Gegenwart sich dem Ver-
gangenen, nicht das Vergangne der Gegenwart anbequemt. Auch glaubt
der Philologe, es sei ein Zeichen mangelnder intellektueller Neugier, wenn
nichts beriihrt werden soll, dem nicht zuvor das Unvertraute so weit wie
moglich genommen worden ist. Wie es von geistiger Faulheit zeugt, wenn
alles in Ubersetzungen gelesen werden muss, die als solche, d.h. als Triger
eines Fremden und Anderen, gar nicht erscheinen diirfen.

Der Philologe liest, wo er zustandig ist, die Originale, bleibt also unab-
hingig von jenen Akkommodationen, die der Leser von Ubersetzungen
oft gar nicht wahrnimmt oder nicht einzuschatzen weiss. Wenn selbst bei
philologischer Lektiire der Text sich anders verwirklicht, als vom Autor
beabsichtigt, so ist’s doch im eigenen, dem Kopf des Lesers und nicht des
Ubersetzers, wo dies geschieht. Was von der Sprache gilt, gilt dhnlich von
der Intention, als deren Verwirklichung der Text sich darstellt. Man mag



240 NUTZEN DES PHILOLOGEN

den Philologen als denjenigen denken, den mancher schwierige Dichter
zum idealen Leser erhebt oder bei dem er die meisten Anleihen macht,
wenn er seinen idealen Leser erfindet.

Aus dem Mund eines Philologen muss diese Behauptung anmassend
klingen, jedenfalls verlangt sie nach Erklarung. Denn naher scheint als
idealer Leser ein anderer Dichter zu liegen, und wenn der nicht, dann ein
Kritiker. Naturlich ist keine literarische Kompetenz grosser als die des
Dichters. Doch der Dichter, der die Werke eines anderen Dichters liest, hat
stets die eigne Arbeit im Sinn, was das Sachgerechte seiner Aufmerksam-
keit einschrankt’. Und der Kritiker unterliegt in grosserem Mass als der
Philologe dem Zwang der Aktualitat. Auch wo er sich nicht als Agent des
Zeitgeists empfindet, der dessen Forderungen an den Autor herantragt,
wird er das Publikum, seine Neigungen (die oft seine Schwichen sind),
seine wirklichen oder vermeintlichen Bediirfnisse in Rechnung stellen,
wenn er sein Urteil abgibt. Schliesslich will auch der Kritiker gelesen wer-
den, und sein Forum ist nicht ein Kreis von Kennern, sondern die all-
gemeine Leserschaft. [hm gegeniiber vertritt der Philologe die Macht des
Vergangenen. Er verkorpert das schlechte Gewissen des Autors, wahrend
ihn der Kritiker in dieser Hinsicht eher entlastet, indem er den Kurswert
des Autors im Rahmen des Aktuellen notiert.

Aus dem Vergangnen ergeben sich Massstabe, die oft als druckend
empfunden werden und deren man sich gern entledigt, indem man sie fiir
ungultig erklart. Doch fallt es schwer, einen gewissenhaften Autor anzu-
nehmen, dem diese Entlastung nicht ofter verdachtig erschiene. Ob die
Bekenntnisse von Dichtern zur Ex-und-hopp-Dichtung ehrlich gemeint
oder eher als Mittel der Werbung gedacht sind («Leser, verschwendet eure
Zeit nicht an zeitlosen Quark: hier ist das, was euch angeht»), mag auf sich
beruhen. Das Studium des Jungen Deutschland zeigt, dass dessen Beteue-
rungen, nur fur den Tag zu schreiben, den Ehrgeiz nicht ausschlossen, in
die Literaturgeschichte einzugehn, ja sogar die Anerkennung der
geschmahten Viter zu finden*.

Als gewissenhafter Autor soll hier gelten, wer fiir ein Publikum schreibt,
das sich nichts vormachen lasst. Vom Leser, den er sich wiinscht, wird der
Autor eine geschulte literarische Sensibilitat ebenso erwarten wie das Ver-
mogen eines begriindeten Urteils. Uber beides sollte der Philologe verfi-
gen, weil seine Arbeit ihn zwingt, diese Eigenschaften standig zu betatigen.
Anders als der Kritiker, fur den das auch gilt, bewegt sich der Philologe in
einem Gebiet, von dem die Gegenwartsliteratur nur einen Ausschnitt, und
nicht den wichtigsten, bildet. Der Aktualist wird darin eine Beschrankung
sehn, die den Philologen als Spezialisten fiir Gegenwartsliteratur disquali-
fiziert; die Mehrheit der Autoren wird sich deshalb sein Urteil uber ihre
Werke verbitten.



NUTZEN DES PHILOLOGEN 241

Aber wer wenn nicht der Philologe liest Celan — um ein bedeutendes
Beispiel der Gegenwartsliteratur herauszugreifen — auf eine Art, die zum
Verstandnis dieses schwerverstandlichen Dichters beitragt? Das darum,
weil Celan weder stilistisch noch im Hinblick auf den Traditionshinter-
grund seiner Verse ohne jenes Vertrautsein mit alterer Literatur zu fassen
ist, das ausserhalb der Philologie nur selten entsteht. [hm zumindest hatte
der philologische Leser willkommen sein miissen. Auch fragt sich, ob nicht
die Ablehnung dieses Lesers als Weigerung erscheinen muss, unter
erschwerten Bedingungen zu schreiben. Den gewohnlichen Leser einzu-
nehmen ist leicht: seine Vergleichsmoglichkeiten sind beschrankt. Dem
Kritiker lasst sich zur Not mit Verve imponieren, und in mageren Zeiten
wird er geneigt sein, das Massige gegentiber dem ganzlich Missratnen her-
auszustreichen. Man sieht es an den Preisen, die immer wieder vergeben
werden, auch an den weniger Wiirdigen und zuletzt an den Unsaglichen.
Den Philologen finden die massiven Zumutungen des Zeitgeists immun.
Er weiss, dass der beliebteste Schriftsteller der Goethezeit Kotzebue war.
Er kennt aus zahllosen Beispielen die Anatomie des Ruhms. Wie er weiss,
dass die Entrustung uber die Gegenwart ein Topos ist und die Behaup-
tung ihrer untiberbietbaren Schlechtigkeit von historischer Unkenntnis
zeugt. Andrerseits stimmt er Seume zu, der den sauren Moralisten bei
ihrer Entriistung recht gibt, da keine Schande grosser sei als die gegenwar-
tige?.

Der Wert des Philologen als vorausgesetzten Lesers liegt also darin,
dass der Autor bei ihm mit grosseren Widerstanden rechnen muss als bei
anderen Lesern. Der Philologe weiss zum Beispiel, was ein Vers ist: nicht
von irgendeiner zeitgebundenen Definition, sondern vom geschichtlichen
Bestand her. Das macht ihn zu einem ungemiitlichen Leser von Versen.
Vor dem Publikum und selbst vor Teilen der Kritik mag der Schreiber
schlechter Verse mit der Erklarung davonkommen, dass seit Whitman und
dass er ja ganz bewusst und dass der Rhythmus von heute usw. Der Philo-
loge hat Whitman gelesen und Pound und Eliot und Williams und Stevens
und Cummings und Benn und viele andere, die freie, prosanahe Verse
geschrieben haben. Er wird vergleichen und urteilen. Ein Lyriker, der nach
einem gewissen Erfolg mit freien Versen zum erstenmal mit gebundenen
auftritt, mag im Kritiker einen Leser finden, der die Bemithung honoriert.
Der Philologe wird wiederum vergleichen, sagen wir mit der Art, wie
Bobrowski die sapphische und alkaische Strophe behandelt hat. Er weiss
auch, was ein Distichon ist, das hohe, das xenialische, das scherzhafte, und
wird, wenn er missratene liest, nach einleuchtenden Griinden fragen,
warum der Schreiber eine Form gewahlt hat, die er frei zu behandeln vor-
gibt, obwohl sie ihn andrerseits behindert und zu allerlei Verrenkungen
zwingt®.



242 NUTZEN DES PHILOLOGEN

Wie er der Pfahl im Fleisch des Autors ist, ist der Philologe zugleich sein
erkenntlichster Leser. Was gut geschrieben ist, erhalt den Beifall der All-
gemeinheit nur dann, wenn es zeitgemasse Erwartungen erfullt. Oft scheint
diese Bedingung wichtiger als die literarische Qualitat, was daraus hervor-
geht, dass geringere, ja minderwertige Werke den gleichen Beifall finden
wie die besten, wenn sie demselben aktuellen Interesse entsprechen. Als
1819 der West-ostliche Diwan erschien, hatte sein Autor nicht das Gliick,
das thm bei Wertherso hold war, namlich ein zeitgenossisches Bediirfnis zu
befriedigen. Der hohe dichterische Wert des Buches erweckte keine beson-
dere Neugier; noch zu Anfang dieses Jahrhunderts bedienten die Buch-
handler den sparlichen Kaufer mit der ersten Auflage. Man darf vermuten,
dass es vorwiegend Philologen waren, die etwas so Abseitiges kauften. Der
Philologe liest also, wie sein Name sagt, mit der Liebe zum Wort, ob es nun
innerhalb oder ausserhalb eines gerade flir wichtig oder interessant gehalt-
nen Zusammenhangs erscheint.

Der gewissenhafte Autor, um bei diesem Ausdruck zu bleiben, muss
hoften, dass sein Wort als das Medium erlebt wird, in dem sich der Kunst-
charakter seines Werkes manifestiert. Das Wort muss, um kunsthaft zu wir-
ken, eine Gestalt annehmen, die es ebenso vom tblichen Verstandigungs-
mittel wie vom ausgemachten Idiotismus entfernt. Das absolut originale
Gedicht, sagt Eliot, ist absolut schlecht’. Ein Gedicht, andrerseits, das
allem Anspruch auf einen besonderen sprachlichen Status entsagte, ware
uberhaupt kein Gedicht: es durfte nicht aus Versen bestehn. Insofern es
aus Versen besteht, ist es traditionell, auch wenn sich das Kunsthafte bei
grosser Nahe des Ausdrucks zu Formen der Alltagsrede in das rhythmi-
sche Gliedern der Sprache zuriickzieht. Auch hierfiir gibt es Muster, auch
dies ist habituell. Alles, vom hohen Ton, wie ihn Dichter der Gruppe 47
noch anschlagen konnten, bis zum entspannten Parlando in leichter vers-
hafter Stilisierung, gewinnt seinen Reiz aus dem Verhaltnis zur Tradition,
aus dem Wechsel von Nahe und Ferne zu iiberlieferter Form®. Gerade die
Neigung moderner Dichter, Traditionsbezuge mehr anzudeuten als vorzu-
fuhren, formale Verwandtschaft mit anderer Dichtung eher zu verstecken
als herauszustellen, verlangt einen Leser, der solche Beziige und solche
Verwandtschaft erkennt. Dieser Leser ist der Philologe, und seinem
Unmut angesichts missratener Werke entspricht sein Entziicken vor
gelungenen.

II

Als Schreibender ist der Philologe in vielem nichts anderes als ein Leser,
der seine Lekture dokumentiert, wobei sein Unmut oder sein Entzucken
beim Lesen nicht das sind, was den Gegenstand der Darlegung bildet. Er



NUTZEN DES PHILOLOGEN 243

schreibt, um zu erhellen, was ihm erhellungsbediirftig und erhellenswert
scheint. Sein offentlicher Nutzen liegt darin, dass er anderen Lesern das
Werk in einem Licht, von einer Seite und in einem Zusammenhang zeigt,
die bei naivem Lesen nicht oder nicht hinreichend deutlich werden. Der
Leser, der dem Philologen bei seiner Lektiire folgt, wird die grosste Diffe-
renz zum eigenen Lesen da bemerken, wo entweder geschichtlicher
Abstand, die Sprache oder literarische Tradition ein unmittelbares Ver-
standnis erschwert. Indem er das Fremde erhellt, bewusst macht, es gleich-
sam starkt, statt es zu verfliichtigen, wirkt der Philologe den Tendenzen der
Aktualisierung entgegen. Es geht ihm nicht bloss um die Vermittlung (lite-
rar-)historischer Tatsachen, etwa stoff- und motivgeschichtlicher, gattungs-
poetischer oder theoretischer Art, die der Leser nicht kennt oder schwer in
ihrer Bedeutung ermisst, also um Sachunterrichtung. Es geht ihm darum,
die Individualitat, zuweilen also das Unvergleichliche eines Werks oder
eines Autors begreiflich zu machen. Der Leser, der dem Philologen folgt,
wird Shakespeares Drama, Goethes Roman oder Mallarmés Gedicht
erlautert, d. h. erhellt finden, ohne dass ihre Fremdheit, die schon bei ihrem
Erscheinen unter den Zeitgenossen uniibersehbar war, verblasste oder
verschwande.

Der hochste philologische Dienst, der dem Leser geleistet werden kann,
besteht in der Erweiterung seines Gesichtsfelds. Indem der Blick sich wei-
tet und vertieft, wachst die Fahigkeit, in literarischen Werken Werte zu fin-
den, die anders als durch ihre Lektiire und ihr Studium kaum noch erfahr-
bar sind, weil sich Verlorenes darin festhalt, Alternativen, die nie ergriffen
oder, einmal ergriffen, wieder aufgegeben worden sind, Fremdheiten, die
absurd anmuten, weil sie unser Gefiihl verstoren wie der Satz «Das Leben
ist der Guiter hochstes nicht» oder der Umstand, den viele von Shake-
speares Gestalten so bestlirzend zeigen, dass es Handlungen gibt, die sich
rationaler Erklarung entziehen, Menschen, die unverniinftig handeln,
ohne dass sie darum untauglich wiirden selbst fiir die hochste Sympathie.

Wie historische oder philosophische Lektiire, bewirkt also das Lesen
literarischer Werke eine Offnung des zeitgenossisch verengten Bewusst-
seins. Daruber hinaus entwickelt es den Sinn fiir Kunst. Kunst versteht sich
von selbst nur fiir den Kiinstler, und Benn hatte Grund zu seiner emphati-
schen Trennung von Kunsttragern und Kulturtragern®. Alle Eigenschaften
eines literarischen Werks haben eher Aussicht auf Beachtung bei den
Lesern als sein Kunstcharakter. Sein Medium, die Sprache, dient den ver-
schiedensten Zwecken, und nichts ist schwieriger, als den eigenartigen Sta-
tus zur Anschauung zu bringen, den sie im Zeichen der Kunst annimmt,
«gesetzlichen Kalkul und sonstige Verfahrungsart» zu erhellen, «<wodurch
das Schone hervorgebracht wird»'’. Es gibt keine Institution ausser dem
schreibenden Philologen, die daflir zustandig ware, und der Autor, dem



244 NUTZEN DES PHILOLOGEN

der Kunstcharakter seines Werkes mehr gilt als dessen tibrige Eigenschaf-
ten, darf zwar hoffen, von unterschiedlichen Lesern nach seiner Intention
verstanden zu werden, findet aber im Philologen den einzigen, der bereit
ist, sein Verstandnis des Werkes offentlich darzulegen, in Auseinanderset-
zung mit anderen zu erortern und das, was er fur [rrtum und Missverstand-
nis halt, vom Werk zu entfernen. Verkannte Werke, die er fur wertvoll halt
(Lebender oder Toter), wird der Philologe verteidigen, berithmte, die ihm
falsch oder unzulanglich gedeutet scheinen, in ein anderes Licht zu rucken
suchen.

Nichts davon wird gelingen, wenn er schlecht schreibt. Wem der
Umgang mit Dichtung zu keiner sprachlichen Zucht verhilft, hat allen Kre-
dit bei den Lesern verspielt. Wer wollte die Weigerung tadeln, einem philo-
logischen Diskurs zu folgen, dem jegliche Anmut abgeht, eine Einladung
anzunehmen, die ein Ansinnen darstellt? Der Philologe, dessen Schreibart
nicht taugt, die Lust des Lesers auf den behandelten Gegenstand zu schar-
fen, hat seinen Beruf verfehlt. Leider gibt es iibergenug an schlechten Bei-
spielen, die verschiedene Griinde haben: Vielschreiberei, den Zug ins
Modische, die Neigung, sich durch abstrusen Jargon das Air einer ausser-
ordentlichen Souveranitat zu geben. Besonders anfallig fur alles, was der
Zeitgeist in immer schnellerem Wechsel an Sensationen bereithalt, schei-
nen gewisse Kreise der Germanistik. Augenblicklich sind sie behext von
Lacancan und Derridada . Hier zeigt sich eine Tendenz, die keiner Philo-
logie bekommt: den literarischen Gegenstand unter einem Wust von Ter-
minologie zu begraben, die vor allem dem Lustgewinn der damit Jonglie-
renden dient!?. Jede Schriftstellerei ist geeigneter, ein Bediirfnis nach
Selbstverwirklichung im Schreiber zu befriedigen, als die philologische.
Wenn es hier so etwas wie Anmut gibt, dann liegt sie in der Prazision,
Durchsichtigkeit und Okonomie des Ausdrucks, der sich nicht selbst zum
Gegenstand der Aufmerksamkeit macht, sondern der Sache dient . Die
Schreibart des Philologen sollte ein Beispiel dafiir sein, wie der Umgang
mit literarischer Kunst den Ausdruck bildet, ohne ihn zum Surrogat fur
literarische Kunst zu machen.

[1I

Welches ist der Stand des Philologen in der literarischen Offentlichkeit ?
Spielt er eine Rolle darin? Der vorherrschende Eindruck ist der, dass man
ohne ihn auskommt, dass ihn niemand vermisst. Wo sich Philologen in
Akademien oder andre offentliche Einrichtungen verirren, erscheinen sie
meist in der Rolle von Kritikern, suchen ihr wahres Gewerbe vergessen zu
machen und sind glucklich, dass man sie duldet. Hin und wieder vermengt
sich einer mit der Blihne wie Wolfgang Schadewaldt als Ubersetzer oder



NUTZEN DES PHILOLOGEN 245

Hans Mayer als Dramaturg, ab und an erscheint in einem Theaterpro-
gramm der Text eines Philologen, doch wahre Verbindung scheint die eine
Seite i.a. so wenig zu suchen wie die andre. Der Philologe, erasmischen
Naturells, hat keinen Drang, sich in Welthandel zu mischen. Wozu sollte er
sich aufdrangen?

Als August Wilhelm Schlegel seine Shakespeare-Ubersetzungen
schrieb, da tat er das, als giabe es gar kein Theater. Das Theater nahm keine
Notiz von ihm, sondern spielte den Shakespeare in den Prosafassungen
Wielands und Eschenburgs, sofern es nicht, was die Regel war, sich selbst
aus allerlei Vorlagen seinen Text zusammenklaubte und zurechtstutzte.
Was hitte das Theater auch in den neunziger Jahren des 18. Jahrhunderts
mit Versen anfangen sollen — mitten in der Hochflut der Schroder, Iffland,
Kotzebue '*? Dass Schlegels Ubersetzung so vorziiglich ausfiel, hatte sei-
nen Grund eben darin, dass die Riicksicht auf Schauspieler und Theater-
publikum ihm nicht die Arbeit verdarb. Und dass Schlegel bis heute von
niemand iibertroffen worden ist, riihrt daher, dass alle folgenden Uberset-
zer — seine Modernisierer — diese Riicksicht nahmen und dadurch den
Text nicht prazisierten, sondern simplifizierten '°.

Welche Biihne verfiele darauf, mit der Ubersetzung eines Stlicks, das sie
spielen mochte, einen Philologen zu beauftragen? Ihr graut bei dem
Gedanken an einen unsprechbaren, unspielbaren Text. Dies Grauen wird
iberboten vom Schauder des Philologen beim Gedanken an die Verhun-
zung und Verstimmelung seines Texts durch die Theaterbarbaren. Dem
Laien wird es schwerfallen, diesen Punkt zu entscheiden. Er mag beden-
ken, wie wenig die Theatererfahrung der Dichter-Schauspieler Shake-
speare und Moliere die Biihnengewaltigen in England und Frankreich
davon abhielt, Hand an deren Stucke zu legen.

Allein dass der Philologe skrupulos iibersetzt, von tausend Zweifeln
und Noten geplagt, nie zufrieden, nie liberzeugt, die richtige Nuance, die
treffende Wendung, die einzig mogliche Kadenz gefunden zu haben, macht
ihn untauglich fiir den normalen Betrieb: er ist zu langsam. Erhalt ein Lyri-
ker den Nobelpreis, so fande sich vielleicht ein Philologe primi ordinis, der
bereit ware, eine gewissenhafte Ubersetzung von dessen Gedichten, in
sorgfaltiger Auswahl, mit einer Einflihrung oder einem Nachwort vorzule-
gen — in einem Jahr, wenn es gut geht. Dann ist der Nobelpreistrager ver-
gessen, nicht mehr aktuell, der Verleger hat andere Sorgen, die Kritik, die
Journale, das Publikum sind mit den neuesten Aktualitaten beschaftigt,
haben alle Hande voll zu tun. Auch wird der Fall nur selten eintreten, dass
ein Auftrag des Verlegers und der Wunsch des Philologen zusammentref-
fen. Was der Philologe iibersetzen mochte, weil es ihm kostbar erscheint,
lisst den Verleger kalt: es gibt keinen Markt dafiir. So bleibt der Uberset-
zer in seinem Gehause, und wenn er Gluck hat und die Sonne der Deut-



246 NUTZEN DES PHILOLOGEN

schen Forschungsgemeinschaft ihm huldvoll ihr Antlitz zukehrt, so
schmuggelt er vielleicht als halbe Konterbande eine kleine Ubersetzung in
die Gruft, wo das Ergebnis gelehrter Anstrengung beigesetzt wird.

_ Es hilft nichts: das (Ubersetzer-)Temperament, das in der literarischen
Offentlichkeit retssiert, und das erasmische sind nicht zu versohnen.
Dankbar daher sei vermerkt, dass es Gliicksfalle gibt: sorgfaltige philologi-
sche Arbeiten, ohne Hast geschrieben, die dem Verlag, in dem sie erschei-
nen, zur Zierde gereichen, wie der jungste deutsche James Joyce oder, frii-
her schon, manches aus dem Prosawerk Valérys.

Und die literarische Szene, die Akademien, die Literaturgesellschaften,
ihre Preise und Preistrager, die Zeitschriften, die Kritiker mit ihren Auto-
ren, den gefeierten, anerkannten, empfohlenen, aufgemunterten, denn ver-
rissene gibt es kaum — wie steht der Philologe dazu? Friiher ging ihn der-
gleichen nichts an, jedenfalls nicht im Amt. Ein Autor musste tot sein, ehe
sein Werk in Seminaren oder Vorlesungen behandelt wurde '°. Heute hat
ein Lehrstuhlinhaber den Forschungsschwerpunkt Gilinter Grass; Karin
Kiwus wird von einem angesehenen Ordinarius interpretiert, und nicht nur
Ruhmkorf und Enzensberger, auch Friderike Roth und Ursula Krechel
figurieren als Untersuchungsgegenstande germanistischer Seminare. Die
Zeit scheint nahe, da ein Autor, der noch studiert, seine Seminararbeit
uber sich selbst schreiben kann.

Ist diese Hinwendung der Philologie zur aktuellen Literatur ein Zeichen
innerer Nahe? Erwidert die Literatur diese Anteilnahme, etwa indem sie
von zustandiger Seite zu horen wiinscht, wie ihr Profil vor dem Hinter-
grund der klassischen Moderne oder andrer Epochen erscheint? Denn
was im Rahmen des Aktuellen von lebenden Autoren zu halten sei, wird
anderswo entschieden; ein diesbezugliches Urteil der Philologen ware
ohne Belang. Auch miisste der Philologe als Vertreter eines historischen
Faches erst abtreten und zum gewohnlichen literarischen Zeitgenossen
werden, wenn ihn die Gegenwartsliteratur nur als solche interessierte. Dies
wiederum konnte nicht rechtfertigen, dass die Beschaftigung damit im
Seminar und nicht im Literarischen Zirkel stattfindet.

Nur also wenn er in seiner Zustandigkeit befragt wiirde, hatte der Philo-
loge das Recht, sich von Amts wegen mit literarischer Aktualitat zu befas-
sen. Dass dies gewtinscht wird, dass ein grosseres offentliches Verlangen
danach besteht, ist nicht zu erkennen. Alles deutet vielmehr darauf, dass
der Philologe in Sachen Gegenwartsliteratur nur als Kritiker erwiinscht ist,
der zusammen mit anderen Kritikern den Zeitgeistkarat der Gedichte von
A oder des Romans von B ermittelt und festsetzt. Alles andre erscheint als
Kompetenzuberschreitung und Einmischung; denn unsere Zeit ist stolz
darauf, sich reinlich von der Vergangenheit zu scheiden, die ihr als Wust
aus Uberlebtem und Abgetanem zutiefst widersteht. Wehe daher dem



NUTZEN DES PHILOLOGEN 247

Autor, der nicht moglichst ausschliesslich und moglichst rein den Zeitgeist
verkorpert, und wohl ihm, in dem sich alles zufrieden erkennt.

In seinem Institut zu bleiben, wird dem Philologen nicht schwer. Er
kampft dort mit sogenanntem sekundaren Analphabetismus, lehrt oder
vielmehr bemiiht sich um illiterate Studenten. Soll er offentlich auftreten,
um illiterate Dichter zu tadeln? Denn dass ein Lyriker die Grammatik
nicht beherrscht, begriindet keinen Ausschluss vom literarischen Markt.
Den Lektor stort es nicht, den Verleger auch nicht, den Kritiker, der es
anmerkt, hindert es nicht, den Gedichten ganz ernsthaft eine Rezension zu
widmen ', was Zeichen einer gewissen Schatzung ist; denn von allem, was
der Kritiker mustert, gelangt nur ein Bruchteil in seine Spalten.

So hilt sich der Philologe von der Kritik wie vom Theater, der Uberset-
zung und manchem anderen, worliber ein Urteil ihm zustiinde, fern oder
richtiger: er nimmt seinen Ausschluss davon in einer Mischung aus Resi-
gnation und Erleichterung hin. Die Offentlichkeit erreicht er mittelbar,
indem er Studenten ausbildet, die spater ihre philologischen Kiinste als
Lehrer oder in andern Berufen anwenden, darunter auch solchen, die das
literarische Leben beriihren. Als akademischer Lehrer ware der Philologe
eine eigne Betrachtung wert. Was ihn manchmal bewegt, ist die Vorstel-
lung, wie der eine oder andere seiner Schiiler, der als Student und Dokto-
rand gewisse Grundansichten mit ihm teilte, sich ausnimmt, sagen wir —
spater — als Lektor in einem Verlag.

Das Abseitsstehen des Philologen im literarischen Leben ist hier erklart
worden aus seinem Naturell, seiner Skrupulositit, seiner Langsamkeit.
Gibt es noch andere Griinde? Fehlt ihm vielleicht die Tugend der
Annehmlichkeit und wenn schon nicht der musische Sinn, so ein Gespur
fir das erregend und hinreissend Neue, das Gefiihl fiir atmospharische
Schwankungen der literarischen Wetterlage? Das wird man zugeben mus-
sen. Er verfugt vielleicht tiber einen eigenen Ton; was durchdringen soll,
erfordert indessen den unwiderstehlichen Zeit-Spiegel/-Sound, und der
geht ihm ab. Auch im Neuen erkennt er vielleicht das literarisch Gedie-
gene; ob es aber den Kritikern zusagt, ob es sich durchsetzt, marktgangig
wird, dafur fehlt ihm die Nase. Seinen moglichen Nutzen, der hier erwogen
wird, schrankt das nicht ein. Er sollte kein Witterer unter Witterern sein,
sondern, um noch einmal das Wort zu gebrauchen, der Pfahl im Fleisch,
das schlechte Gewissen in einer Zeit, die von Gewissen in literarischen
Dingen nicht eben gedriickt wird. Was er tun kann, um diese Aufgabe zu
erfullen, ist das, was Philologen seit jeher tun: zum Verstandnis des Her-
vorragenden in alter und neuer Literatur durch Erlduterung beitragen. Ob
er damit bewirkt, dass Hervorragendes als Vorbild und Verpflichtung
erfahren wird, ist eine Frage, die seine sparlichen Leser entscheiden.



248 NUTZEN DES PHILOLOGEN

' Wo, ist mir entfallen und ohne Miihe im
Augenblick nicht zu ermitteln. — ? An Kor-
ner, 1. August 1795. Wilhelm von Hum-
boldts Briefe an Christian Gottfried Korner.
Hrsg. von Albert Leitzmann. Berlin 1940,
S.28. — * «When the critics are themselves
poets, it may be suspected that they have
formed their critical statements with a view
to justifying their poetic practice.»
T.S. Eliot: The Use of Poetry and the Use of
Criticism. Studies in the Relation of Criti-
cism to Poetry in England. London (zuerst
1933) 1955, p. 29. «My criticism has this in
common with that of Ezra Pound, that its
merits and limitations can be fully appreci-
ated only when it is considered in relation to
the poetry I have written myself.» T.S. Eliot:
The Frontiers of Criticism (1956). In
T.S.E.: On Poetry and Poets. New York
1961 (Noonday. 214), p. 117. Vgl. im letztge-
nannten Buch p. 3 und p.17. — ¢ Siehe Hel-
mut Koopmann: Das Junge Deutschland.
Analyse eines Selbstverstindnisses. Stutt-
gart 1970 (= Germanist. Abhandlungen.
33), S.43f. und Kap. V, bes. S.137—149
(liber das Verhiltnis zu Goethe). — 5 Jo-
hann Gottfried Seume: Apokryphen.
J.G.S.: Prosaische und poetische Werke.
Th. 7. Berlin 0.J., S.142. — © Zu denken ist
an Johannes Bobrowski. So gelungen seine
reifen Oden sind, so fragwiirdig erscheinen
die Doppeldistichen seiner Sammlung Lite-
rarisches  Klima. In J.B.. Gesammelte
Werke. Hrsg. von Eberhard Haufe. Bd. 1.
Stuttgart 1987, S.231—253. — 7 Introduc-
tion zu Ezra Pounds Selected Poems. Lon-
‘don (zuerst 1928) 1948, p.10. — ® In Tradi-
tion and the Individual Talent (1919)
schreibt Eliot: [...] «we shall often find that
not only the best, but the most individual
parts of his [the poet’s| work may be those in
which the dead poets, his ancestors, assert
their immortality most vigorously» (p.14).
«In a peculiar sense he will be aware |.. ]
that he must inevitably be judged by the
standard of the past. I say judged, not ampu-
tated [...]» (p.15). Zit. nach T.S.E.: Selected
Essays. London (zuerst 1932) 1953. —
? Soll die Dichtung das Leben bessern?
(1955). In Gottfried Benn: Gesammelte
Werke. Hrsg. von Dieter Wellershoff. Bd. 1.

Wiesbaden 1959, S. 586f. Vgl. auch Bd. 2,
S.410, und Bd. 4, S.50f. und S.162. —
" Holderlin: Anmerkungen zum «Oedi-
pus». Samtliche Werke (Grosse Stuttgarter
Ausg.). Hrsg. von Friedrich Beissner. Bd. 5.
Stuttgart 1952, S.195. — ! Vgl. Klaus Laer-
mann: Lacancan und Derridada. Uber die
Frankolatrie in den Kulturwissenschaften.
In: Kursbuch 84, Marz 1986, S.17—33, —
12 Philologen, die sich gern mit dem Namen
eines Literatur«wissenschaftlers» schmiik-
ken, beziehen ihr Ideal von Wissenschaft-
lichkeit mit Vorliebe aus anderen Diszipli-
nen. Besonders beliebt ist z. Zt. die Philoso-
phie, zumal in solchen ihrer Vertreter, die
sich mit der Exegese von Literatur beschaf-
tigen. Ein schones Beispiel ist dies: «Die
versuchsweise praktizierte Textgnosis |[...|
ersetzt die Konsumtionshypostasierung —
Vorgabe der Nachtraglichkeit der Satti-
gungsataraxie (<voluptative> Erschopfung)
als Subjektivitatsautonomie (das also war
es/das also bin ich) durch die reproduktiv-
produktive Einlassung in den gebrochenen
Produktionsgrund (Atopie der <Einbil-
dungskraft> 0.a.) selber» (Rudolf Heinz:
Von der Depotenzierung der Hermeneutik
und/oder der Psychopathologie. Franz
Kafka: Gesprdach mit dem Beter. In: Frag-
mente. Schriftenreihe zur Psychoanalyse. 2/
3, Marz 1982, S. 168). Kaum ein germanisti-
sches Seminar, in dem sich diese Kultur
nicht ausbreitet. — '* 1920 schrieb Thomas
Mann einem deutschen Gymnasiallehrer,
was ihm als Ziel der Spracherzichung an
den Schulen erschien: «sich in seiner Mut-
tersprache gehorig, das heisst rein, treffend,
mit einiger Unmittelbarkeit und also auch
nicht ohne all und jede Anmut auszudriik-
ken» (S. 860). Weiter heisst es: «Liebe zur
Sache, Passion flir die Sache, Erfiilltheit von
ihr ist die Quelle alles formalen Glanzes,
und Sachlichkeit ist ein Begriff, von dem der
Padagoge auszugehen hat, der die Jugend
eines unrhetorischen Volkes zum schonen
Ausdruck zu erziehen wiinscht. Es gilt da-
bei, das nationale Vorurteil zu brechen, dass
Sachlichkeit und Schonheit einander aus-
schlossen, — ein Vorurteil, das auf dem
Missverstandnis beider Teile beruht. Denn
Sachlichkeit ist nicht Lieblosigkeit und



NUTZEN DES PHILOLOGEN 249

Schonheit nicht rhetorischer Schwulst.»
(5.863). Zit. nach Th.M.. Gesammelte
Werke in 13 Bdn. 2., durchges. Aufl. Bd. X.
Frankfurt am Main 1974. — '4 Die Uberset-
zung der Prosa-Iphigenie in Blankverse, ab-
geschlossen in Rom 1786, gedruckt 1787,
stiess im Weimarer Kreis zu Goethes gros-
ser Enttauschung auf wenig Verstiandnis. Zu
den schwierigsten Geschiften, die das
Theater ihm auferlegte, gehorte die Erzie-
hung von Schauspielern, die es nicht ge-
wohnt waren, Verse zu sprechen. Die Vers-
Iphigenie wurde uraufgefiihrt 1802; Schle-
gels erste Shakespeare-Ubersetzung, Ro-
meo und Julia, erschien 1797. Zu dieser
Zeit waren die einzigen aufgefiihrten deut-
schen Blankversdramen Nathan der Weise
(1783) und Don Karlos (1787). — '* Vgl.
Ulrich Suerbaum: Der deutsche Shake-
speare. Ubersetzungsgeschichte und Uber-
setzungstheorie. In Kenneth Muir und Sa-
muel Schoenbaum (Hrsg.): Shakespeare.

Eine Einfuhrung (A New Companion to
Shakespeare Studies, dt.) Stuttgart 1972,
S.259 bis 288, bes. S.272f. — '° Als die
Bruder Schlegel tiber Goethe schrieben —
August Wilhelm tber Hermann und Doro-
thea (1797), Friedrich tiber Wilhelm Meister
(1798) — gab es noch keine akademisch
verfasste Deutsche Philologie. Die Biicher
der Universitatsprofessoren iber Stefan
George, die zu seinen Lebzeiten erschienen
— das des Germanisten Friedrich Gundolf
(1920) und das des Historikers Friedrich
Wolters (1930) — waren Kult- und Sen-
dungsbiicher, sind also nicht mit heutigen
Monographien zu vergleichen, die lebende
Autoren mit dem Streben nach philologi-
scher Sachlichkeit behandeln. — 7 Vgl. Jiir-
gen P.Wallmann: Abziehbilder der Wirk-
lichkeit. Neue Gedichte von Johannes
Schenk (Café Americain [sic|, 1985). In:
Der Tagesspiegel (Berlin), 28. Juli 1985.

ga g, guei
v gschwind

«Toast extra», die rezente ..
...aus Gruyere, Appenzeller/
und Emmentaler

«Sundwlch», die milde

..aus Emmentaler

«Delicrem», die rahmige
..besonders leicht schmelzend




	Vom möglichen Nutzen des Philologen

