
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 68 (1988)

Heft: 3

Artikel: Vom möglichen Nutzen des Philologen

Autor: Behrmann, Alfred

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-164567

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-164567
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Alfred Behrmann

Vom möglichen Nutzen des Philologen

Die Gestalt, in der Philologen am häufigsten auftreten, ist die des

Pädagogen. Von ihm schreibt sich der Pedant her, obwohl dem Pädagogen,
heutzutage, der Ruf des Pedanten weniger anhängt als einem, der
historisch-kritische Ausgaben herstellt, Kommentare schreibt oder sonst den
Leser, der nicht selbst Philologe ist, durch Subalternes belustigt, langweilt
oder verstimmt. Der Pädagoge entwächst der philologischen Schule, die er
durchläuft, in dem Mass, wie sein Umgang mit Literatur von den Bedürfnissen

des neuen Berufs geprägt wird. Das gilt von allen, die das Gewerbe
selbst verlassen, also nicht an Hochschulen und Forschungsstätten arbeiten,

sondern als Dramaturgen, Lektoren, Redakteure, Journalisten, Kritiker

oder Schriftsteller. Vielleicht, dass Übersetzer noch Philologen bleiben,

wenn sie es jemals waren; die Masse des schlecht Übersetzten lässt
aber annehmen, dass sie es nicht sind — in der Regel, jedenfalls keine
guten.

Was das Übersetzen angeht, sind es freilich gerade die Philologen, die
als notorische Versager gelten. Ihre Produkte seien blutleer, steif, ängstlich,
philiströs. Die grössten Übersetzungen, die im Deutschen vorliegen, die
Bibel, der Homer und Shakespeare, bestätigen diesen Gemeinplatz nicht.
Luther war ein Genie, das über die Sprache kraft angeborener Begabung
verfügte; Voss und Schlegel waren gebildet. Wenn alle drei auch Verse
schrieben, war es doch kaum ihr Dichtertum, dem sie ihre grossen
Übersetzungsleistungen verdankten; sie waren ausgezeichnete Philologen. Es
soll aber hier kein Idealbild errichtet werden, dem sich leicht ein Zerrbild
gegenüberstellen liesse, sondern es soll gefragt werden, ob der Philologe
etwas Wünschbares leisten kann, was ohne ihn nicht oder nur unvollkommen

geleistet würde. Von Editionsphilologie und anderen Tiro-Diensten
sei dabei abgesehn. (Auch der Laie mag, bei ruhiger Betrachtung, zugeben,
dass dergleichen seine Notwendigkeit und damit, wenn es gut getan wird,
ein gewisses Verdienst hat.) Die Frage lautet, ob dem Philologen ein Wert
als Mitglied der literarischen Öffentlichkeit, zumindest als lesendem und
urteilendem Individuum zukommt.

Das lesende Individuum ist von eminenter Bedeutung, auch da, wo es

sich nicht zu Wort meldet, sondern nur liest. Das Verlagswesen, der
Buchmarkt, der ganze literarische Betrieb hängt von ihm ab. Kein Wunder, dass

man es berechnet, als berechenbarer Grösse mit ihm umzugehen sucht.



238 NUTZEN DES PHILOLOGEN

Insofern es diesen Berechnungen entspricht, hängt es umgekehrt in seinem
Leseverhalten vom literarischen Betrieb ab. Der Philologe als Leser dürfte
sich der Steuerung durch den Betrieb viel eher entziehen als der nicht-
(oder nicht mehr) philologische Leser. Sein Leseverhalten ist anders, und
es liegt nahe, ihn zunächst als Lesenden zu betrachten.

I

Er liest als Spezialist. Ist Spezialistentum für die Lektüre erwünscht,
idealerweise zu fordern? Ein gewisses Mass an Kennerschaft wird selbst
dem Laien als hilfreich einleuchten. Literarische Gelehrsamkeit hingegen
dürfte den meisten eher als Schranke erscheinen, die ein lebendiges
Verhältnis zum Gelesenen erschwert. Schliesslich wird Literatur nicht für
Spezialisten geschrieben, sondern für die Allgemeinheit. Das jedenfalls ist die
herrschende Meinung, und selbst wo ihre Gültigkeit zweifelhaft scheint, ist
Genugtuung darüber weniger zu finden als Bedauern.

Tatsache ist freilich, dass schon die Griechen das glückliche Volk nicht
waren, bei dem die Dichtung, wie alles übrige, sich jedem von selber
erschloss. Aus der Beliebtheit der Chorlyrik ein allgemeines Verständnis
zu folgern, das ihrem dichterischen Gehalt kommensurabel war, setzt ein
Volk voraus, wie es allenfalls von schwärmerischen Neuhumanisten unterstellt

wird. Schon der Hellenismus brachte den Philologen hervor, der
nicht nur das Handwerk der Textrezension betrieb, sondern als Erklärer,
Deuter und Kritiker wirkte. Dass Boccaccio den Auftrag erhielt, die Göttliche

Komödie in öffentlichen Vorlesungen zu erläutern (1373), macht die
Schwierigkeit deutlich, die schon das Mittelalter mit Dante hatte, und
Dante selbst wird gewusst haben, warum er einen Teil seiner Dichtung mit
Kommentaren versah. Don Quixote (1:1605, II: 1615), sagt Thomas Mann,
ist ein Buch, so flach, dass das kleinste Kind es ohne Mühe durchwaten
kann, und so tief zugleich, dass auch der stärkste Schwimmer alle Kraft
aufbieten muss, um nicht darin zu ertrinken '. Mit Shakespeares Gedicht
The Phoenix and the Turtle (1601) lassen manche jene Dichtart einsetzen,
die sich auf ausgefallne Zitate, verborgne Anspielungen und sublime
Dunkelheit verlegt und seit dem 19. Jahrhundert als hermetische Dichtung
berühmt geworden ist. Goethe schrieb Noten und Abhandlungen zu besserem

Verständnis des west-östlichen Diwans (1819), der zweite Teil seines
Faust (abgeschlossen 1831) ist der Schulfall einer erklärungsbedürftigen
Dichtung, und von Hölderlin bis zu Rilke und Celan erstreckt sich die
Tradition eines poetischen Sprechens, das den unvorbereiteten Leser überfordert

und abweist.
Wenn der unvorbereitete Leser dennoch die Werke dunkler oder

entlegner Autoren liest, so entsteht eine Lage, die nicht jedem bedenklich



NUTZEN DES PHILOLOGEN 239

erscheint, ja die manche begrüssen. Alle Lektüre sei Umdeutung, teils ins

Aktuelle, teils ins Persönliche, und wenn der Leser die Dichtung allein aus
dem Gefühl und auf seine besondere Art begreife, so brauche er das nicht
erst auszuscheiden, was ihn ohnehin nicht betrifft: seine Lektüre habe den
Vorzug des Unmittelbaren. Diese Auffassung herrscht an Theatern, die
sich bemühen, das Alte zu entstauben und es dem Publikum durch
Aktualisierung verständlich zu machen. Werktreue lehnen die Befürworter dieser
Praxis ausdrücklich ab. Manche, weil sie dergleichen für chimärisch halten:
das Werk als solches gebe es gar nicht; es stelle sich jeweils im Akt der Lektüre

oder der Inszenierung erst her. Andre, weil sie Werktreue zwar für
möglich, aber nicht für wünschbar halten: so etwas sei Sache von Seminaren,

wo man literarische Archäologie und historische Rekonstruktion
betreibe, fernab vom wirklichen Leben.

Der Philologe weiss, dass ein Werk, einmal geschaffen, sich nicht anders
verwirklicht als im Akt seiner Aufnahme durch den Leser. Sein Ziel ist
aber nicht, die Fremdheit des Werks in diesem Akt zum Verschwinden zu
bringen, sondern im Gegenteil sie sichtbar zu machen. Um Aktualisierung
sorgt er sich wenig. Sie ist die Bedingung, der ohnehin jeder Leser unterliegt,

auch wenn er versuchen sollte, sich der Begrenzung bewusst zu werden,

die seine Zeit und ihre Vorurteile ihm auferlegen. Die Aktualisierung
zu forcieren, statt ihr selbst da, wo sie sich unterschwellig vollzieht, nach

Möglichkeit zu begegnen, sieht er für sich keinen Anlass. Das tun die
Nichtphilologen unentwegt, und der Philologe hat Grund, den meisten dieser

Aktualisierungen zu misstrauen.
Unsre Zeit scheint ihm nicht gross genug, um alles Vergangne ihrem

eigenen Mass zu unterwerfen. Eher scheint ihm umgekehrt, dass diese
Gegenwart sich erst vor dem Vergangnen zu legitimieren hätte; wie Humboldt

glaubte, von den Griechen auch nur zu sprechen müsse erst verdient
sein2. Die Annäherung sollte erfolgen, indem die Gegenwart sich dem
Vergangenen, nicht das Vergangne der Gegenwart anbequemt. Auch glaubt
der Philologe, es sei ein Zeichen mangelnder intellektueller Neugier, wenn
nichts berührt werden soll, dem nicht zuvor das Unvertraute so weit wie
möglich genommen worden ist. Wie es von geistiger Faulheit zeugt, wenn
alles in Übersetzungen gelesen werden muss, die als solche, d. h. als Träger
eines Fremden und Anderen, gar nicht erscheinen dürfen.

Der Philologe liest, wo er zuständig ist, die Originale, bleibt also
unabhängig von jenen Akkommodationen, die der Leser von Übersetzungen
oft gar nicht wahrnimmt oder nicht einzuschätzen weiss. Wenn selbst bei
philologischer Lektüre der Text sich anders verwirklicht, als vom Autor
beabsichtigt, so ist's doch im eigenen, dem Kopf des Lesers und nicht des
Übersetzers, wo dies geschieht. Was von der Sprache gilt, gilt ähnlich von
der Intention, als deren Verwirklichung der Text sich darstellt. Man mag



240 NUTZEN DES PHILOLOGEN

den Philologen als denjenigen denken, den mancher schwierige Dichter
zum idealen Leser erhebt oder bei dem er die meisten Anleihen macht,
wenn er seinen idealen Leser erfindet.

Aus dem Mund eines Philologen muss diese Behauptung anmassend
klingen, jedenfalls verlangt sie nach Erklärung. Denn näher scheint als
idealer Leser ein anderer Dichter zu liegen, und wenn der nicht, dann ein
Kritiker. Natürlich ist keine literarische Kompetenz grösser als die des
Dichters. Doch der Dichter, der die Werke eines anderen Dichters liest, hat
stets die eigne Arbeit im Sinn, was das Sachgerechte seiner Aufmerksamkeit

einschränkt3. Und der Kritiker unterliegt in grösserem Mass als der
Philologe dem Zwang der Aktualität. Auch wo er sich nicht als Agent des

Zeitgeists empfindet, der dessen Forderungen an den Autor heranträgt,
wird er das Publikum, seine Neigungen (die oft seine Schwächen sind),
seine wirklichen oder vermeintlichen Bedürfnisse in Rechnung stellen,
wenn er sein Urteil abgibt. Schliesslich will auch der Kritiker gelesen werden,

und sein Forum ist nicht ein Kreis von Kennern, sondern die
allgemeine Leserschaft. Ihm gegenüber vertritt der Philologe die Macht des

Vergangenen. Er verkörpert das schlechte Gewissen des Autors, während
ihn der Kritiker in dieser Hinsicht eher entlastet, indem er den Kurswert
des Autors im Rahmen des Aktuellen notiert.

Aus dem Vergangnen ergeben sich Massstäbe, die oft als drückend
empfunden werden und deren man sich gern entledigt, indem man sie für
ungültig erklärt. Doch fällt es schwer, einen gewissenhaften Autor
anzunehmen, dem diese Entlastung nicht öfter verdächtig erschiene. Ob die
Bekenntnisse von Dichtern zur Ex-und-hopp-Dichtung ehrlich gemeint
oder eher als Mittel der Werbung gedacht sind («Leser, verschwendet eure
Zeit nicht an zeitlosen Quark: hier ist das, was euch angeht»), mag auf sich
beruhen. Das Studium des Jungen Deutschland zeigt, dass dessen Beteuerungen,

nur für den Tag zu schreiben, den Ehrgeiz nicht ausschlössen, in
die Literaturgeschichte einzugehn, ja sogar die Anerkennung der
geschmähten Väter zu finden4.

Als gewissenhafter Autor soll hier gelten, wer für ein Publikum schreibt,
das sich nichts vormachen lässt. Vom Leser, den er sich wünscht, wird der
Autor eine geschulte literarische Sensibilität ebenso erwarten wie das
Vermögen eines begründeten Urteils. Über beides sollte der Philologe verfügen,

weil seine Arbeit ihn zwingt, diese Eigenschaften ständig zu betätigen.
Anders als der Kritiker, für den das auch gilt, bewegt sich der Philologe in
einem Gebiet, von dem die Gegenwartsliteratur nur einen Ausschnitt, und
nicht den wichtigsten, bildet. Der Aktualist wird darin eine Beschränkung
sehn, die den Philologen als Spezialisten für Gegenwartsliteratur disqualifiziert;

die Mehrheit der Autoren wird sich deshalb sein Urteil über ihre
Werke verbitten.



NUTZEN DES PHILOLOGEN 241

Aber wer wenn nicht der Philologe liest Celan — um ein bedeutendes
Beispiel der Gegenwartsliteratur herauszugreifen — auf eine Art, die zum
Verständnis dieses schwerverständlichen Dichters beiträgt? Das darum,
weil Celan weder stilistisch noch im Hinblick auf den Traditionshintergrund

seiner Verse ohne jenes Vertrautsein mit älterer Literatur zu fassen
ist, das ausserhalb der Philologie nur selten entsteht. Ihm zumindest hätte
der philologische Leser willkommen sein müssen. Auch fragt sich, ob nicht
die Ablehnung dieses Lesers als Weigerung erscheinen muss, unter
erschwerten Bedingungen zu schreiben. Den gewöhnlichen Leser
einzunehmen ist leicht: seine Vergleichsmöglichkeiten sind beschränkt. Dem
Kritiker lässt sich zur Not mit Verve imponieren, und in mageren Zeiten
wird er geneigt sein, das Massige gegenüber dem gänzlich Missratnen
herauszustreichen. Man sieht es an den Preisen, die immer wieder vergeben
werden, auch an den weniger Würdigen und zuletzt an den Unsäglichen.
Den Philologen finden die massiven Zumutungen des Zeitgeists immun.
Er weiss, dass der beliebteste Schriftsteller der Goethezeit Kotzebue war.
Er kennt aus zahllosen Beispielen die Anatomie des Ruhms. Wie er weiss,
dass die Entrüstung über die Gegenwart ein Topos ist und die Behauptung

ihrer unüberbietbaren Schlechtigkeit von historischer Unkenntnis
zeugt. Andrerseits stimmt er Seume zu, der den sauren Moralisten bei
ihrer Entrüstung recht gibt, da keine Schande grösser sei als die gegenwärtige5.

Der Wert des Philologen als vorausgesetzten Lesers liegt also darin,
dass der Autor bei ihm mit grösseren Widerständen rechnen muss als bei
anderen Lesern. Der Philologe weiss zum Beispiel, was ein Vers ist: nicht
von irgendeiner zeitgebundenen Definition, sondern vom geschichtlichen
Bestand her. Das macht ihn zu einem ungemütlichen Leser von Versen.
Vor dem Publikum und selbst vor Teilen der Kritik mag der Schreiber
schlechter Verse mit der Erklärung davonkommen, dass seit Whitman und
dass er ja ganz bewusst und dass der Rhythmus von heute usw. Der Philologe

hat Whitman gelesen und Pound und Eliot und Williams und Stevens
und Cummings und Benn und viele andere, die freie, prosanahe Verse
geschrieben haben. Er wird vergleichen und urteilen. Ein Lyriker, der nach
einem gewissen Erfolg mit freien Versen zum erstenmal mit gebundenen
auftritt, mag im Kritiker einen Leser finden, der die Bemühung honoriert.
Der Philologe wird wiederum vergleichen, sagen wir mit der Art, wie
Bobrowski die sapphische und alkäische Strophe behandelt hat. Er weiss
auch, was ein Distichon ist, das hohe, das xenialische, das scherzhafte, und
wird, wenn er missratene liest, nach einleuchtenden Gründen fragen,
warum der Schreiber eine Form gewählt hat, die er frei zu behandeln
vorgibt, obwohl sie ihn andrerseits behindert und zu allerlei Verrenkungen
zwingt6.



242 NUTZEN DES PHILOLOGEN

Wie er der Pfahl im Fleisch des Autors ist, ist der Philologe zugleich sein
erkenntlichster Leser. Was gut geschrieben ist, erhält den Beifall der
Allgemeinheit nur dann, wenn es zeitgemässe Erwartungen erfüllt. Oft scheint
diese Bedingung wichtiger als die literarische Qualität, was daraus hervorgeht,

dass geringere, ja minderwertige Werke den gleichen Beifall finden
wie die besten, wenn sie demselben aktuellen Interesse entsprechen. Als
1819 der West-östliche Diwan erschien, hatte sein Autor nicht das Glück,
das ihm bei Werther so hold war, nämlich ein zeitgenössisches Bedürfnis zu
befriedigen. Der hohe dichterische Wert des Buches erweckte keine besondere

Neugier; noch zu Anfang dieses Jahrhunderts bedienten die
Buchhändler den spärlichen Käufer mit der ersten Auflage. Man darf vermuten,
dass es vorwiegend Philologen waren, die etwas so Abseitiges kauften. Der
Philologe liest also, wie sein Name sagt, mit der Liebe zum Wort, ob es nun
innerhalb oder ausserhalb eines gerade für wichtig oder interessant gehalt-
nen Zusammenhangs erscheint.

Der gewissenhafte Autor, um bei diesem Ausdruck zu bleiben, muss
hoffen, dass sein Wort als das Medium erlebt wird, in dem sich der
Kunstcharakter seines Werkes manifestiert. Das Wort muss, um kunsthaft zu
wirken, eine Gestalt annehmen, die es ebenso vom üblichen Verständigungsmittel

wie vom ausgemachten Idiotismus entfernt. Das absolut originale
Gedicht, sagt Eliot, ist absolut schlecht7. Ein Gedicht, andrerseits, das
allem Anspruch auf einen besonderen sprachlichen Status entsagte, wäre
überhaupt kein Gedicht: es dürfte nicht aus Versen bestehn. Insofern es

aus Versen besteht, ist es traditionell, auch wenn sich das Kunsthafte bei

grosser Nähe des Ausdrucks zu Formen der Alltagsrede in das rhythmische

Gliedern der Sprache zurückzieht. Auch hierfür gibt es Muster, auch
dies ist habituell. Alles, vom hohen Ton, wie ihn Dichter der Gruppe 47
noch anschlagen konnten, bis zum entspannten Parlando in leichter
vershafter Stilisierung, gewinnt seinen Reiz aus dem Verhältnis zur Tradition,
aus dem Wechsel von Nähe und Ferne zu überlieferter Form8. Gerade die
Neigung moderner Dichter, Traditionsbezüge mehr anzudeuten als
vorzuführen, formale Verwandtschaft mit anderer Dichtung eher zu verstecken
als herauszustellen, verlangt einen Leser, der solche Bezüge und solche
Verwandtschaft erkennt. Dieser Leser ist der Philologe, und seinem
Unmut angesichts missratener Werke entspricht sein Entzücken vor
gelungenen.

II

Als Schreibender ist der Philologe in vielem nichts anderes als ein Leser,
der seine Lektüre dokumentiert, wobei sein Unmut oder sein Entzücken
beim Lesen nicht das sind, was den Gegenstand der Darlegung bildet. Er



NUTZEN DES PHILOLOGEN 243

schreibt, um zu erhellen, was ihm erhellungsbedürftig und erhellenswert
scheint. Sein öffentlicher Nutzen liegt darin, dass er anderen Lesern das
Werk in einem Licht, von einer Seite und in einem Zusammenhang zeigt,
die bei naivem Lesen nicht oder nicht hinreichend deutlich werden. Der
Leser, der dem Philologen bei seiner Lektüre folgt, wird die grösste Differenz

zum eigenen Lesen da bemerken, wo entweder geschichtlicher
Abstand, die Sprache oder literarische Tradition ein unmittelbares
Verständnis erschwert. Indem er das Fremde erhellt, bewusst macht, es gleichsam

stärkt, statt es zu verflüchtigen, wirkt der Philologe den Tendenzen der
Aktualisierung entgegen. Es geht ihm nicht bloss um die Vermittlung
(literarhistorischer Tatsachen, etwa Stoff- und motivgeschichtlicher,
gattungspoetischer oder theoretischer Art, die der Leser nicht kennt oder schwer in
ihrer Bedeutung ermisst, also um Sachunterrichtung. Es geht ihm darum,
die Individualität, zuweilen also das Unvergleichliche eines Werks oder
eines Autors begreiflich zu machen. Der Leser, der dem Philologen folgt,
wird Shakespeares Drama, Goethes Roman oder Mallarmes Gedicht
erläutert, d.h. erhellt finden, ohne dass ihre Fremdheit, die schon bei ihrem
Erscheinen unter den Zeitgenossen unübersehbar war, verblasste oder
verschwände.

Der höchste philologische Dienst, der dem Leser geleistet werden kann,
besteht in der Erweiterung seines Gesichtsfelds. Indem der Blick sich weitet

und vertieft, wächst die Fähigkeit, in literarischen Werken Werte zu
finden, die anders als durch ihre Lektüre und ihr Studium kaum noch erfahrbar

sind, weil sich Verlorenes darin festhält, Alternativen, die nie ergriffen
oder, einmal ergriffen, wieder aufgegeben worden sind, Fremdheiten, die
absurd anmuten, weil sie unser Gefühl verstören wie der Satz «Das Leben
ist der Güter höchstes nicht» oder der Umstand, den viele von
Shakespeares Gestalten so bestürzend zeigen, dass es Handlungen gibt, die sich
rationaler Erklärung entziehen, Menschen, die unvernünftig handeln,
ohne dass sie darum untaugbch würden selbst für die höchste Sympathie.

Wie historische oder philosophische Lektüre, bewirkt also das Lesen
literarischer Werke eine Öffnung des zeitgenössisch verengten Bewusstseins.

Darüber hinaus entwickelt es den Sinn für Kunst. Kunst versteht sich
von selbst nur für den Künstler, und Benn hatte Grund zu seiner emphatischen

Trennung von Kunstträgern und Kulturträgern9. Alle Eigenschaften
eines literarischen Werks haben eher Aussicht auf Beachtung bei den
Lesern als sein Kunstcharakter. Sein Medium, die Sprache, dient den
verschiedensten Zwecken, und nichts ist schwieriger, als den eigenartigen Status

zur Anschauung zu bringen, den sie im Zeichen der Kunst annimmt,
«gesetzlichen Kalkül und sonstige Verfahrungsart» zu erhellen, «wodurch
das Schöne hervorgebracht wird»l(). Es gibt keine Institution ausser dem
schreibenden Philologen, die dafür zuständig wäre, und der Autor, dem



244 NUTZEN DES PHILOLOGEN

der Kunstcharakter seines Werkes mehr gilt als dessen übrige Eigenschaften,

darf zwar hoffen, von unterschiedlichen Lesern nach seiner Intention
verstanden zu werden, findet aber im Philologen den einzigen, der bereit
ist, sein Verständnis des Werkes öffentlich darzulegen, in Auseinandersetzung

mit anderen zu erörtern und das, was er für Irrtum und Missverständnis

hält, vom Werk zu entfernen. Verkannte Werke, die er für wertvoll hält
(Lebender oder Toter), wird der Philologe verteidigen, berühmte, die ihm
falsch oder unzulänglich gedeutet scheinen, in ein anderes Licht zu rücken
suchen.

Nichts davon wird gelingen, wenn er schlecht schreibt. Wem der
Umgang mit Dichtung zu keiner sprachlichen Zucht verhilft, hat allen Kredit

bei den Lesern verspielt. Wer wollte die Weigerung tadeln, einem
philologischen Diskurs zu folgen, dem jegliche Anmut abgeht, eine Einladung
anzunehmen, die ein Ansinnen darstellt? Der Philologe, dessen Schreibart
nicht taugt, die Lust des Lesers auf den behandelten Gegenstand zu schärfen,

hat seinen Beruf verfehlt. Leider gibt es übergenug an schlechten
Beispielen, die verschiedene Gründe haben: Vielschreiberei, den Zug ins
Modische, die Neigung, sich durch abstrusen Jargon das Air einer
ausserordentlichen Souveränität zu geben. Besonders anfällig für alles, was der
Zeitgeist in immer schnellerem Wechsel an Sensationen bereithält, scheinen

gewisse Kreise der Germanistik. Augenblicklich sind sie behext von
Lacancan und Derridada11. Hier zeigt sich eine Tendenz, die keiner Philologie

bekommt: den literarischen Gegenstand unter einem Wust von
Terminologie zu begraben, die vor allem dem Lustgewinn der damit Jonglierenden

dient12. Jede SchriftsteUerei ist geeigneter, ein Bedürfnis nach

Selbstverwirklichung im Schreiber zu befriedigen, als die philologische.
Wenn es hier so etwas wie Anmut gibt, dann liegt sie in der Präzision,
Durchsichtigkeit und Ökonomie des Ausdrucks, der sich nicht selbst zum
Gegenstand der Aufmerksamkeit macht, sondern der Sache dient13. Die
Schreibart des Philologen sollte ein Beispiel dafür sein, wie der Umgang
mit literarischer Kunst den Ausdruck bildet, ohne ihn zum Surrogat für
literarische Kunst zu machen.

m
Welches ist der Stand des Philologen in der literarischen Öffentlichkeit?

Spielt er eine Rolle darin? Der vorherrschende Eindruck ist der, dass man
ohne ihn auskommt, dass ihn niemand vermisst. Wo sich Philologen in
Akademien oder andre öffentliche Einrichtungen verirren, erscheinen sie
meist in der Rolle von Kritikern, suchen ihr wahres Gewerbe vergessen zu
machen und sind glücklich, dass man sie duldet. Hin und wieder vermengt
sich einer mit der Bühne wie Wolfgang Schadewaldt als Übersetzer oder



NUTZEN DES PHILOLOGEN 245

Hans Mayer als Dramaturg, ab und an erscheint in einem Theaterprogramm

der Text eines Philologen, doch wahre Verbindung scheint die eine
Seite i.a. so wenig zu suchen wie die andre. Der Philologe, erasmischen
Naturells, hat keinen Drang, sich in Welthändel zu mischen. Wozu sollte er
sich aufdrängen

Als August Wilhelm Schlegel seine Shakespeare-Übersetzungen
schrieb, da tat er das, als gäbe es gar kein Theater. Das Theater nahm keine
Notiz von ihm, sondern spielte den Shakespeare in den Prosafassungen
Wielands und Eschenburgs, sofern es nicht, was die Regel war, sich selbst
aus allerlei Vorlagen seinen Text zusammenklaubte und zurechtstutzte.
Was hätte das Theater auch in den neunziger Jahren des 18. Jahrhunderts
mit Versen anfangen sollen — mitten in der Hochflut der Schröder, Iffland,
Kotzebue14? Dass Schlegels Übersetzung so vorzüglich ausfiel, hatte
seinen Grund eben darin, dass die Rücksicht auf Schauspieler und
Theaterpublikum ihm nicht die Arbeit verdarb. Und dass Schlegel bis heute von
niemand übertroffen worden ist, rührt daher, dass alle folgenden Übersetzer

— seine Modernisierer — diese Rücksicht nahmen und dadurch den
Text nicht präzisierten, sondern simplifiziertenl5.

Welche Bühne verfiele darauf, mit der Übersetzung eines Stücks, das sie

spielen möchte, einen Philologen zu beauftragen? Ihr graut bei dem
Gedanken an einen unsprechbaren, unspielbaren Text. Dies Grauen wird
überboten vom Schauder des Philologen beim Gedanken an die Verhunzung

und Verstümmelung seines Texts durch die Theaterbarbaren. Dem
Laien wird es schwerfallen, diesen Punkt zu entscheiden. Er mag bedenken,

wie wenig die Theatererfahrung der Dichter-Schauspieler Shakespeare

und Molière die Bühnengewaltigen in England und Frankreich
davon abhielt, Hand an deren Stücke zu legen.

Allein dass der Philologe skrupulös übersetzt, von tausend Zweifeln
und Nöten geplagt, nie zufrieden, nie überzeugt, die richtige Nuance, die
treffende Wendung, die einzig mögliche Kadenz gefunden zu haben, macht
ihn untauglich für den normalen Betrieb: er ist zu langsam. Erhält ein Lyriker

den Nobelpreis, so fände sich vielleicht ein Philologe primi ordinis, der
bereit wäre, eine gewissenhafte Übersetzung von dessen Gedichten, in
sorgfältiger Auswahl, mit einer Einführung oder einem Nachwort vorzulegen

— in einem Jahr, wenn es gut geht. Dann ist der Nobelpreisträger
vergessen, nicht mehr aktuell, der Verleger hat andere Sorgen, die Kritik, die
Journale, das Publikum sind mit den neuesten Aktualitäten beschäftigt,
haben alle Hände voll zu tun. Auch wird der Fall nur selten eintreten, dass
ein Auftrag des Verlegers und der Wunsch des Philologen zusammentreffen.

Was der Philologe übersetzen möchte, weil es ihm kostbar erscheint,
lässt den Verleger kalt: es gibt keinen Markt dafür. So bleibt der Übersetzer

in seinem Gehäuse, und wenn er Glück hat und die Sonne der Deut-



246 NUTZEN DES PHILOLOGEN

sehen Forschungsgemeinschaft ihm huldvoll ihr Antlitz zukehrt, so
schmuggelt er vielleicht als halbe Konterbande eine kleine Übersetzung in
die Gruft, wo das Ergebnis gelehrter Anstrengung beigesetzt wird.

Es hilft nichts: das (Übersetzer-)Temperament, das in der literarischen
Öffentlichkeit reüssiert, und das erasmische sind nicht zu versöhnen.
Dankbar daher sei vermerkt, dass es Glücksfälle gibt: sorgfältige philologische

Arbeiten, ohne Hast geschrieben, die dem Verlag, in dem sie erscheinen,

zur Zierde gereichen, wie der jüngste deutsche James Joyce oder, früher

schon, manches aus dem Prosawerk Valérys.
Und die literarische Szene, die Akademien, die Literaturgesellschaften,

ihre Preise und Preisträger, die Zeitschriften, die Kritiker mit ihren Autoren,

den gefeierten, anerkannten, empfohlenen, aufgemunterten, denn
verrissene gibt es kaum — wie steht der Philologe dazu? Früher ging ihn
dergleichen nichts an, jedenfalls nicht im Amt. Ein Autor musste tot sein, ehe
sein Werk in Seminaren oder Vorlesungen behandelt wurde16. Heute hat
ein Lehrstuhlinhaber den Forschungsschwerpunkt Günter Grass; Karin
Kiwus wird von einem angesehenen Ordinarius interpretiert, und nicht nur
Rühmkorf und Enzensberger, auch Friderike Roth und Ursula Krechel
figurieren als Untersuchungsgegenstände germanistischer Seminare. Die
Zeit scheint nahe, da ein Autor, der noch studiert, seine Seminararbeit
über sich selbst schreiben kann.

Ist diese Hinwendung der Philologie zur aktuellen Literatur ein Zeichen
innerer Nähe? Erwidert die Literatur diese Anteilnahme, etwa indem sie

von zuständiger Seite zu hören wünscht, wie ihr Profil vor dem Hintergrund

der klassischen Moderne oder andrer Epochen erscheint? Denn
was im Rahmen des Aktuellen von lebenden Autoren zu halten sei, wird
anderswo entschieden; ein diesbezügliches Urteil der Philologen wäre
ohne Belang. Auch müsste der Philologe als Vertreter eines historischen
Faches erst abtreten und zum gewöhnlichen literarischen Zeitgenossen
werden, wenn ihn die Gegenwartsliteratur nur als solche interessierte. Dies
wiederum könnte nicht rechtfertigen, dass die Beschäftigung damit im
Seminar und nicht im Literarischen Zirkel stattfindet.

Nur also wenn er in seiner Zuständigkeit befragt würde, hätte der Philologe

das Recht, sich von Amts wegen mit literarischer Aktualität zu befassen.

Dass dies gewünscht wird, dass ein grösseres öffentliches Verlangen
danach besteht, ist nicht zu erkennen. Alles deutet vielmehr darauf, dass
der Philologe in Sachen Gegenwartsliteratur nur als Kritiker erwünscht ist,
der zusammen mit anderen Kritikern den Zeitgeistkarat der Gedichte von
A oder des Romans von B ermittelt und festsetzt. Alles andre erscheint als

Kompetenzüberschreitung und Einmischung; denn unsere Zeit ist stolz
darauf, sich reinlich von der Vergangenheit zu scheiden, die ihr als Wust
aus Überlebtem und Abgetanem zutiefst widersteht. Wehe daher dem



NUTZEN DES PHILOLOGEN 247

Autor, der nicht möglichst ausschliesslich und möglichst rein den Zeitgeist
verkörpert, und wohl ihm, in dem sich alles zufrieden erkennt.

In seinem Institut zu bleiben, wird dem Philologen nicht schwer. Er
kämpft dort mit sogenanntem sekundären Analphabetismus, lehrt oder
vielmehr bemüht sich um illiterate Studenten. Soll er öffentlich auftreten,
um illiterate Dichter zu tadeln? Denn dass ein Lyriker die Grammatik
nicht beherrscht, begründet keinen Ausschluss vom literarischen Markt.
Den Lektor stört es nicht, den Verleger auch nicht, den Kritiker, der es

anmerkt, hindert es nicht, den Gedichten ganz ernsthaft eine Rezension zu
widmen17, was Zeichen einer gewissen Schätzung ist; denn von allem, was
der Kritiker mustert, gelangt nur ein Bruchteil in seine Spalten.

So hält sich der Philologe von der Kritik wie vom Theater, der Übersetzung

und manchem anderen, worüber ein Urteil ihm zustünde, fern oder
richtiger: er nimmt seinen Ausschluss davon in einer Mischung aus
Resignation und Erleichterung hin. Die Öffentlichkeit erreicht er mittelbar,
indem er Studenten ausbildet, die später ihre philologischen Künste als
Lehrer oder in andern Berufen anwenden, darunter auch solchen, die das

literarische Leben berühren. Als akademischer Lehrer wäre der Philologe
eine eigne Betrachtung wert. Was ihn manchmal bewegt, ist die Vorstellung,

wie der eine oder andere seiner Schüler, der als Student und Doktorand

gewisse Grundansichten mit ihm teilte, sich ausnimmt, sagen wir —

später — als Lektor in einem Verlag.
Das Abseitsstehen des Philologen im literarischen Leben ist hier erklärt

worden aus seinem Naturell, seiner Skrupulosität, seiner Langsamkeit.
Gibt es noch andere Gründe? Fehlt ihm vielleicht die Tugend der
Annehmlichkeit und wenn schon nicht der musische Sinn, so ein Gespür
für das erregend und hinreissend Neue, das Gefühl für atmosphärische
Schwankungen der literarischen Wetterlage? Das wird man zugeben müssen.

Er verfügt vielleicht über einen eigenen Ton; was durchdringen soll,
erfordert indessen den unwiderstehlichen Zeit-Spiegel-Sound, und der
geht ihm ab. Auch im Neuen erkennt er vielleicht das literarisch Gediegene;

ob es aber den Kritikern zusagt, ob es sich durchsetzt, marktgängig
wird, dafür fehlt ihm die Nase. Seinen möglichen Nutzen, der hier erwogen
wird, schränkt das nicht ein. Er sollte kein Witterer unter Witterern sein,
sondern, um noch einmal das Wort zu gebrauchen, der Pfahl im Fleisch,
das schlechte Gewissen in einer Zeit, die von Gewissen in literarischen
Dingen nicht eben gedrückt wird. Was er tun kann, um diese Aufgabe zu
erfüllen, ist das, was Philologen seit jeher tun: zum Verständnis des
Hervorragenden in alter und neuer Literatur durch Erläuterung beitragen. Ob
er damit bewirkt, dass Hervorragendes als Vorbild und Verpflichtung
erfahren wird, ist eine Frage, die seine spärlichen Leser entscheiden.



248 NUTZEN DES PHILOLOGEN

' Wo, ist mir entfallen und ohne Mühe im
Augenblick nicht zu ermitteln. — 2 An Körner,

1. August 1795. Wilhelm von
Humboldts Briefe an Christian Gottfried Körner.
Hrsg. von Albert Leitzmann. Berlin 1940,
S. 28. — 3 «When the critics are themselves
poets, it may be suspected that they have
formed their critical statements with a view
to justifying their poetic practice.»
T. S. Eliot: The Use of Poetry and the Use of
Criticism. Studies in the Relation of Criticism

to Poetry in England. London (zuerst
1933) 1955, p. 29. «My criticism has this in
common with that of Ezra Pound, that its
merits and limitations can be fully appreciated

only when it is considered in relation to
the poetry I have written myself.» T. S. Eliot:
The Frontiers of Criticism (1956). In
T.S.E.: On Poetry and Poets. New York
1961 (Noonday. 214), p. 117. Vgl. im
letztgenannten Buch p. 3 und p. 17. — 4 Siehe Helmut

Koopmann: Das Junge Deutschland.
Analyse eines Selbstverständnisses. Stuttgart

1970 Germanist. Abhandlungen.
33), S.43f. und Kap. V, bes. S. 137-149
(über das Verhältnis zu Goethe). — 5

Johann Gottfried Seume: Apokryphen.
J.G.S.: Prosaische und poetische Werke.
Th. 7. Berlin o.L, S. 142. - 6 Zu denken ist
an Johannes Bobrowski. So gelungen seine
reifen Oden sind, so fragwürdig erscheinen
die Doppeldistichen seiner Sammlung
Literarisches Klima. In J.B.: Gesammelte
Werke. Hrsg. von Eberhard Haufe. Bd. 1.

Stuttgart 1987, S. 231-253. - 7 Introduction

zu Ezra Pounds Selected Poems. London

(zuerst 1928) 1948, p. 10. - 8 In Tradition

and the Individual Talent (1919)
schreibt Eliot: [...] «we shall often find that
not only the best, but the most individual
parts of his [the poet's] work may be those in
which the dead poets, his ancestors, assert
their immortality most vigorously» (p. 14).
«In a peculiar sense he will be aware [...]
that he must inevitably be judged by the
standard of the past. I say judged, not amputated

[.. .j» (p. 15). Zit. nach T.S.E.: Selected
Essays. London (zuerst 1932) 1953. —
9 Soll die Dichtung das Leben bessern

(1955). In Gottfried Benn: Gesammelte
Werke. Hrsg. von Dieter Wellershoff. Bd. 1.

Wiesbaden 1959, S. 586f. Vgl. auch Bd. 2,
S. 410, und Bd. 4, S. 50f. und S. 162. -10 Hölderhn: Anmerkungen zum «Oedipus».

Sämtliche Werke (Grosse Stuttgarter
Ausg.). Hrsg. von Friedrich Beissner. Bd. 5.

Stuttgart 1952, S. 195. - " Vgl. Klaus Laer-
mann: Lacancan und Derridada. Über die
Frankolatrie in den Kulturwissenschaften.
In: Kursbuch 84, März 1986, S. 17-33. -12 Philologen, die sich gern mit dem Namen
eines Literatur«wissenschaftlers» schmük-
ken, beziehen ihr Ideal von Wissenschaftlichkeit

mit Vorliebe aus anderen Disziplinen.

Besonders behebt ist z.Zt. die Philosophie,

zumal in solchen ihrer Vertreter, die
sich mit der Exegese von Literatur beschäftigen.

Ein schönes Beispiel ist dies: «Die
versuchsweise praktizierte Textgnosis [...]
ersetzt die Konsumtionshypostasierung —

Vorgabe der Nachträglichkeit der Sätti-
gungsataraxie (<votuptative> Erschöpfung)
als Subjektivitätsautonomie (das also war
es/das also bin ich) durch die reproduktivproduktive

Einlassung in den gebrochenen
Produktionsgrund (Atopie der <Einbil-
dungskraft> o.a.) selber.» (Rudolf Heinz:
Von der Depotenzierung der Hermeneutik
und/oder der Psychopathologie. Franz
Kafka: Gespräch mit dem Beter. In:
Fragmente. Schriftenreihe zur Psychoanalyse. 2/
3, März 1982, S. 168). Kaum ein germanistisches

Seminar, in dem sich diese Kultur
nicht ausbreitet. — L' 1920 schrieb Thomas
Mann einem deutschen Gymnasiallehrer,
was ihm als Ziel der Spracherziehung an
den Schulen erschien: «sich in seiner
Muttersprache gehörig, das heisst rein, treffend,
mit einiger Unmittelbarkeit und also auch
nicht ohne all und jede Anmut auszudrük-
ken» (S. 860). Weiter heisst es: «Liebe zur
Sache, Passion für die Sache, Erfülltheit von
ihr ist die Quelle alles formalen Glanzes,
und Sachlichkeit ist ein Begriff, von dem der
Pädagoge auszugehen hat, der die Jugend
eines unrhetorischen Volkes zum schönen
Ausdruck zu erziehen wünscht. Es gilt
dabei, das nationale Vorurteil zu brechen, dass
Sachlichkeit und Schönheit einander
ausschlössen, — ein Vorurteil, das auf dem
Missverständnis beider Teile beruht. Denn
Sachlichkeit ist nicht Lieblosigkeit und



NUTZEN DES PHILOLOGEN 249

Schönheit nicht rhetorischer Schwulst.»
(S. 863). Zit. nach Th. M.: Gesammelte
Werke in 13 Bdn. 2., durchges. Aufl. Bd. X.
Frankfurt am Main 1974. — '4 Die Übersetzung

der Prosa-Iphigenie in Blankverse,
abgeschlossen in Rom 1786, gedruckt 1787,
stiess im Weimarer Kreis zu Goethes grosser

Enttäuschung auf wenig Verständnis. Zu
den schwierigsten Geschäften, die das
Theater ihm auferlegte, gehörte die Erziehung

von Schauspielern, die es nicht
gewohnt waren, Verse zu sprechen. Die Vers-
Iphigenie wurde uraufgeführt 1802; Schlegels

erste Shakespeare-Übersetzung,
Romeo und Julia, erschien 1797. Zu dieser
Zeit waren die einzigen aufgeführten
deutschen Blankversdramen Nathan der Weise

(1783) und Don Karlos (1787). - ,s Vgl.
Ulrich Suerbaum: Der deutsche
Shakespeare. Übersetzungsgeschichte und
Übersetzungstheorie. In Kenneth Muir und
Samuel Schoenbaum (Hrsg.): Shakespeare.

Eine Einführung (A New Companion to
Shakespeare Studies, dt.) Stuttgart 1972,
S.259 bis 288, bes. S.272f. - l6 Als die
Brüder Schlegel über Goethe schrieben —

August Wilhelm über Hermann und Dorothea

(1797), Friedrich über Wilhelm Meister
(1798) — gab es noch keine akademisch
verfasste Deutsche Philologie. Die Bücher
der Universitätsprofessoren über Stefan
George, die zu seinen Lebzeiten erschienen
— das des Germanisten Friedrich Gundolf
(1920) und das des Historikers Friedrich
Wolters (1930) — waren Kult- und
Sendungsbücher, sind also nicht mit heutigen
Monographien zu vergleichen, die lebende
Autoren mit dem Streben nach philologischer

Sachlichkeit behandeln. — l7 Vgl. Jürgen

P. Waltmann: Abziehbilder der
Wirklichkeit. Neue Gedichte von Johannes
Schenk (Café Américain [sic], 1985). In:
Der Tagesspiegel (Berlin), 28. Juli 1985.

Tiger-Schibe,
gäbig, guet

U gSdlWind «Sandwich», die milde
...aus Emmentaler

«Delicrem», die rahmige
...besonders leicht schmelzend

«Toast extra», die rezente
...aus Gruyère, Appenzelle^
und Emmentaler ¦**"*

S-w

>X.

S
\#*T.VF3.Wa

8»esV
uSuäs

M^eSC


	Vom möglichen Nutzen des Philologen

