
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 68 (1988)

Heft: 1

Buchbesprechung: Das Buch

Autor: [s.n.]

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Das Buch

Leiden einer Minderheit

Ein Lesebuch über die Juden in Böhmen und Mähren

Es liegt in der Natur des Menschen,
dass, zumal in unserer schnellebigen
Zeit, nicht nur die Erinnerung an
verübtes Unrecht, sondern auch das
Bewusstsein vom Werden des Rechts
schwindet. Wir nehmen unsere
bestehende Rechtsordnung hin, ohne zu
fragen, wie sie entstanden ist. Aber das
Recht, auf dessen selbstverständlicher
Grundlage wir leben, ist erkämpft worden

gegen Verhältnisse, die in der
Vergangenheit von den meisten stumpf,
jedenfalls als selbstverständlich
hingenommen wurden und erst aus
gegenwärtigem Rückblick als oft schreiendes
Unrecht empfunden werden: auf dem
nun gesicherten Grunde des Rechts.

Um dieses gesicherte Recht zu
bewahren und auszubauen, bedarf es
des Wissens um historische Erfahrung,
bedarf es der Erinnerung. Wir dürfen
nicht aus dem Schatten der Vergangenheit

heraustreten wollen. Wer aus
Bequemlichkeit oder um seiner, auch
politischen, Geschäfte willen die Schatten

seiner menschlichen (und nationalen)

Identität leugnet und aufgibt, der
wird sich, wie Adalbert von Chamissos
Peter Schlemihl, der seinen Schatten
für materiellen Gewinn hingab, aus der
menschlichen Gesellschaft ausschliessen

und der wird, trotz der Prosperität,
die er so zu gewinnen glaubt, und
wegen der Verantwortungslosigkeit,
mit der er sich diese erkauft, der Ächtung

durch seine Mitmenschen verfallen.

Diese Erkenntnis aus Chamissos
berühmter Erzählung ist eigentlich
immer, aber gegenwärtig besonders
nachdrücklich in unser Gedächtnis zu
rufen, weil, merkwürdiger- und gleichwohl

typischerweise, an die Stelle
bewussten Sicherinnerns jene dumpfen
Vorurteüe wieder drängen, aus denen
einst die düsteren Schatten der Vergangenheit

sich entwickelt haben.
Stets ist der Streit um die Interpretation

von Geschichte auch ein ideologischer

und ein politischer Streit: Wer
dieser Interpretation die Begriffe
diktiert, bestimmt so mittelbar auch das

kollektive Bewusstsein der Gesellschaft,

mit dem Politik betrieben wird.
Das dokumentarische authentische
Material der Geschichte aber
verschwindet mit der Zeit hinter ihren
Interpretationen — nicht nur in Orwells
Roman «1984» werden authentische
Dokumente, die der herrschenden
Geschichtsinterpretation und ihrer
Ideologie widersprechen, verfälscht
und vernichtet; auch die Praxis totalitärer

Staaten liefert dafür zahlreiche
Beispiele. Ihr Verfahren der
Geschichtsve/rac/j?img ist der extremste

Fall davon, wie man «aus den Schatten

der Vergangenheit hervortreten»
kann, die unbequem geworden ist.

Die dunkelsten Kapitel der
deutschen Geschichte wurden in den Jahren

1933 bis 1945 geschrieben; ihr
schwärzestes — einmalig in seiner
Verbindung von perverser Phantasie, bru-



68 JUDEN IN BÖHMEN UND MÄHREN

talem Zynismus und
bürokratischsystematischer Perfektion — war die
Ausrottung des europäischen Judentums:

ersonnen, vollzogen, gefördert
unter den nicht selten verschämten
Augen, oder auch nur hingenommen
aus Feigheit — von Deutschen.

Das war mehr als nur ein Rückfall in
angeblich «mittelalterliche Zustände»:
Es war der ideologisch verbrämte und
einzige industriell betriebene Genozid.

Aus den dunklen Schatten, die dieser

Völkermord noch weit voraus in
unsere Zukunft werfen wird, vermag
der deutschen Gesellschaft auch nur 50
Jahre danach keine noch so histori-
stisch relativierende Geschichtsinterpretation

herauszuverhelfen, auch
wenn der Verschleiss der, aus solcher
Tat erwachsenen, Verantwortlichkeit
vielen zupass käme, denen Politiker
schon wieder nach den für Vorurteile
offenen Mündern reden.

Im Gegenteil. Eine der Wahrheit
verpflichtete Geschichtswissenschaft
hätte über die Erinnerung an diesen
Völkermord ffinaus weiter- und
tiefergehende Ursachenforschung und Tat-
sachenfeststellung zu betreiben. Denn
hinter der unmenschlichen Masslosigkeit

dieses Holocaust verschwindet nur
zu leicht die erschreckende — später
dann vor allem europäische —
Geschichte der fast zwei Jahrtausende
anhaltenden Verfolgung des jüdischen
Volkes.

Gerade auch ihrer gilt es sich heute
zu erinnern, um das Recht, auf dessen
noch gesichertem Grunde wir heute
leben, auch in Zukunft zu bewahren
und zu verbessern: Die Fähigkeit zur
Bewältigung der unsicherer werdenden
Gegenwart und einer ungewissen, aber
gefährdeten Zukunft beruht immer
auch auf der Fähigkeit zur vorurteilslosen

Erinnerung an die Vergangen¬

heit. Denn diese Fähigkeit zur Erinnerung

besitzt nur der menschliche Geist
— sie erst, und nur sie, sichert die
Kontinuität unserer zivilisatorischen und
kulturellen Entwicklung, Erfahrung
und Verantwortung.

Unsere Erinnerung an die
Geschichte wird vor allem verbürgt
vom überlieferten Wort: von der
Literatur ebenso wie von nichtliterarischen,
authentischen Zeugnissen: «Mit dem
vorliegenden Buch soll dem Leser eine

Vorstellung vom Leben derJuden in den
böhmischen und mährischen Ländern
seit derAufklärung vermittelt werden.»

So lapidar eröffnet die in der
Tschechoslowakei geborene und heute in
Nordamerika lebende und lehrende
Historikerin Wilma Iggers ihr im Verlag

C.H.Beck erschienenes «historisches

Lesebuch» «Die Juden in Böhmen
und Mähren» — ein Buch, das ganz
bewusst auf die Erinnerungsarbeit des
Lesers angelegt ist: Es entfaltet ein
reiches, buntes und vielfach erschütterndes

Panorama aus zeitgenössischen
Quellen, Lebensberichten und
amtlichen Verlautbarungen1. Viele dieser
Texte — darunter auch Familiengeschichten,

Reisebeschreibungen,
Testamente und Briefe — sind hier zum
ersten Mal veröffentlicht; und gerade
die Tatsache, dass die meisten nie für
die Veröffentlichung vorgesehen
waren, bedingt ihre unmittelbare
Anschaulichkeit. Wilma Iggers holt
damit eine Vergangenheit ans Licht, die
— im Sinne des eingangs Erörterten —

von den meisten nur deshalb nicht
vergessen werden kann, weü sie ihnen
nicht einmal bekannt war — obwohl
sich darin beispielhaft, wenngleich
historisch verzögert, ein wesentlicher
Teil der Geschichte des europäischen
Judentums spiegelt.

Um die Erinnerungsarbeit dieses



JUDEN IN BÖHMEN UND MAHREN 69

Buches angemessen zu beschreiben,
wäre die Geschichte der Juden in Böhmen

und Mähren von der Ausweisung
durch Maria Theresia im Dezember
1744 bis in die fünfziger Jahre unseres
Jahrhunderts als eine Geschichte der
Verfolgung zu erzählen, wenngleich
vorübergehend sich mildernd in
wechselnder Zeit und durch wachsende
Liberalisierung. Dass diese Geschichte
in dieser Kürze hier nicht erzählt werden

kann, leuchtet ein — aber es sollen
Schlaglichter geworfen werden auf ihre
wichtigsten Stationen.

Seit der Mitte des 17. Jahrhunderts
hatten fast sämtliche europäischen
Staaten auf die Länderverweisungen
der Juden verzichtet — mit Ausnahme
des katholischen Habsburgerreichs.
1670 hatte Leopoldi, die Juden als
«Feinde Christi» aus Wien vertrieben.
Und am 22. Dezember 1744 verfügte
Maria Theresia, um dem Volk Sündenböcke

für Habsburgs militärische
Debakel mit Frankreich und Preussen
zu liefern, «An dem letzten Monatstag
Januari des bevorstehenden 1745 Jahres
solle kein Jude mehr inner derer wo
k(öniglich) Prager Städten sich befinden,

wo in widrigen dieselben mit
militärischer Hand hinausgeschafft werden
sollten.»

Eine zeitgenössische jüdische Chronik,

handschriftlich und in hebräischer
Sprache, schildert eindrücklich den
Pogrom, den diese Verfügung zur Folge
hatte: «Um Mittag rottete sich eine

grosse Menge von Husaren, Panduren,
preussischen Deserteuren, Schmieden,
Steinmetzen, Holzfällern, Bäckern,
Wasserträgern und dem ganzen Pöbel
der Stadt, Männer und Weiber, jung und
alt zusammen; sie waren mit allen
möglichen Waffen bewaffnet. Diese alle
zogen gegen die Judenstadt. Die zum
Schutze der Juden ausgestellten Wachen

schlössen sich ihnen sofort an. Sie

umstellten die Judenstadt von allen Seiten,

erbrachen die Tore und Türen, kein
Schloss vermochte ihnen standzuhalten,
bald füllten sie die ganze Judenstadt. Sie

schössen in die Fenster der Häuser. Die
Juden verbargen sich eilends in Kellern
und aufDachböden, in den Schlupfwinkeln

war ein solches Gedränge, dass

Kinder zu Tode gedrückt wurden und
manche in ihrer verzweiflungsvollen
Angst von den Dachböden auf die
Strasse fielen Niemand wurde
geschont, Männer und Frauen, Greise
und Kinder wurden ermordet, über 300,
darunter Kranke und schwangere
Frauen, verwundet. Sie quälten und
marterten die Juden, um zu erfahren,
wo diese ihre Reichtümer und Schätze

verborgen hatten. Was nicht niet- und
nagelfest war, wurde geraubt, was sie
nicht wegschaffen konnten, verdarben
sie an Ort und Stelle. So vermengten sie

Mehl mit Salz, nur um es ungeniessbar
zu machen, liessen Fässer mit Wein,
Branntwein und Öl aufdie Erde auslaufen.

Kostbare Glas- und Porzellange-
fässe wurden von den Fenstern hinabgeworfen.

Den Juden liess man nicht
einmal die Kleider am Leibe. Die Bethäuser

und Lehrhäuser wurden erbrochen,
die silbernen Geräte und alle Kostbarkeiten

wurden geraubt, die heiligen
Thorarollen wurden zur Erde geworfen
und zerrissen. Gebetbücher, Talmude
und alle hebräischen Bücher zerfetzt...
Die Plünderung währte die ganze
Nacht.»

Das Leid der Juden wurde durch
den überaus harten Winter, in dem sie

vertrieben wurden, ins Unermessliche
gesteigert. Eine Verfügung war erfüllt
worden, die niemandem nutzte: Weil
die Juden vor allem im Handel und im
Kreditwesen tätig waren, wurden beide
empfindlich gestört, und der Staat



70 JUDEN IN BÖHMEN UND MÄHREN

selbst verlor einen grossen Teil seiner
Einkünfte. Vor allem diese ökonomischen

Gründe und der Einfluss
internationaler jüdischer Bankiers brachten
Maria Theresia im Juni 1748 dazu, die
Juden wieder ins Land zu holen; dafür
wurden sie denn auch mit erheblichen
Steuern belastet. Statt vorher über
10 000 lebten nun nur noch etwa 6000
Juden in Prag.

Der grösste Teil der Juden in Böhmen

und Mähren lebte auf dem Land,
lebte von der Landwirtschaft oder vom
Krämerhandel mit allem und jedem,
der sie, meist zu Fuss und schwer
bepackt, von Dorf zu Dorf führte.
Oskar Donath hat das Leben der
böhmischen Dorfjuden beschrieben: «Es

gab Dorfgeher, die Sonntag morgens
auszogen und die ganze Woche
hindurch, bis zum Anbruch des Sabbats,
ihren schweren Sack von Ort zu Ort
schleppten Das Los dieser Hausierer
war nichts weniger als beneidenswert.
Abgesehen von den Mühsalen des

Weges bei Wind und Wetter, dem
Übernachten in einer Scheune oder auf dem
Dachboden, hatten die jüdischen
Dorfgeher, trotz des im allgemeinen gutmütigen

Charakters der Bevölkerung, von
der übermütigen Jugend viel zu leiden.
Wie oft wurden sie von rohen Gassenbuben

beschimpft und mit Steinen beworfen,

oder von Erwachsenen verspottet,
verhöhnt und behelligt... Und welchen
Schikanen waren (sie) seitens der
Gendarmen ausgesetzt! Wehe, wenn so ein
Hüter des Gesetzes einem Hausierer
ohne Hausierpass begegnete Wurde
dem Hausierer aus irgendeinem Grunde
der Hausierpass abgenommen so
bedeutete das die Vernichtung seiner
Existenz.»

Am 2. Januar 1782 gewährte Maria
Theresias Sohn Joseph II. im
sogenannten «Toleranzpatent» den Juden

allgemeine Bewegungsfreiheit: Sie
konnten sich hinfort frei ansiedeln,
Handwerke erlernen, Manufakturen
und Fabriken gründen und freie Berufe
ausüben — alles mit dem Ziel, sie

gerade in Böhmen und Mähren in eine
möglichst einheitliche deutsche Gesellschaft

einzugliedern; weshalb gleichzeitig

verfügt wurde: der Pflichtbesuch
öffentlicher Schulen, allgemeiner
Militärdienst, die Verwendung der
deutschen Sprache in Amtsdokumenten
jüdischer Gemeinden, die Einschränkung

der inneren jüdischen Autonomie.

Freilich wurde das Ghetto von
Prag erst 60 Jahre später, im
Revolutionsjahr von 1848, aufgelöst. — Das
Toleranzpatent Josephs II. setzte eine
Entwicklung in Gang, die weitreichende

Konsequenzen hatte. Dazu
Wilma Iggers: «Die erzwungene und
meist gern befolgte Germanisierung
aber wurde für die böhmischen Juden
im Laufe des 19. Jahrhunderts in Anbetracht

des immer intensiver werdenden
tschechischen Nationalismus höchst
problematisch. Für die meisten Juden
schien die Annahme der deutschen Kultur

gleichbedeutend mit Modernisierung
und Fortschritt zu sein; gerade diese
Verbindung jedoch führte zu einem starken
Anstieg des Antisemitismus bei den
tschechischen Arbeitern und kleineren
Gewerbetreibenden...»

Einen anderen Gegensatz — den
zwischen den ghettoisierten Stadtjuden
Prags und den Landjuden — beschrieb
Jakob Kaufmann in seinem Buch «Der
böhmische Dorfjude» — auch dies ein
Gegensatz mit Folgen: weil die
existenzbedingten Mentalitätsunterschiede

im liberalisierten Klima zunehmend

auch die Klassengrenzen
markierten: sowohl gegen die wirtschaftliche

wie auch gegen die geistige, d.h.
zumeist literarische Elite der Prager



JUDEN IN BÖHMEN UND MÄHREN 71

Juden. Hoffmann schreibt: «Man irrt
gar sehr, wenn man Juden alles naive
und harmlose Element abspricht. Es ist
wahr, der Jude des Ghettos ist... scharf
und kantig, und wie Lauge ätzend.

Demütiger und kecker Witz gränzen in
ihm ganz nahe aneinander, man
braucht das nicht erst zu erklären. Da ist
der Dorfjude glücklicher dran, der steht
der Natur näher und kennt ihren Duft
und Lerchenschlag, aber er ist auch
plumper und witzloser als sein Bruder
im Ghetto. Der Witz ist doch immer nur
ein geistiger Stachel, derfiir Beleidigungen

gezogen wird, die man nicht körperlich

züchtigen will oder kann. Auch hat
der Dorfjude, eben weil er nicht im
Ghetto wohnt, nicht nötig witzig zu
sein.»

Die Revolution vom März 1848 in
Deutschland griff auch auf die
Habsburger Monarchie über — Mettermeli
floh nach England — und damit auch
auf Prag und die böhmischen und
mährischen Lande. Die Juden waren davon
aus mehreren Gründen betroffen: Der
Slawenkongress, der im Juni 1848 in
Prag stattfand, forderte die nationale
Gleichberechtigung von Slawen und
Deutschen in der Donaumonarchie,
was die nach dem Toleranzedikt von
1782 sich deutsch orientierenden
Juden in Gegensatz zu den Tschechen
brachte; die wirtschaftliche Not,
Ursache der Prager Arbeiterunruhen von
1848, wurde häufig den jüdischen
Arbeitgebern angelastet, die seit 1782
Manufakturen und Betriebe aufgebaut
hatten — auch daran wird ein Syndrom
virulent, das den Antisemitismus bis
hin in unsere jüngste Geschichte
charakterisiert. Wiederum kam es in Prag
zu Plünderungen der Judenstadt, aber
auch auf dem Lande wurden gezielt
jüdische Unternehmen angegriffen,
weil die Börsengeschäfte der Juden zur

Erhöhung der Lebensmittelpreise
geführt, jüdische Schnapsbrennereien
die Kartoffeln verteuert und die
Einführung von Maschinen die Arbeiter
um ihr Brot gebracht hätten. Unterstützt

wurden diese Unruhen durch
Hetzschriften und Flugblätter wie dieses

aus Prag: «Und diese Juden, die
Wespen der Erde, das ist erst ein Gesindel,

fangt sie nur ohne Gnade wie das

Wild im Wald. Sobald der Jude die

Augen aufmacht, zieht er dem Christen
die Haut ab. Wo ein Jude ist, soll ihn das

Volk gleich beim Hals packen. Lasst
euch nichts gefallen und hängt ihn,
hängt ihn nur gleich !»

Die gewonnene grössere staatliche
Freiheit ging einher mit gesellschaftlicher

und, gegenüber den Tschechen,
nationaler Isolierung. Viele Juden
wanderten damals nach Amerika aus. Der
jüdische Schriftsteller Leopold Kom-
pert veröffentlichte nach den Prager
antisemitischen Exzessen von 1848
diesen Aufruf: «Weil knechtische Horden

und krämerische Heringsseelen den
Geist der Freiheit nicht verstanden und
verstehen, müssen wir es büssen. Da sei
Gott dafür, dass wir unser Haupt für
jeden Keulenschlag bereit halten, dass

unser Auge vor jedem Blitze unserer
grossen und kleinen Tyrannen erzittere
Dahin ist es gekommen, dass in der
Stunde, die uns die Freiheit ins Land
gebracht, kein anderer Wunsch in uns
ist, als: dieser Freiheit aus dem Wege zu
gehen Nach Amerika geht nun
unsere Sehnsucht, dahin sollet ihr ziehen

Sie wollen es nicht anders und
so sei es Nicht das erste Mal ist es, dass

wir ihrem Willen nachgeben. Seit
Jahrhunderten ist unsere Geschichte nichts
Anderes, als ein stummes Bejahen auf
jede uns auferlegte Qual, aufjede Folter
und Beschränkung.»

«Die kurze Zeitspanne von der Mitte



72 JUDEN IN BÖHMEN UND MÄHREN

des Jahrhunderts bis in die frühen
siebziger Jahre (brachte) in der die
Juden angehenden Gesetzgebung eine
Reihe von Veränderungen und bedeutete

für viele den Übergang vom Mittelalter

zur Neuzeit. Trotzdem konnten
Diskriminierung und Verfolgung der
Juden jederzeit wieder aufbrechen,
sogar härter als zuvor. Auf die Lok-
kerungen in den Verordnungen und
Gesetzen folgten Rückschläge, ja oft
bedingten sich Fortschritt und
Rückschritt wechselseitig. »

Was Wilma Iggers so kommentiert,
umreisst eine Gesetzmässigkeit, der die
Entwicklung des Judentums in den
europäischen Gesellschaften ein weiteres

Jahrhundert folgte: auf der einen
Seite staatliche Liberalisierung und
gesellschaftliche Assimilation der
Juden, auf der anderen Seite, als
Wechselwirkung dieser, oft auch wirtschaftlich

erfolgreichen oder geistig
herausragenden jüdischen Anpassung und
Integration in die Gesellschaften, Neid,
Missgunst, Hass, vor allem zu Zeiten
wirtschaftlicher Not.

Gleichwohl hatte die Liberalisierung
bei den Juden wesentliche Folgen:
Zukunftsoptimismus, Glauben an die
Vernunft der Aufklärung zum einen,
Entfernung vom jüdischen Glauben
zum anderen — und zusammenhängend

mit beidem eine Orientierung hin
zur deutschen Kultur, die oft bis zum
deutschen Patriotismus ging und in
Gegensatz zu den Tschechen führte.
Das Beispiel eines solchen, von den
Ideen des 1848er-Idealismus und
-Liberalismus berührten Juden zeichnete

Hugo Herrmann am Bilde seines
Grossvaters: «Dem Judentum gegenüber

hatte mein Grossvater schon einen
sehr objektiven Standpunkt eingenommen.

Sein Vater hatte deutsche Briefe
noch mit hebräischen Schriftzeichen

geschrieben; er selbst schrieb deutsch
und gebrauchte nur selten jüdische
Floskeln. Sein Deutsch war korrekt,
gewählt, vor allem wohl an Heine
geschult ...Er hatte den Freiheitsrausch
von 1848 schon als vierunddreissigjähriger

Mann erlebt, der auch die engen
Zustände und die kleinliche Bevormundung

der <Untertanen>, vor allem der
Juden, in der Periode Metternichs am
eigenen Leib schmerzlich empfunden
hatte; er war ein Liberaler durch und
durch. Für ihn war demnach Religion
etwas Überlebtes; von dem nationalen
Inhalt des Judentums wusste er nichts.
Sein Haushalt war völlig entjudet, Sabbath

und jüdische Feste feierte er nicht.
Er verkehrte unbefangen mit den
nichtjüdischen Mitbürgern, wenn auch in seiner

Zeit die Schranke noch sehr fühlbar
war, stärker fühlbar als in der Generation

seiner Söhne. Er war so assimiliert,
wie ein Jude jener Zeit nur sein konnte.

Die Dinge der Welt interessierten ihn
aufs stärkste; so erzählte mein Vater, er
habe im Deutsch-französischen Kriege
1870/71 leidenschaftlich für die Deutschen

Partei ergriffen. »

Andere Juden assimilierten sich den
Tschechen — nicht weniger heftig,
wenn auch weniger patriotisch. So
erinnerte sich Evzen Stern: «Ich wurde mir
des ganzen Unterschieds zwischen der
Generation der Väter und der Söhne
bewusst. Wir einzelne sind mit dem
tschechischen Volk nicht verwachsen,
sondern aus ihm geboren. Wir sind
gleich nur als Tschechen geboren Ich
erinnere mich, dass <mein> einziges
Gebet, als ich ein kleiner Schulbub war,
nicht mechanisch erlernte und vergessene

(hebräische) Gebete waren,
sondern <Heiliger Wenzel, Herzog des
böhmischen Landes, bet'für uns>».

Trotz der zum Teil entschiedenen
Assimilation der Juden an die Tsche-



JUDEN IN BÖHMEN UND MÄHREN 73

chen oder an die Deutschen wurden
gegen Ende des 19. Jahrhunderts die
Identitätsprobleme der Juden immer
virulenter — verstärkt kam der neue
Antisemitismus aus zwei Richtungen
auf sie zu: Die Tschechen, nach
Jahrhunderte währender Abhängigkeit von
Habsburg, fühlten sich einer minderen
Schicht angehörig und richteten dieses

Bewusstsein, das sich mit dem
wachsenden tschechischen Nationalismus
paarte, auch gegen jenes liberale
Judentum, das, vor allem in Prag, während

der langen Friedenszeit durch
Handel und Industrie sehr wohlhabend
geworden war. Zugleich kam aus
Österreich die deutsch-völkische Spielart

des Antisemitismus nach Böhmen.
Dazu Wilma Iggers: «Am stärksten war
diese Einstellung in den Prager
Burschenschaften vertreten, deren Mitglieder

aus dem deutschsprachigen
Grenzgebiet kamen. Dort gab es schon
seit den achtziger Jahren deutsche
Vereine, die Juden ausschlössen und ihnen
ebenso feindselig gegenüberstanden wie
den Tschechen. So wurde zum Beispiel
zum Boykott ihrer Geschäfte aufgerufen
und 1897... gab es in Eger Hotels und
Kaffeehäuser mit Aufschriften, dass

Tschechen, Juden und Hunden der Eintritt

verboten ist.»
Das hatte zur Folge, dass sich immer

mehr Juden, auch jene, die zu Deutschland

neigten, als tschechische Bürger
meldeten, somit auch den Anteü der
Deutschen reduzierten: 1880 waren
15,5% aller Prager noch Deutsche, um
die Jahrhundertwende waren es nur
noch 7,5%. Das hatte natürlich auch
politische Konsequenzen für die
Wahrnehmung deutscher Interessen in Böhmen.

Zwischen den Gesellschaften,
zwischen den Nationen, zwischen den
Religionen Judentum und Christentum! —

dass in der jüdischen Literatur, speziell
in der um die Jahrhundertwende
blühenden Prager Literatur, das

Identitätsproblem ein zentrales Thema war,
ist einleuchtend: Franz Werfel, Max
Brod, Franz Kafka, um nur die bekanntesten

zu nennen, stammen aus dieser
Welt; am allgemeinsten hat Kafka dieses

allen gemeinsame Problem, am
25. Februar 1918, in seinem Tagebuch
formuliert: «An dem geringen Positiven,
sowie an dem äussersten, zum Positiven
umkippenden Negativen habe ich
keinen ererbten Anteil. Ich bin nicht von
der allerdings schon schwer sinkenden
Hand des Christentums ins Leben
geführt worden wie Kierkegaard und
habe nicht den letzten Zipfel des

davonfliegenden jüdischen Gebetsmantels
noch gefangen wie die Zionisten. Ich bin
Ende oder Anfang.»

Fern von jeder künstlerischen
Sublimation versuchte der Zionsimus um
die Jahrhundertwende dem tschechischen

und dem deutsch-völkischen
Nationalismus den jüdischen
Nationalismus entgegenzusetzen — mit Blick
auf das jüdische Herkunftsland
Palästina; doch wurde die Idee, dort einen
jüdischen Staat zu gründen, von den
meisten Juden nicht ernst genommen.
Wilma Iggers illustriert dies so: «Wenn

etwa jemand fragte: <Was ist Zionismus

?>, dann war die lapidare Antwort:
(Zionismus, das ist, wenn ein Jud'einem
zweiten zuredet, Geld zu spenden, mit
dem man einem dritten die Reise nach
Palästina bezahlen kann.>»

Nur wenige hatten die zionistische
Vision — so auch Max Brod, der sich

später erinnerte: «Dagegen sah ich den
Mann mit der reinen Denkerstirn, dem

flammend-gütigen Auge — und seine

Hände schwielig, braun, unnatürlich
gross an dem feingegliederten Körper.
Erst Student in Russland, jetzt palasti-



74 JUDEN IN BÖHMEN UND MÄHREN

nensischer Landarbeiter. Ihn — den
Typus des neuen Juden, der in Palästina
nicht nur für sich, nicht nur zugunsten
eines Volkstums, sondern für alle Völker

die jüdische Idee konkretisiert.»
Es musste dem europäischen Judentum

erst das Schlimmste geschehen,
bevor in Palästina mit Israel der damals
erhoffte, ersehnte, erwartete jüdische
Staat Wirklichkeit wurde — Wirklichkeit

in einer feindlichen und feindseligen

Umgebung, deren Probleme für die
Juden bereits 1919 von Hans Kohn,
einem frühen Prager Zionisten,
vorausgesehen wurden: «... das Judentum hat
als einen seiner Grundpfeiler die
Gerechtigkeit erkannt..., jede Bedrük-
kung oder Verdrängung der Araber wäre
somit etwas, womit wir gegen unseren
innersten Lebensnerv handelten, unser
eigentliches Wesen zerstörten und damit
alle unsere Kraft lähmten Wir müssen

uns nur des nationalen Chauvinismus

enthalten, als ob das Land den
Juden gehörte.»

Der Zionismus wollte die Juden aus
einer Wirklichkeit herausführen, die
auch nach dem verlorenen Ersten
Weltkrieg und dem Untergang der
Donaumonarchie und trotz der Gründung

der ersten tschechoslowakischen
Republik für viele unerträglich war.
1918 erschien in der Prager «Selbst-
wehr» ein Aufruf der jüdischen an ihre
tschechischen Mitbürger, in dem es
hiess: «Die Verhältnisse in Prag sind
unerträglich geworden. Für uns bleibt
die Tatsache bestehen, dass wir vom
Hass so eng umkreist sind, dass wir keinen

Weg gehen können, ohnen diesem
widerlichen Ausdruck nationaler
Gehässigkeit zu begegnen. Uns
Nationaljuden, die wir vollstes Verständnis für
den Emanzipationskampf eines Volkes
hegen, erscheint es also ganz eigen,
wenn wir sehen, wie neben weitgesteck¬

ten nationalen und kulturellen Zielen
so niedrige Instinkte Platz finden können.

..»
Für die Tschechen aber war die

Tschechoslowakei erstmals ihr eigenes
Land — Juden galten ihnen nun als
Österreicher oder als Deutsche, denen
die Jahrhunderte dauernde Unterdrük-
kung zurückgezahlt wurde. Viele
emigrierten. Am 1. Oktober 1939 lebten in
Böhmen, Mähren und Schlesien noch
90000 Juden. Ein halbes Jahr zuvor
hatten die deutschen Nationalsozialisten

die Tschechoslowakei besetzt und
das «Reichsprotektorat Böhmen und
Mähren» installiert. Am 20. Januar
1942 beschloss in Berlin die berüchtigte

Wannsee-Konferenz die Vernichtung

des europäischen Judentums.
Mitte 1943 lebten von den 90 000
böhmisch-mährischen Juden noch 8805.
Den Holocaust der Nazis überlebten in
der gesamten Tschechoslowakei etwa
15000 Juden. Zwei Drittel davon
verliessen das Land. 1948 übernahmen
die Kommunisten das Land, mit ihnen
entstanden neuerlich die abenteuerlichsten

antisemitischen
Geschichtsklitterungen — das Leiden der Juden,
das mit dem Sieg über das nationalsozialistische

Deutschland hätte beendet
sein können — wenigstens für jene
wenigen Juden, die die Vernichtungslager

überstanden hatten —, begann
erneut; und wer noch das Land verlassen

wollte, musste dafür Steuer zahlen.
— Gegenwärtig gibt es in der
Tschechoslowakei noch fünf jüdische
Gemeinden.

Solche Zahlen bedürfen keiner
Kommentierung, keiner literarischen
oder authentisch dokumentarischen
Zeugnisse mehr, um zu bekräftigen,
wie notwendig es ist, dass wir uns
erinnern, statt dies alles zu vergessen. Denn
nur wenn wir nicht vergessen, bewah-



JUDEN IN BÖHMEN UND MÄHREN 75

ren wir unsere Verantwortung und
unsere menschliche Selbstverständlichkeit,

unsere Würde.
Heinz LudwigArnold

1 Die Juden in Böhmen und Mähren. Ein
historisches Lesebuch. Herausgegeben von
Wilma Iggers. Verlag C. H. Beck, München
1986.

Ein Rezensent

Mit Zitaten aus den Schriften von Friedrich Nicolai

I.

Es ist gewiss, dass, wenn in einem
Lande der gute Geschmack bis auf den
höchsten Gipfel gestiegen ist, so ist die
nächste Ursach zu seiner Verschlimmerung

der Mangel der Kritik. Ein Schriftsteller,

der einen lebhaften Witz,
schimmernde Gedanken, ja öfters wohl nur
gute Reime und eine fliessende Schreibart

hat, ist sehr geneigt, sich für einen
grossen Geist zu halten, und zu glauben,
dass er das sei, was er billig sein sollte; er
überredet sich dahero leicht, dass er es

so weit gebracht habe als diejenigen, die
seine Muster sind. Ich wundere mich
dieserwegen auch gar nicht, dass viele
von unsern Kunstrichtern und Schriftstellern

mit sich und ihren Brüdern in
Apollo so sehr zufrieden sind. Wie
nachlässig wird man aber nicht, wann
man nicht glaubt, mehrere Staffeln der
VoUkommenheit erreichen zu dürfen,
und wie wenig ist es zu hoffen, dass man
bei dieser Zuversicht sich über das Mit-
telmässige, worinnen man sich gefällt,
erheben werde. Die Kritik ist die einzige
Helferin, die, indem sie unsere
Unvollkommenheiten aufdeckt, in uns zugleich
die Begierde nach höhern Vollkommenheiten

anfachen kann.

Über Rezensenten ist schon viel,
und wenig Höfliches, gesagt und

geschrieben worden. Wer kennt nicht
den boshaften Vers von Goethe, der
von Hunden spricht? Bis auf den heutigen

Tag gefallen sich Schriftsteller
darin, ihren Ärger über die Zeitungskritik

womöglich noch etwas schärfer
zu formulieren und an literarischen
Stammtischen vorzuführen, wie effektvoll

man sich über diejenigen erheben
kann, die über Bücher öffentlich ihre
Meinung sagen. Da kommt uns nun,
gegen Ende des Jahres 1987, ein Buch
in die Hand, dessen Motto lautet: «Kritik

ist überall, zumal in Deutschland,
nötig.» Der Satz stammt von Friedrich
Nicolai, und die Zitate, mit denen die
vorliegenden Betrachtungen gegliedert
sind, habe ich eben der Auswahl aus
seinen Satiren und Schriften entnommen,

die in der Bibliothek des 18.

Jahrhunderts neu herausgegeben wurden1.
Darin zu lesen, ist ein Gewinn und eine
Lust. Ich empfehle Friedrich Nicolai,
nebenbei einer von denen, die von
Schiller und Goethe in den Xenien arg
gebeutelt worden sind, den Lesern von
heute. Heine hat von ihm gesagt, noch
nie sei in Deutschland ein Mann so

grausam, so unerbittlich und zernichtend

verspottet worden, obgleich er
weder Mühe noch Geld gescheut habe,
wo er etwas Gutes zu befördern hoffte.
Zwar mag wohl sein, dass er im Alter
nicht mehr beweglich und aufmerksam



76 ZU FRIEDRICH NICOLAI

genug war, die Veränderungen des
literarischen Geschmacks zu erkennen
und auch da sicher zwischen Qualität
und blosser Mode zu unterscheiden.
Aber man sollte ihm zugute halten,
dass er an seiner Maxime festhielt,
Neuerscheinungen gerade dann genau
zu betrachten und nach seinem eigenen
Urteil gewissenhaft zu kommentieren,
wenn sie lange vor ihrer Auslieferung
durch gezieltes Vorschusslob berühmt
waren. Er nahm ernst, was er las, und
er durfte darum hoffen, selber
ernstgenommen zu werden.

Max Frisch schreibt im Tagebuch 1,

jeder Schriftsteller sollte sich fragen, ob
das, was er schreibe, für andere irgendein

Interesse habe. Er sitzt, während er
das notiert, an einem Tischchen auf der
Piazza von Portofino und blickt auf die
Leute, die an ihm vorübergehen, auf
den Sportler und Weltmann nebenan
zum Beispiel — «kein Leser, glaube ich»

—, auf die junge Dame in Hosen, die sie
nach Art der Fischer aufgekrempelt
hat, das ältliche Ehepaar, den Wechsler
und Schwarzhändler, die Verliebten,
die sich um die Hüften halten, und
zweifelnd fügt er hinzu, Bücher läsen
sie vermutlich alle nicht. Der Schriftsteller,

denkt er, müsse sich wohl den
sympathischen, nicht unkritischen,
nicht allzu überlegenen, aber auch
nicht unterlegenen Partner erfinden,
einen Leser eben, der sich freue, dass
der Autor an ähnlichen Fragen herumwürge,

und der nicht ärgerlich werde,
wenn er anderer Ansicht sei, nicht
herablassend, wenn er es besser wisse.

Ein solcher Leser, denke ich, ist in
der Regel der Rezensent: er liest mit
Sympathie, aber nicht unkritisch. Und
er ist wohl nicht ein überlegener, aber
auch kein unterlegener Partner des
Autors.

Nicolai ist ein Mann der Spätaufklä¬

rung. Im Bund mit Lessing und
Mendelssohn gab er die Allgemeine Deutsche

Bibliothek heraus. Kritik war ihm
ein Mittel zur Verbesserung des

Geschmacks, und dabei ging er zwar
auch von Empfindungen aus, unterwarf
sie jedoch kritischer Prüfung und ruhte
nicht, bis er sie verstandesmässig
begründen konnte. Den Werther
parodierte er und schrieb 1775 Freuden des

jungen Werthers, womit er das in seinen

Augen schädliche «Werther-Fieber»
bekämpfen wollte. Später kritisierte er
Schillers Briefe über die ästhetische

Erziehung des Menschen, die abstrakt
und dunkel und einem grösseren Publikum

unverständlich seien. Auch Schillers

Lyrik, zum Beispiel das Gedicht
Würde der Frauen, fand seinen Beifall
nicht, weil es abstrakte Begriffe der
spekulativen kritischen Philosophie
enthalte. Seine Argumentation ist
hörenswert und besonnen; aber die
Zeitströmung stand gegenan. Man
muss ihn in seiner Bedingtheit, auch in
seiner vielleicht etwas pedantischen
Aufsässigkeit sehen. Ein ernster,
gescheiter, witziger und fleissiger Leser
war er dennoch, und die Allgemeine
Deutsche Bibliothek (1765 bis 1792
und dann wieder — als Neue
Allgemeine Deutsche Bibliothek — 1793
bis 1806) ist ein Monumentalunternehmen

kritischer Aufmerksamkeit, das —

von zahlreichen kompetenten
Mitarbeitern mitgetragen — nichts geringeres

als einen kritischen Überblick über
die damalige zeitgenössische Literatur
und die «schönen Wissenschaften» in
Deutschland bietet. Damit schuf Nicolai

eine Grundlage für literarisches
Leben in der zweiten Hälfte des
18. Jahrhunderts. Die Dichter und die
Philosophen schufen ihre Werke, die
aktuelle Rezensionszeitschrift aus
Nicolais Verlagsbuchhandlung förderte



ZU FRIEDRICH NICOLAI 77

die zeitgenössische Rezeption. Literarische

Kultur ist eben nicht schon
gewährleistet, wenn Gedichte, Dramen
und Romane geschrieben und gedruckt
werden; es ist dazu unerlässlich, dass in
der Öffentlichkeit Gebrauch davon
gemacht wird. Nicolais Wirken, auch
wo er irrte oder wo ihm mit Gründen
widersprochen wurde, bleibt im höchsten

Masse verdienstvoll. Die Klassiker
waren im Unrecht, diese Leistung in
den Xenien zu verhöhnen, und die
Romantiker, die den alten Mann im
sicheren Schutz der Weimarer Grössen
verspotteten, gaben das unwürdige
Schauspiel einer Hetzjagd auf den zum
Abschuss freigegebenen Rezensenten.
Er trug es seinerseits mit Gelassenheit
und Würde; seinem verdienten Nachruhm

jedoch hat es geschadet.

II.

Warum zanken Sie also mit mir
darüber, dass ich, für meine Person, dem
allgemeinen unbestimmten Geschmack
nicht Beifall geben kann Sollten Sie
nicht vielmehr über die grosse Schläfrigkeit

derer, die sich deutsche Kunstrichter
nennen, unwillig sein, die mit ihren
Lobsprüchen, mit ihren Anpreisungen,
mit grossen Dichtem und unsterblichen
Geistern so freigiebig sind, dass man
öfters zweifeln muss, ob ihre allzugrosse
Gelindigkeit mehr aus Parieiligkeit,
oder aus Unwissen herrühre Bei einem
Kunstrichter, der mehr tadelt als lobet,
kann man zwar zweifeln, ob sein Tadel
aus Eigensinn, oder aus einer wahren
Kenntnis der Eigenschaften des Schönen

herrühre. Der Kunstrichter aber,
der das geringste Gute allzusehr erhebet,
der wahre und falsche, höhere und
geringere, vorzügliche und entbehrlichere

Schönheiten nicht unterscheidet,

muss notwendig den gerechten Verdacht

gegen sich erwecken, dass ihm die wahre
Güte, der feine Unterschied, und die
richtige Bestimmung des Schönen, nicht
bekannt sein, und das Gelindeste, was

man von ihm sagen kann, ist, dass er
sehr unbedachtsam urteile.

Wir können es einem schlechten

Schriftsteller noch zu gute halten, dass er
schlecht ist, er ist schlecht für seine

eigene Rechnung, und er kann nicht
mehr tun, als uns eine verdrüssliche
halbe Stunde machen, weil wir berechtiget

sind, sein Buch wegzulegen, sobald
wir wollen; ein Kritikus aber, der uns
zuversichtlich sagt, dass dieser schlechte

Schriftsteller gut ist, handelt unverantwortlich,

dann der Schriftsteller selbst,
und ein grosser Teil der Leser, wird es

auf sein Wort glauben, dass derselbe

wenigstens erträglich ist, und es ist der
nächste Weg zu einem verderbten
Geschmack, wann man das Mittelmäs-
sigefür erträglich hält.

Ein literarisches Leben finde längst
nicht mehr statt, hierzulande schon gar
nicht — so ist erst kürzlich wieder
festgestellt oder doch behauptet worden.
Kommt drauf an, was man darunter
versteht. Offenbar genügt es nicht, mit
ausgepichten Promotionsmethoden
Bücher auf den Markt zu bringen,
Literatur am Bildschirm zu veranschaulichen

und ein immer dichteres Netz von
Ehrungen und Preisverleihungen zu
knüpfen. Akademien haben ihre
ordentlichen und korrespondierenden
Mitglieder, die miteinander «literarisches

Leben» spielen. Man muss es in
Anführungszeichen setzen, weil es eine
geschlossene Veranstaltung bleibt, was
nun freilich im Widerspruch zu dem
steht, was der Begriff wohl meint. Bei
aller plakativen Präsenz bestehen
starke Zweifel, ob die Öffentlichkeit



78 ZU FRIEDRICH NICOLAI

mit Literatur wirklich umgeht, mit ihr
lebt und von ihr Gebrauch macht.
Offenbar bestehen Zweifel und
Hemmungen schon in der Schule. Es gibt
nicht wenig Lehrer, die im Ernst fragen,
ob es denn sinnvoll sei und überhaupt
gerechtfertigt, eine Gesellschaft von
Lesern heranzubilden. Und Schüler
wiederum, selbst wenn sie das Privileg
haben, ein «Literargymnasium» zu
besuchen, machen uns auf Film,
Tonband, Video und Bildschirm aufmerksam,

die ihrer Ansicht nach das Buch
verdrängen. Ausserdem verschlingt
Lesen ungeheuer viel Zeit, wenn man
es intensiv betreiben will, und Zeit hat
man nicht. Weder Lehrern noch Schülern

soll hier ein Vorwurf gemacht werden;

die Zeiten sind schwierig,
vielleicht nicht so sehr für das Buch, aber
doch für das literarische Leben, das im
Austausch von Informationen und
Meinungen, immer auch im engagierten

Einsatz für und im Streit gegen
Bücher und Tendenzen seinen
Ausdruck findet. Gewiss, die Übersicht ist
unmöglich geworden. Was Nicolai
zusammen mit seinen Beiträgern schon
kaum schaffte, wäre heute unmöglich.
Immerhin gibt es das Kritische Lexikon
zur deutschsprachigen Gegenwartsliteratur,

ein bereits auf sechs dickleibige
Ordner angewachsenes Werk, das
durch regelmässige Nachlieferungen
loser Blätter auf dem aktuellen Stand
gehalten wird und kritische
Gesamtdarstellungen zeitgenössischer Autoren

mit Werkverzeichnis und Bibliographie

der Sekundärliteratur enthält2.
Die Nachlieferungen ersetzen überholte

Passagen oder erweitern und
ergänzen den bereits vorliegenden
Text, so dass sich das Lexikon stets
erneuert und eine zuverlässige, kritisch
wertende Information bereithält. Seine

Beiträger sind Rezensenten; heute nen¬

nen sie sich lieber Literaturkritiker,
Publizisten, sind Redaktoren oder
Professoren, Schriftsteller allesamt. Man
sollte vielleicht ihre Verdienste um ein
literarisches Leben heute nicht allzu
gering schätzen, so wenig wie die
Verdienste all derer, die sich in Zeitschriften

und Zeitungen, am Radio und
selbst im Fernsehen mit Gegenwarts
literatur auseinandersetzen. Wenn es in
der Regel eher im Einklang mit dem
geschieht, was Nicolai den
«allgemeinen unbestimmten Geschmack»

genannt hat, kleinmütig eher als mutig,
konformistisch eher als nonkonformistisch,

wäre das ein Symptom der
Schwäche. Literarische Fehden, die
diesen Namen verdienen, gibt es
tatsächlich kaum noch. Oder will man
etwa den Lyrikstreit, der in der
Wochenzeitung «Die Zeit» ausgetragen
wurde und in dem es darum ging, ob
denn im Gedicht nur Verzweiflung und
Melancholie noch zeitgemäss seien,
eine entscheidende Fehde nennen?
Will man im Ernst die Kontroverse
zwischen denen, die Peter Handke und
Botho Strauss als Esoteriker belächeln,
und denen, die sie als die wesentlichen
Dichter feiern, zur literarisch relevanten

Auseinandersetzung erklären?
Man müsste vielleicht zurückgehen bis
zum Zürcher Literaturstreit, den Emil
Staiger mit seiner Rede «Literatur und
Öffentlichkeit» ausgelöst hat. Aber war
das denn wirklich eine Konfrontation,
aus der mehr hervorging als Lärm und
Rauch Staiger hat versucht, den Zeitgeist

vor das Gericht der Geschichte zu
laden. Das ist vermutlich immer ein
fragwürdiges Unterfangen. Der Zeitgeist

stellte sich nicht, er polterte nur.
Literarisches Leben und literarische

Kultur entstehen allein, wenn es

gelingt, das Gespräch offen zu halten,
ein Gespräch unter Lesern und Auto-



ZU FRIEDRICH NICOLAI 79

ren, die einander ernst nehmen, einander

mit Sympathie begegnen und nicht
ärgerlich werden, wenn sich ihre
Ansichten nicht decken. Im übrigen
sollte man sich an Nicolai halten: «Kritik

ist überall, zumal in Deutschland,
nötig.»

III.

Ich scheine in Ihren Augen strafbar,
weil ich keiner Partei folge, weil ich
nichts vergöttere, weil ich alles genau
untersuche, weil ich gewisse Dinge tadle,
die man öffentlich gelobt hat, und weil
mich Werke des Geistes rühren, von
denen man, nach den öffentlichen
Nachrichten, nicht sollte gerühret werden.

Sie tadeln mich, dass ich mit vielen
deutschen Schriftstellern nicht zufrieden
bin; ist dies meine Schuld Wären diese
Herren weniger mit sich zufrieden gewesen,

so würden ihre Leser vielleicht
mehr mit ihnen zufrieden sein! Was soll
ich tun? Soll ich Vollkommenheiten
erdichten, wo ich keine sehe

«Weil ich nichts vergöttere» — in der
Wendung drückt sich eine Haltung aus,
die für den Umgang mit Kunst und
Literatur entscheidend ist. Nichts da
von Feierstunden und kultischen
Handlungen vor dem Altar eines
vorgegebenen und angemassten Schöpfertums!

Kritische Partnerschaft soll walten,

und Gesprächsbereitschaft wird
vorausgesetzt. Mit Überheblichkeit hat
das nichts zu tun. Vielmehr wird hier zu
Gunsten eines Verhältnisses zwischen
Autor und Leser plädiert, wie es zum
Beispiel Max Frisch in der erwähnten
Stelle im Tagebuch I entwirft: Sympathie,

kritische Aufmerksamkeit und
ungefähre Ebenbürtigkeit. Schon zu
Nicolais Zeiten gab es natürlich
tonangebende Prominenz, Meinungsma¬

cher, den zur offiziösen Meinung
hochgelobten Trend. Unser Rezensent war
ja nicht unbedingt dagegen; aber er
behielt sich vor, sich ein eigenes Urteil
völhg unabhängig davon zu bilden. Ich
denke, literarisches Leben sei genau
auf Bemühungen dieser Art angewiesen.

Nur haben es tonangebende
Prominenz, Meinungsmacher und Promotoren

bestimmter Werke oder Richtungen

in unseren Tagen bei weitem leichter.

Sie können auf Apparaturen, auf
Verstärkeranlagen, auf Kommunikationssysteme

zurückgreifen, von denen
sich die Literaten des 18. Jahrhunderts
nicht träumen liessen. Was also

geschieht? Voreilige Anerkennung und
Förderung sind vermutlich häufiger als

die voreilige Ablehnung. Die Betonung
liegt auf «voreilig». Zu Zeiten der
«Gruppe 47» war manchmal der Ruhm
schon vor dem Buch da, die Meinung
dazu wurde mitgeliefert. Anderseits
war, wer da nicht ankam und keine
Beachtung fand, möglicherweise wirklich

nicht gut. Nur eben etwas rasch
und voreüig ging der eine wie der
andere Prozess vor sich, die Proklamation

sowohl wie die Abschiebung ins
Abseits. Nicht immer sind spätere
Korrekturen noch möghch, nicht immer
wie eben jetzt im Fall des Günter Grass,

zu dessen 60. Geburtstag eine
zehnbändige Werkausgabe erschienen ist3.
Ich erinnere mich noch des Aufruhrs,
den Die Blechtrommel auslöste, begeisterte

Zustimmung und grobe
Anwürfe. Tatsächlich war das, was
etwas ungenau eine hterarische Sensation

genannt wurde, ein politisches
Ärgernis, ein Schlag gegen die Tabus
der Adenauerzeit, eine je nach Standpunkt

des Lesers erfrischende oder
aber empörende Frechheit in Form
einer Geschichte, die ein Giftzwerg
namens Oskar Matzerath erzählt.



80 ZU FRIEDRICH NICOLAI

Skandal und Sensation, Hass und
Bewunderung, grobschlächtige Kritik
und allerhöchstes Lob kennzeichnen
die ausserordentliche Wirkung dieses
Buches und erklären seinen Erfolg. Die
Werkausgabe wird zweifellos dazu führen,

aus Grass noch mehr als nur schon

wegen dieses einen Buches ein Denkmal

zu machen. Mit Nicolai zu reden:
die Gefahr der kunstinnigen «Vergötterung»

ist grösser denn je. Ich würde
Günter Grass, den Schriftsteller, zwar
eher in den kürzeren Texten sehen, in
Katz und Maus und mehr noch in Das
Treffen in Telgte; sein graphisches Werk
vollends lässt mich fast zweifeln, ob er
nicht als bildender Künstler womöglich
bedeutender sei denn als Autor
umfangreicher Romane. Schon Die
Blechtrommel, aber auch Hundejahre,
Der Butt und Die Rättin sind meiner
Meinung nach wohl Beweise seiner
urwüchsigen Sprachkraft, seiner grossen

Begabung, Einzelheiten realistisch
zu schildern, Erinnerungsbildern
Leuchtkraft zu geben, nicht aber unbedingt

epische Kontinuität. Mir schien
zum Beispiel seinerzeit, Der Butt wäre
formal besser als eine Art Novellenkranz

(nach dem Vorbild des
Decamerone) zu meistern gewesen, und Die
Rättin — man weiss es — ist ein honoriges

Ausharren beim einmal gewählten
Thema, mit wenigen Ausnahmen eine
Fleissleistung mehr als ein grosser
Roman. Die Werkausgabe ist Anlass
zur Überprüfung. Ich nehme die
Erstausgaben aus dem Regal, durchgehe
die Notizen, die ich dazu gemacht
habe, stelle die zehn Bände aufs Brett
und bleibe bei dem Band mit den
Essays und Reden hängen. Hier, finde
ich, äussert sich einer zu Zeitfragen,
zum politischen Alltag seines Landes
und zu Fragen, die uns alle angehen,
der Besonnenheit, Kenntnisse und eine

bewundernswerte Formulierungsgabe
besitzt. Es handelt sich nicht darum,
dass man seine Ansichten stets teilen
müsste. Er reizt zum Widerspruch.
Aber man wird ihn auch dann, ja dann
erst recht ernst nehmen müssen. Kaum
einer von den deutschen Schriftstellern
der Gegenwart, der in den vergangenen
Jahrzehnten sein politisches Engagement

glaubte bekunden zu müssen, hat
auch nur annähernd die Kompetenz,
die hier das Wort ergreift. Günter
Grass hat sich für die sozialdemokratische

Partei im Wahlkampf engagiert;
die Werkausgabe enthält alle seine

Wahlreden, die er für Willy Brandt
gehalten hat. Es sind Reden, von denen
ich annehmen möchte, dass sie in die
politische Literatur eingehen werden.
Eine — zum Beispiel — ist darunter mit
dem Titel Was ist des Deutschen
Vaterland? Grass hat sie im Bundestagswahlkampf

1965 gehalten, indem er
von dem Gedicht von Ernst Moritz
Arndt ausging. Er wage zu hoffen, sagt
er in der Einleitung, nachdem er das
Gedicht vorgetragen hat, dass die
Gedächtnisse der Neuwähler nicht mit
derlei Strophenreichtum belastet worden

seien wie seines. Er habe die
Hymne in der Schule auswendig lernen
müssen. Die Rede nun, die darauf folgt,
ist — über den drohenden Untiefen
bundesrepublikanischer Schwülstigkeiten

zur Nation und ihrer Geschichte —
eine Rettungsboje. Der Band neun mit
den Essays, Reden, Briefen und
Kommentaren (mit «Briefen» sind «Offene
Briefe» gemeint!), mit Texten also, die
verstreut publiziert waren und allesamt
aufs Konkrete, auf politische Gegenwart

gerichtet sind, dieser Band neun
zeigt Günter Grass als einen Deutschen
mit ausgesprochenem Hang zum
Pragmatismus, einen Zeitgenossen mit
politischem Instinkt. Er unterscheidet sich



ZU FRIEDRICH NICOLAI 81

rühmlich von jenen Intellektuellen, die
zwar die «Macher» attackieren, aber
gleichzeitig mit der Ohnmacht des Geistes

gegenüber der Geistlosigkeit der
Macht posieren und dem «garstigen
politischen Geschäft» aus Hochmut
fernbleiben.

IV.

So dreist wir auch unsere Meinung
von Büchern gesagt haben, so wenig
haben wir jemals gesucht die Verfasser
persönlich anzugreifen.

Wir reden nur von Schriftstellern als
Schriftsteller, niemals von ihrer Person,
niemals von ihrer moralischen oder
politischen Seite. Wir heissen einen
Schriftsteller der schlecht ist, ohne
Umstände einen schlechten Schriftsteller,

dies ist aber keineswegs eine
Personalität, sondern ein Urteil, das jeder
Leser von Geschmack auch im stillen
fällen würde. — Schmeicheln wollen wir
nicht, sondern die Wahrheit sagen, wird
diese aber manchem unangenehm, so
ist weder die Wahrheit, noch der sie sagt,
schuld daran.

Was in diesem Zusammenhang die
Wahrheit sei, wäre gar so leicht, wie
sich Nicolai das vielleicht gedacht hat,
nicht zu beantworten. Aber da es ihm
um die Sache, um die Literatur und
ihre Qualität, nie aber um Personen
ging, sind seine Rezensionen Muster
der Gattung. Er konnte freilich nicht
verhindern, dass ihm die Schriftsteller,
deren Werke er tadelte, Rache schworen.

Sie schafften es nicht (es soll sich
daran bis heute nichts geändert
haben!), zwischen der Person des
Rezensenten und dem, was er mit
Gründen ausführte, säuberlich zu

unterscheiden. Sie wehrten sich, indem
sie ihn als Menschen angriffen.
Niemand, der in der Auswahl seiner Kritiken

heute liest, kann den geringsten
Zweifel daran haben, dass seine Motive
edel waren, seine Lebensarbeit ein
Dienst zum Besten der literarischen
Kultur. Man muss bis zu Theodor Fontane

gehen, einem Romancier, der ein

ganzes Berufsleben der Ausübung
literarischer Kritik widmete. Von ihm gibt
es Äusserungen, die Nicolaischen Geist
atmen, etwa wenn er von den Kritikern
sagt, sie seien nicht dazu da, «öffentliche

Billets doux zu schreiben, sondern
die Wahrheit zu sagen». Er aber fügt
hinzu: «oder doch das, was uns als
Wahrheit erscheint. Denn die Anmassung

liegt uns fern, uns als eine letzte,

unfehlbare Instanz anzusehen, von der
aus kein Appell an Höheres denkbar
ist». Man sollte sich daran erinnern,
dass Meinungsfreiheit im 18. Jahrhundert

gegen die WiUkür und die Macht
der Höfe errungen werden musste. Um
Meinungsfreiheit geht es auch im
literarischen Leben. Wer hier die Macht der
Höfe verkörpert, ist umstritten. Ich
neige zur Ansicht, es seien nicht die
Kritiker.

Anton Krättli

1 Friedrich Nicolai, Satiren und Schriften
zur Literatur. Mit 20 zeitgenössischen
Abbildungen, herausgegeben in der Bibliothek
des 18. Jahrhunderts von Wolfgang
Albrecht. Verlag CH. Beck, München 1987. —
2 Kritisches Lexikon zur deutschsprachigen
Gegenwartsliteratur. Hrsg. von Heinz Ludwig

Arnold, edition text + kritik, München
1978. — 3 Günter Grass, Werkausgabe in
zehn Bänden, herausgegeben von Volker
Neuhaus. Hermann Luchterhand Verlag,
Darmstadt und Neuwied 1987.



82 MENSCHENGESICHT

«Jeder Satz ein Menschengesicht»

Schriftsteller, die über ihr Schreiben
nachdenken: eine faszinierende Lektüre

für alle, denen Lesen mehr bedeutet

als die Suche nach Unterhaltung.
Eine Lektüre also nur für wenige Leser
— oder überhaupt nur für Leute, die
selbst leben, um zu schreiben, oder
vom Schreiben leben? Die Frage
drängt sich auf, wenn man auf Seite 40
dieser von Heinz Piontek bei Piper
herausgegebenen Anthologie den
lapidaren Satz von Peter Suhrkamp liest:
«Es gibt in Deutschland 700 Leser
(1958)», dem Briefwechsel mit
Hermann Hesse entnommen '.

Aber diesen wenigen Lesern und vor
allem jungen Lesern und solchen, die
den Drang zu schreiben in sich fühlen,
sei diese Anthologie nachdrücklich
empfohlen, und zwar vor allem darum,
weil sie Zeugnis ablegt für die Kunst
des Lesens — mit dem Stift in der
Hand, der die Aha-Erlebnisse festhält:
denn so ist dieses Buch entstanden,
allmählich, im Lauf der Jahre, aus der
Lektüre des Tagebuchschreibers Piontek,

der seine Lesefrüchte notierte. «Im
allgemeinen sind es die Jungen, die wissen

wollen, wie man es angestellt hat.
Und sie waren es auch, an die ich in
erster Linie dachte, als ich mich mit der
Idee beschäftigte, eine solche Anthologie

herauszugeben», sagt er in seinem
aufschlussreichen Vorwort.

Die Liste der Autoren reicht von der
Antike bis zur Gegenwart. Goethe ist
der am häufigsten zitierte Dichter, dem
überdies ein eigenes Kapitel gehört.
Seitenblicke auf englische (Boswell,
Stephen Spender), amerikanische
(Faulkner, William Carlos Williams),
französische (allen voran Valéry) bis zu

südamerikanischen, polnischen,
russischen Autoren fehlen nicht. Auch
wissenschafthche Autoren sind vertreten,
Einstein, Freud, Heisenberg, Wittgenstein

— ein Zeichen für die ausgedehnten

Lektüre-Erfahrungen des Antholo-
gisten Piontek. Piontek möchte, dass

wir daraus den Schluss ziehen: die
Entwicklung eines Schriftstellers kommt
an der Auseinandersetzung mit den
Dichtern der Vergangenheit wie auch
mit der zeitgenössischen Weltliteratur
nicht vorbei.

Heinz Piontek beschreibt im Vorwort

seinen eigenen Weg, der den jungen

Soldaten bei Kriegsende sogleich
an den Schreibtisch zwang — und dass

man nicht auf die berühmte «Inspiration»

warten darf, wenn man vom
Schreiben leben will. «Bald stellte sich
die Erfahrung ein, dass es sich meist
lohnte, acht Stunden mit der Füllfeder
in Bereitschaft zu sitzen: Einfälle blieben

nicht aus, ja, ich durfte sogar mit
ihnen rechnen, denn Geduld vermochte
sie offenbar zu provozieren. »

Die Schattenseiten des Metiers werden

nicht verschwiegen — ein Kapitel
ist ausdrücklich so überschrieben:
«Schattenseiten: Sensibilität, Furcht,
Leiden.» Hat der Normalbürger davon
eine Vorstellung? « Wehleidigkeit gegenüber

der Kälte, gegenüber allem. Jetzt
halb zehn abends schlägt in der
Nebenwohnung jemand einen Nagel in die
gemeinsame Wand» (Kafka).

Schon Goethe klagte über Wagenrasseln

und Hundegebell... «Nur wer
verachtet, was er weiss, kann mit Einfällen

rechnen.» «Kamele knien ungern
hin» — diese zwei Beispiele gehören zu
der «Konterbande» an eigenen Ein-



MENSCHENGESICHT 83

sichten, die Piontek in den Band
«einschmuggelte».

Es geht durchaus nicht in allen Kapiteln

tierisch ernst zu — «Blitzlichter»
heisst ein amüsanter Abschnitt, und
das ausdrücklich «Goethe» überschrie-
bene Kapitel bringt auch allerlei
Aussprüche von Zeitgenossen und Kritikern,

die genug Grund zu vergnügtem
Schmunzeln geben.

«Der Undank ist immer eine Art
Schwäche. Ich habe nie gesehen, dass

tüchtige Menschen wären undankbar
gewesen» (Goethe).

Dankbarkeit ist also am Platz, dem
Herausgeber und dem Verlag, auch
wenn das Register der Quellennachweise

Wünsche nach genaueren
Herkunftsbezeichnungen der Zitate offen-
lässt. Da muss man eben den ganzen
Artemis-Goethe durchlesen, wenn man
wissen will, in welchen Zusammenhang
ein Goethe-Wort gehört...

Uva Oehler

1 Heinz Piontek (Hrsg.) «Jeder Satz ein
Menschengesicht», Piper & Co, München
1987.

Hinweise

Märchen der Randvölker Chinas

Übersetzt von Marie-Luise Latsch,
Helmut Forster-Latsch und Zhao
Zhenquan, die gemeinsam auch die
Auswahl zusammengestellt haben, ist
unter dem Titel «Yan Ga und das
Drachenmädchen» eine Sammlung von
Geschichten und Märchen erschienen,
die zur Überlieferung jener Völker
gehören, die heute politisch zwar zu
China gehören, ethnologisch jedoch
keine Chinesen sind. China heute, das
ist ein Vielnationalitätenstaat. Während

der Kulturrevolution wurde das
glatt abgestritten; heute jedoch werden
Sprache, schriftliche Überlieferung,
Sitten und Gebräuche der ethnischen
Minderheiten wieder mehr geachtet.
Etwas vom Reichtum dieser Überlieferung

ist in der Sammlung enthalten, die
Ruedi Baumann mit Vignetten ausgestattet

hat. Da liest man etwa vom Kaiser,

der ein Angeber war. Einmal soll er
verkündet haben, wer so gut aufzu¬

schneiden wisse, dass er, der Kaiser,
sagen werde, er habe gelogen, dem
überlasse er die Hälfte seines Reiches.
Da kommen denn die Flunkerer in
Scharen zum Hof, aber selbst die dicksten

Lügen weiss der Kaiser zu
übertrumpfen. Nur der Zimmermann, der
dem Kaiser auf den Kopf zusagt, er
schulde ihm und seinen Kollegen
Lohn, weü sie ja den Kaiserpalast
gebaut hätten, erhält die Antwort: Du
lügst. Da ist es denn heraus. Worauf
sich der Kaiser rasch korrigiert und
seine Schuld zugibt und auch bezahlt.
Dies, zum Beispiel, ist eine Geschichte
der Dahuren (Verlag Im Waldgut, Wald
1986).

Lars Gustafsson:
Essays über Gut und Böse

Unter dem Sammeltitel «Die Bilder
an der Mauer der Sonnenstadt» hat
Lars Gustafsson in der Edition Akzente



84 HINWEISE

(Carl Hanser Verlag, München) Essays
herausgegeben, die seit 1985 schon in
zwei schwedischen Originalausgaben
vorliegen. Die Texte, die zuvor in
verschiedenen Zeitschriften erschienen
sind oder als Vorträge konzipiert wurden

(«Wege der Freiheit bei Luther,
Descartes und Sartre» erschienen 1984
erstmals in deutscher Sprache in den
«Schweizer Monatsheften»), handeln
von Moral, Macht und Recht, von
Mensch und Tier, vom «unreifen
Neuen». In einem der Aufsätze fasst
Gustafsson seinen Standpunkt
folgendermassen zusammen: «Die verschiedenen

<modernen> Fragen führen uns
unerbittlich zu den vorsokratischen
Fragen nach der Natur des Seins
zurück. Sie repräsentieren nicht ein
<primitiveres> Stadium in der Entwicklung

der Philosophie. Sie sind die
philosophischen Fragen.» Dem Vorwort
entnehmen wir ausserdem den Rat des
Verfassers, dieses Buch sollte nicht in
einem Zug gelesen werden, sondern
mit Vernunft verwendet, «etwa wie eine
Flasche Äalborg-Aquavit im
Kühlschrank». Bei ihm, fügt er bei, halte
eine solche Flasche oft ein ganzes
Frühjahr.

Byzantinisches Erotikon

Das Buch des Münchner Byzantini-
sten Hans-Georg Beck ist eine solid
erarbeitete Studie über Erotik und
Sinnlichkeit in der vornehmen Gesellschaft

von Byzanz, in der religiöse
Unterdrückungsversuche zwar immer
belegt sind, obgleich ihnen Erfolg
kaum beschert war. Heidnisches
Lebensgefühl behauptete sich gegen
die strengen Normen der byzantinischen

Kirche. Zwischen Sinnenfreude
und Askese formuliert sich das Selbst¬

verständnis, insbesondere der
Hofgesellschaft und der höheren
Gesellschaftskreise, in einem spielerischen
Ausgleich einander opponierender
Bestrebungen. Die Studie ist klar
aufgebaut, beschreibt und definiert zuerst
den Konflikt, schildert die frühchristlichen

Vorgaben, erklärt, was Orthodoxie

in Byzanz bedeutet, und geht dann
den Quellen nach, aus denen das

gesellschaftliche und erotische Leben
im frühen Byzanz erschlossen werden
kann. Hans-Georg Beck findet für die
Situation des einzelnen Byzantiners
den Ausdruck der «vertraulichen
Koexistenz» mit zwei Wahrheiten. Über
das «Dogma» des Humanismus und
das der Orthodoxie habe sich schützend

der Mantel des Ritualismus
gelegt, der kein Bekenntnis voraussetzte,

sondern in seiner Geborgenheit
einigte und jederzeit «zweideutig»
interpretierbar war (Verlag C. H. Beck,
München 1986).

«Das unglückliche Bewusstsein»

Der Titel steht über Arbeiten von
Hans Mayer zur deutschen Literaturgeschichte

von Lessing bis Heine. Er geht
offenbar auf Hegel zurück, der den
Übergang von der Antike zum
Christentum, einen Zwischenzustand,
damit umschrieb. Hans Mayer
übernimmt den Begriff und wendet ihn auf
die deutsche Geistesgeschichte in dem
Sinne an, als hier auch ein Zwischenzustand

zwischen ancien régime und
bürgerlicher Gesellschaft zu beobachten
ist: Die bürgerliche Gesellschaft bleibt
teilweise ohnmächtig und noch
ungeboren. Mayer schreibt auf seine Art
eine «tragische Literaturgeschichte»,
nämlich die der deutschen Misere der
Ambivalenz, der Unentschiedenheit



HINWEISE 85

zwischen Widerstand und Resignation.
In diesem Konzept eines gesellschaftlichen

Prozesses (mit seinen Stagnationen)

sind die Studien zu Lessing,
Wieland, Lenz, Goethe und Schiller,
dann natürlich die Erörterung der
Reaktionen deutscher Literatur auf die
Französische Revolution bis zu Jean
Paul und zu Heine angeordnet. Eine
anregende, oft auch zum Widerspruch
reizende, gut lesbare und äusserst
lesenwerte Paraphrase zur Geschichte
der deutschen Literatur in historisch
bedeutsamen Epochen (Suhrkamp Verlag,

Frankfurt am Main 1986).

Des Lebens Dernier Cri

Peter Stephan, unterstützt durch
Joachim Dörr, hat photographische Streifzüge

durch die Friedhöfe von Paris
unternommen. Die Ausbeute an
Bildern von Grabplastiken, Büsten, kleinen

Mausoleen, die Topographie der
Totenstädte hat der Autor erwandert.
Jetzt legt er ein Lese- und Bilderbuch
mit über 200 Photos vor, dessen
Bildsprache eher stärker ist als der Text
zwischen den Aufnahmen. Friedhofskultur

— nicht unbedingt eine erbauliche

Sache, aber doch sprechend von
Menschen und Schicksalen (Elster Verlag,

Bühl-Moos 1985).

Der beste aller Ritter

Ein einzelner Nachtrag zur «Renaissance»

des Mittelalters: Reinhard Kaiser

hat das Buch von Georges Duby:
«Guillaume le Maréchal oder der beste
aller Ritter» ins Deutsche übersetzt und
im Suhrkamp Verlag erscheinen lassen.
Der Held dieser Biographie versah von

1216 bis 1219 das Amt des Regenten
im englischen Königreich als Stellvertreter

Heinrichs III., der damals erst
neun Jahre alt war. Als Quelle aber
stand dem Historiker eine zeitgenössische

Biographie zur Verfügung, die
glücklicherweise in einer Handschrift
vollständig erhalten geblieben ist. So

spricht denn sozusagen das Mittelalter,
das Selbstverständnis des Ritters, sein

alltägliches Leben in seiner eigenen
Sprache zu uns. Georges Duby, dem
wir schon eine Reihe anschaulicher
Darstellungen des Lebens im Mittelalter

danken, hat über den Ritter und
seine Biographie ein Buch geschrieben,
das nicht dem grossen Gang der
Geschichte, nicht den Haupt- und
Staatsaktionen in erster Linie gilt,
sondern dem farbigen Detail und dem
Anekdotischen.

Frank Wedekind: «Musik»

In der bei Rowohlt erscheinenden
Reihe der Programmbücher des Deutschen

Schauspielhauses Hamburg ist
neu eines über das «Sittengemälde in
vier Bildern» herausgekommen, wie
Frank Wedekind seine Szenenfolge um
den Gesangspädagogen Reissner, seine
Frau Else und seine Schülerin Klara
Hühnerwadel im Untertitel nennt. Es
ist ein Taschenbuch, das über den
Anlass der Aufführung hinaus seinen
Wert behält. Denn nicht nur finden sich
darin Angaben und Szenenphotos zu
dieser Hamburger Inszenierung von
Dieter Giesing mit Susanne Lothar,
Marien Diekhoff und Hans-Michael
Rehberg in den Hauptrollen. Der
Illustrationsteil ist ausserdem durch
reiches Bildmaterial zu Wedekinds
Leben und Werk ergänzt. Grosse Teile
aus den Tagebüchern des Autors



86 HINWEISE

sind abgedruckt, dann der Vortrag von
Heinrich Mann, «Erinnerungen an
Frank Wedekind», ein Aufsatz über
Wedekind und die Zensur von Michael
Huthmann und Theodor W.Adornos
Ausführungen über den Nachlass des
Dichters. Alles in allem eine
Wedekind-Monographie aus zahlreichen
Mosaiksteinchen (Rowohlt Verlag,
Reinbek bei Hamburg).

Pierre Grimais «Vergil» deutsch

Eva Beate Fuhrmann ist die Übersetzerin,

Pierre Grimal der Verfasser dieses

Werks, dessen französisches Original

seit seinem Erscheinen 1985 als die

bedeutendste Monographie über den
Sänger Roms und seiner Zeit gilt.
Grimal, Professor für antike Literatur- und
Kulturgeschichte an den Universitäten
Bordeaux und Paris, hat in jahrzehntelanger

Arbeit die Persönlichkeit Vergils
aus seinen Dichtungen, aus den Quellen,

aus vielen Einzelheiten erspürt.
Ihm geht es nicht um kritische Zergliederung,

sondern um den Versuch, den
Dichter, seine Freunde und Gönner,
seine Zeit und die Wesenszüge des

augusteischen Zeitalters in einem
umfassenden Gemälde zu schildern.
Ein klassisches Werk der Biographie-
Literatur, jetzt also auch in einer gut
lesbaren Übersetzung! (Artemis Verlag,
Zürich und München 1987).

Sprüngli
Luxemburgern.

Das Stadtgespräch.

Paradeplatz, Hauptbahnhof. Shop Ville.

Lowenplatz. Stadethoferplatz. Glattzentrum,

SC Spreitenbach, Airport Shopping Kloten


	Das Buch

