
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 68 (1988)

Heft: 1

Artikel: Neuzeitliche Sündenfalltheorien

Autor: Baumgartner, Armin

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-164559

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-164559
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Armin Baumgartner

Neuzeitliche Sündenfalltheorien

Das Wort «Sündenfall» entstammt der biblischen Begriffswelt und
bezeichnet jene Missetat der ersten Menschen, die zur Ausstossung aus
dem Paradies geführt hat. Auch unter modernem Aspekt erhält das Wort
«Sündenfall» eine ähnliche Bedeutung. In der neuzeitlichen Verabsolutierung

des Fortschrittsglaubens wähnte man sich ja ebenfalls auf dem direkten

Weg ins Paradies auf Erden. Durch einen modernen Sündenfall seien
wir von diesem Weg abgekommen und statt ins Paradies an den Rand des

Abgrundes geraten. Unter einer neuzeitlichen Sündenfalltheorie verstehen
wir also eine Theorie, die in der Geschichte der Neuzeit eine von
Menschen begangene Tat oder ein menschliches Verhalten als Ursache für
unsere heutige Krisensituation statuiert. In solcher (meist monokausaler)
Geschichtsbetrachtung erscheint die Krisenursache als «Sündenfall», ohne
den wir nicht in die heutige bedrohliche Situation gekommen wären. Aus
dieser Art Lagebeurteilung lassen sich dann die angeblichen Rezepte zur
Rettung aus der drohenden Katastrophe leicht ableiten. Obwohl die Grenzen

zwischen diesen Sündenfalltheorien fliessend sind und sich nicht
scharf voneinander trennen lassen, möchten wir im folgenden vier typische
Beispiele solcher Sündenfalltheorien beschreiben und kritisieren. Die erste
sieht den Sündenfall im Versagen der Politik, die zweite in der modernen
Wissenschaft, die dritte im Ethikdefizit, und die vierte Theorie ortet den
Sündenfall im falschen Verhältnis zur Natur.

1. Sündenfalltheorie: Das Versagen der Politik

Es ist ein Kennzeichen des neuzeitlichen Denkens, dass der Glaube an
den Schicksalscharakter der bestehenden Verhältnisse langsam schwindet.
Die Menschen überwinden die überlieferte Vorstellung von der schicksalhaften

Vorbestimmung ihrer Lebensordnung und beginnen an die
Veränderbarkeit und Machbarkeit der Verhältnisse zu glauben. So wird Politik
als der Kampf um die machbare Ordnung des Zusammenlebens immer
wichtiger. Die neuzeitliche Geschichte der politischen Philosophie kündet
vom gewaltigen Erwartungsdruck, den die Menschen mit der Politik
verbinden. Namen wie Machiavelli, Hobbes, Locke, Rousseau, Kant, Hegel



48 SÜNDENFALLTHEORIEN

und Marx weisen auf den weiten Horizont, auf den hin menschliche Politik
aufbricht. Politik wird zur zukunftsbestimmenden Macht schlechthin.

Angesichts der heutigen Situation stellt sich die Frage, warum die Politik
die hohen Erwartungen bisher nicht erfüllen konnte. Die Antwort gibt die
verbreitete Sündenfalltheorie, wonach die Verhältnisse noch nicht so seien,
dass die Politik ihre Aufgabe erfüllen könne. Zur Illustration ziehe ich als
aktuelles Beispiel das Denken von Erhard Eppler, dem Vorsitzenden der
SPD-Grundwertekommission, heran1. Nach Eppler besteht der Sündenfall

darin, dass die technische Entwicklung als ein autonomer Prozess
aufgefasst wurde, der nichts mit Politik zu tun habe. Diese unpolitische Haltung

gegenüber der Technik führe zu den bedrohlichen Entwicklungen.
Nur wenn Technik als politische Aufgabe begriffen und ergriffen werde,
könnten die Gefahren vermieden werden. Die technischen Weichenstellungen

müssten Sache des politischen Entscheidungsprozesses werden.
Das Zauberwort heisst deshalb Demokratisierung in allen Bereichen. Die
letzten Entscheidungen gehörten in die Arena der politischen Diskussion.

Diese Sündenfalltheorie, die unsere heutige Krise durch das Versagen
oder Verhindern der Politik verursacht sieht, fordert zahlreiche kritische
Fragen heraus. Wenn die Ursache für unsere Krise primär in der Politik zu
suchen ist, so fragt sich sofort, woher denn die Ursache für das Versagen
der Politik kommt. Woher bezieht die Politik ihre Handlungsmassstäbe?
Wer entscheidet darüber, welches die richtigen sind, und wer kontrolliert,
ob sie angewendet werden? Ist etwa die Politik ein autonomer Bereich, in
dem der richtige Weg schon gefunden wird, wenn man sie nur nicht stört
und den Prozess der Willensbildung sich selber überlässt? Sind die
Verfechter dieser Theorie nicht schon von vorneherein, bewusst oder
unbewusst, von einer Gesellschaftstheorie oder einer Ideologie geleitet, die sie
blind macht für die Wirklichkeit?

Zweifellos ist der alte Streit unfruchtbar, ob zuerst die Welt verändert
werden müsse, um zum richtigen Denken zu kommen oder ob zuerst das
Denken sich ändern müsse, um zur richtigen Weltveränderung zu gelangen.

Wir halten diesen klassischen Streit zwischen Marxisten und Nicht-
marxisten für müssig und überholt. Der Glaube an die Politik als ein Abso-
lutum hängt eng mit dem Erbe des marxistischen utopischen Denkens
einerseits und dem modernen Wandel des Wahrheitsbegriffes anderseits
zusammen. Das Wesen der Marxschen Utopie war — und damit entsprach
sie ganz dem neuzeitlichen Denken der Machbarkeit der Geschichte —,
dass ihr Kommen durch bewusstes und gezieltes Eingreifen in den Gang
der Geschichte, nämlich durch die Revolution, herbeigeführt werden
sollte. Daraus wird der Vorrang des politischen Handelns sichtbar. Aber
auch in den modernen Massendemokratien steht der Trend zur Verabsolutierung

der Politik. Dies ist die Folge des Wandels im Wahrheitsbegriff



SÜNDENFALLTHEORIEN 49

selbst. Wer an die Diskurstheorie der Wahrheit glaubt (und dies scheint
heute in weiten Kreisen der Fall zu sein), muss konsequenterweise den
politischen Diskurs unter geeigneten Bedingungen als letzte Instanz ansetzen.

Die Diskurstheorie der Wahrheit basiert auf dem Glauben, dass die
Menschheit als Gattung die Wahrheit schon finden werde, wenn sie nur
frei kommunizieren und diskutieren könne. Der Politik fällt dann die
primäre Aufgabe zu, die Voraussetzungen für diese neue Religion der
kommunikativen Vernunft zu schaffen (z.B. durch die herrschaftsfreie
Gesellschaft).

Wer diesen Glauben an die Diskurstheorie der Wahrheit nicht teilt,
muss in dieser Tendenz zur Verabsolutierung der Politik eine typisch
moderne Fehlentwicklung erkennen. Der Zustand der heutigen Politik
erscheint dann vielmehr als ein getreues Spiegelbild unserer tiefgreifenden
Orientierungskrise. Die Sündenfalltheorie vom Versagen und Verhindern
der Politik wird selbst zum Zeichen der heutigen Desorientierung.

2. Sündenfalltheorie: Die Wissenschaft ist schuld

Die Entwicklung der modernen Wissenschaften war seit Anbeginn
begleitet von kritischen Stimmen. Denken wir nur an den Zeitgenossen
von Descartes, Blaise Pascal, der sich gegen den ausschliesslichen
Herrschaftsanspruch der Vernunft wandte. Vor ziemlich genau hundert Jahren
hat Friedrich Nietzsche während seiner Basler Zeit in der «Geburt der
Tragödie» über die fragwürdige Problematik der Wissenschaft nachgedacht

2. Er spricht von der tiefsinnigen Wahnvorstellung, dass das Denken,
das sich am Leitfaden der Kausalität orientiert, bis in die tiefsten
Abgründe des Seins reiche. Dieser im Wesen der Wissenschaftslogik
verborgene Optimismus müsse zwangsweise scheitern. Namhafte Denker des
20. Jahrhunderts wie Husserl, Adorno und Heidegger haben diesen
wissenschaftsskeptischen Faden aufgenommen. Aber erst in neuester Zeit hat
sich die Wissenschaftskritik zu einer eigentlichen Sündenfalltheorie
entwickelt. Hier hat zweifellos die beschleunigte Progression des
wissenschaftlich-technischen Wandels ihre Wirkung getan. Denn ohne Wissenschaft

gäbe es heute weder ein atomares Vernichtungspotential noch die
Bedrohung unserer natürlichen Lebensgrundlagen.

«Die imperialistische wissenschaftliche Rationalität hat uns in die
schreckliche Krise gestürzt!» ruft der Informatikprofessor Joseph Weizenbaum

aus3. Die tiefste Ursache für die heutige Krisensituation sieht der
Öko-Theologe Günter Altner im Erkenntnisideal der Naturwissenschaften
selbst begründet4. Der Sündenfall bestehe darin, dass die Naturwissen-



50 SÜNDENFALLTHEORIEN

schaffen seit Descartes unter «falscher Flagge» segelten, weil ihre Träger
sich über die Erkenntnisinteressen täuschten und an die Wert- und Zweckfreiheit

der Wissenschaften glaubten. Nur eine «alternative Wissenschaft»
könne aus der Krise führen. Eine solche alternative Wissenschaft sei durch
Merkmale wie die folgenden charakterisiert5:

— Forschungssteuerung durch soziale Zielprojektionen unter dem Aspekt
des Gemeinwohls

— Kritik am reduktionistischen Ansatz der Naturwissenschaften
— Partnerschaftlicher Umgang mit der Natur
— Ganzheitliche Betrachtungsweise

Der Biochemiker Erwin Chargaff sieht einen direkten Zusammenhang
zwischen der Entwicklung der Naturwissenschaften und dem drohenden
Untergang6. Für ihn sind «die physikalischen, chemischen und biologischen

Wissenschaften zu Katalysatoren des Untergangs geworden».
In welcher Form auch heute die Theorie vom Sündenfall der Wissenschaft

verbreitet wird, unausweichlich drängen sich zahlreiche kritische
Fragen auf. Ist das Heraufkommen der Neuzeit mit ihrer Aufklärung und
dem Wahrheitsanspruch der Wissenschaften bloss vom Menschen hausgemacht?

Jedenfalls können wir das Rad nicht mehr zurückdrehen, denn die
Wissenschaft (und die Technik) sind zur elementaren Voraussetzung für
das Überleben der Menschheit geworden (wie sie deren Existenz auch
gefährden können). Steckt heute aber wirklich die Wissenschaft in der
Krise oder liegt der Fehler nicht vielmehr an unserem Verhältnis zur
Wissenschaft? Wenn wir dieses Verhältnis näher betrachten, so müssen wir
feststellen, dass sich dieses im Laufe der Zeit gewandelt hat. Es entsteht die
radikale Tendenz zur Verwissenschaftlichung des ganzen Lebens. Die
autonome Vernunft entwickelt einen Totalitätsanspruch, der keine andere
Wahrheit mehr neben sich dulden will. Mit dieser Verabsolutierung der
wissenschaftlichen Wahrheit geht eine verhängnisvolle Verkürzung der
Wirklichkeit Hand in Hand. Denn alles, was wissenschaftlich nicht fassbar
und technisch nicht verfügbar gemacht werden kann, fällt ausser Betracht.
Dies hat Friedrich Nietzsche gemeint, als er vom «Heraufkommen des
Nihilismus» gesprochen hat. Ein gewaltiger Erfahrungsverlust ist die
Folge. Und gerade bei den letzten Fragen nach Sinn von Leben und Tod ist
das wissenschaftliche Denken hoffnungslos überfordert, so dass zuletzt
nichts mehr bleibt, was das ganz auf sich gestellte menschliche Dasein hält
und trägt. Was wir brauchen, ist deshalb nicht eine andere Wissenschaft
(die z.B. «das Ganze» zum Gegenstand ihrer Forschung machen möchte),
sondern ein anderes Verhältnis zur Wissenschaft. Dies bedeutet zunächst,
dass die verborgenen Voraussetzungen, auf denen jede Wissenschaft ruht,



SÜNDENFALLTHEORIEN 51

geklärt werden müssen. Darauf kann der Totalitätsanspruch der Wissenschaft

durchschaut und überwunden werden. Wissenschaft ist weder
Sündenfall noch Heilsutopie.

3. Sündenfalltheorie: Das Ethikdefizit

Es entspricht einer weitverbreiteten Vorstellung, wonach unsere heutige
Krisensituation auf ein Ethikdefizit zurückzuführen sei. Die
wissenschaftlich-technische Zivilisation habe sich so rasant entwickelt, dass die Ethik
nicht mitgekommen sei und heute zur Behandlung der brennenden
Zeitfragen fehle. Die Ethik hinke aber nicht nur wegen der Rasanz der technischen

Entwicklung hintennach, die moderne Aufklärung mit der Verabsolutierung

des rationalen Denkens habe die Religion und damit die Grundlage

für die Ethik selbst zerstört. Der Theologe Hans Küng weist auf den
Zusammenhang zwischen Religion und Moral hin: «Wie Nietzsche es

vorausgesagt hatte: Wenn der oberste Wert fällt, fallen auch die anderen mit!
Denn: so einfach rational, mit der Vernunft allein, wie kluge Rationalisten
und Humanisten es dachten, kann man — das wird immer deutlicher —

Ethik nicht begründen7.» Und der bekannte zeitgenössische Denker Hans
Jonas schreibt in seinem bereits klassisch gewordenen Werk «Das Prinzip
Verantwortung» im Kapitel «Das ethische Vakuum»: «Denn ebendieselbe
Bewegung, die uns in den Besitz jener Kräfte gesetzt hat, deren Gebrauch
jetzt durch Normen geregelt werden muss — die Bewegung des modernen
Wissens in Gestalt der Naturwissenschaft —, hat durch eine zwangsläufige
Komplementarität die Grundlagen fortgespült, von denen Normen abgeleitet

werden konnten...8.»
Der Sündenfall besteht also im Fehlen von hinreichenden ethischen

Normen, um die brennenden Probleme der modernen wissenschaftlichtechnischen

Zivilisation zu lösen. Lautstark wird der Ruf erhoben, das
ethische Vakuum so schnell wie möglich auszufüllen. Jonas meint, auch

wenn im Moment keine tragenden Impulse von der Religion ausgehen, so
könnten wir auf keinen Fall auf eine Ethik verzichten. Damit vermischt
sich die Sündenfalltheorie vom Ethikdefizit mit anderen Sündenfalltheorien.

Politik und Wissenschaft werden herausgefordert, für die Bereitstellung

der fehlenden ethischen Normen zu sorgen. So versteht sich zum
Beispiel die Aufgabe von parteipolitischen Grundwertekommissionen oder
der Anspruch an die alternative Wissenschaft, eine hausgemachte Ethik
mitzuliefern. Auch die Schaffung einer universalistischen Moral durch die
Diskursethik (Jürgen Habermas) wie auch die Begründung einer evolutionären

Ethik (Hans Mohr) gehören hieher.



52 SÜNDENFALLTHEORIEN

Aber alle Versuche zur «Letztbegründung» der Ethik durch Politik und
Wissenschaft können uns nicht darüber hinwegtäuschen, dass wir auf dem
Gebiete der Ethik an Grenzen blosser Machbarkeit stossen. In der Ethik
berühren wir die «letzten Fragen», denen Politik und Wissenschaft im
Grunde machtlos gegenüberstehen. Kann über die Möglichkeit eines
sinnvollen Lebens und Todes etwa politisch und wissenschaftlich erschöpfend
diskutiert werden?

4. Sündenfalltheorie: Falsches Verhältnis zur Natur

Immer grösserer Verbreitung erfreut sich die aktuelle Theorie, wonach
der Sündenfall der Neuzeit und damit die Ursache für unsere Krise im
falschen Naturbegriff und der daraus folgenden Missachtung der Natur gesehen

wird. Der verhängnisvolle Wandel im Naturverständnis wird üblicherweise

mit dem Beginn des neuzeitlichen Denkens angesetzt. Der grosse
Sünder heisse Descartes, der mit seinem dualistischen Denken die Einheit
der Natur zerrissen habe. In diesem Denken werde die Natur zum blossen
Objekt des Menschen degradiert. Das Neue des neuzeitlichen Naturbegriffes

bestehe darin, dass die Natur entzaubert und zu etwas für den
Menschen Berechenbarem und Verfügbarem gemacht wurde. Nur die Abkehr
von diesem anthropozentrischen Weltbild könne uns aus der gegenwärtigen

Krise unserer Zivilisation retten.
Als Vertreter dieser Sündenfalltheorie nenne ich den Physiker und Denker

Klaus Michael Meyer-Abich, der sich auch in der bundesdeutschen
Politik engagiert hat9, 10. Die anthropozentrische Weltsicht des neuzeitlichen

Denkens habe zu einem absolutistischen Herrschaftsverhältnis des
Menschen gegenüber der Natur geführt. Dieser Absolutismus sei die
eigentliche Ursache für die ökologische Krise von heute. Um den «Frieden
mit der Natur» wiederherzustellen, müsse das anthropozentrische Weltbild

überwunden und durch eine physiozentrische Weltsicht ersetzt werden.

Im physiozentrischen Menschenbild versteht sich der Mensch von der
Natur her, die im Menschen zu sich selbst kommen will. Meyer-Abich
erläutert das physiozentrische Menschenbild so: «Es liegt seinem Wesen
nach in der Bestimmung des Menschen, nicht bereits in der menschlichen
Gesellschaft, sondern nur in der natürlichen Gemeinschaft mit Tieren und
Pflanzen, Wind und Wasser, Himmel und Erde wahrhaft Mensch sein zu
können.» Den Paradigmawechsel von der anthropozentrischen zur
physiozentrischen Sichtweise benennt Meyer-Abich mit dem Stichwort «Frieden
mit der Natur». Während dieser Paradigmawechsel bei anderen Sünden-
falltheoretikern zur Forderung nach einer Resakralisierung der Natur



SÜNDENFALLTHEORIEN 53

führt, sieht der Politiker Meyer-Abich den Weg zum Frieden mit der Natur
in einer politischen Lösung: «Frieden mit der Natur bedeutet dann, dass
das Verhalten der Menschheit gegenüber der natürlichen Mitwelt in einer
über die Menschheit hinausgehenden, natürlichen Rechtsgemeinschaft
verfassungsmässig geregelt wird.» Die Wahrung der Rechte der natürlichen
Mitwelt bedinge staatspolitisch den Übergang vom modernen Rechtsstaat
(der sich gegenüber der Natur noch absolutistisch verhalte) zur
Rechtsgemeinschaft der Natur. Da die Natur ihre Rechte aber nicht selbst wahrnehmen

könne, müssten Menschen, z. B. die Naturschutzverbände, die Natur
in der neuen Rechtsgemeinschaft vertreten.

Die Sündenfalltheorie vom falschen Naturverhältnis erscheint in allen
möglichen theologischen und philosophischen Kleidern. Allen Formen ist
aber gemeinsam, dass sie ihrerseits sich ein sehr einseitiges Bild von der
Natur machen. Gerade auch die Ideologen von der Alternativbewegung
werden nicht müde, das Hohelied von der guten und friedfertigen Natur zu
singen. Dieser Hang zur Verklärung der Natur geht meist Hand in Hand
mit einer radikalen Zivilisationskritik. Die Dämonisierung unserer
wissenschaftlich-technischen Zivilisation und die Verherrlichung der Natur sind
meist die beiden Seiten ein und derselben Medaille. Dies illustriert der
neue Kult der Natürlichkeit. Das Natürliche wird dem Künstlichen,
Wissenschaftlichen und Technischen entgegengesetzt. Das Natürliche
erscheint als das Zuträgliche und Gesunde, ja als das Gute schlechthin.

Diese Theorie vom falschen Naturverhältnis als Sündenfall ruft nach
einer kritischen Auseinandersetzung über das Wesen der Natur, über den
gültigen Naturbegriff. Ist die Natur tatsächlich das Gute schlechthin,
solange man sie nur sein lässt? Oder ist die Natur etwa die grausame
Wirklichkeit der Nahrungsketten, wo allein das Gesetz des Fressens und
Gefressenwerdens gilt? Oder ist die Natur das, was die Landschaftsmalerei

der Romantik versuchte, im Bilde festzuhalten? Oder ist die Natur das,
was sie der Wissenschaft zukehrt, nämlich das, was messbar und berechenbar

ist? Oder ist die Natur das, was den Menschen dauernd in seiner
Existenz bedroht z.B. durch Krankheitserreger oder Naturkatastrophen?
Oder ist die Natur Gottes Schöpfung, die der Statthalter Gottes, der
Mensch, zu vollenden hat? Oder ist die Natur bloss verfügbare Ressource
für die technische Nutzung? Oder ist die Natur jener heilige Bezirk, in dem
die Gottheit selbst wirkt? Oder ist die Natur einfach ein riesiger Organismus

aus Materie, die «sich selber organisiert»?
Welcher Naturbegriff ist der wahre? Ist nicht jeder der oben zitierten

Naturbegriffe in sich einseitig und nicht allein imstande, das Wesen der
Natur in seiner ganzen Fülle zu fassen? Ist nicht dies der Irrweg auch des
Sündenfalldenkens, dass ein einseitiger Naturbegriff verabsolutiert wird?
Odo Marquard hat das Denken «Frieden mit der Natur» von Meyer-Abich



54 SÜNDENFALLTHEORIEN

eine «liebe Lebensphilosophie» genannt, weil sie stets nur mit «netter»
Natur rechnet, zu der die Menschen lieb sein können u. Solches Denken
favorisiere die liebe und friedliche Seite der Natur, während die menschliche

Naturerfahrung doch genausogut die feindliche Natur kenne, die uns
als vernichtende Gewalt begegnet und gegen die wir uns wehren müssen.

Kritik des Sündenfalldenkens

Selbstverständlich liegt in allen Sündenfalltheorien ein Stück Wahrheit.
Wer wollte bestreiten, dass es darauf ankommt, wie wir Politik machen, wie
wir Wissenschaft betreiben, wie wir zu Orientierungsmassstäben kommen
und wie wir uns zur Natur verhalten Gerade in der heutigen kritischen
Situation, in der das künftige Wohnen und Einhausen des Menschen auf
dieser Erde auf mannigfache Weise bedroht ist, brauchen wir im Bereich
des sinnvoll Plan- und Machbaren ausserordentliche Anstrengungen, um
das Not-wendige zu tun. Um Wege aus der ökologischen Krise von heute
zu finden, halten wir das Sündenfalldenken aber nicht nur als ungeeignet,
sondern im höchsten Grade als hinderlich, weil es die Sicht trübt und die
Rettung in ganz falscher Richtung erwartet. Wir wollen diese grundsätzliche

Kritik am Sündenfalldenken an drei Punkten illustrieren.
Erstens liegt die Unwahrheit der modernen Sündenfalltheorien einmal

darin, dass stets eine Teilwahrheit verabsolutiert und für die ganze Wahrheit

ausgegeben wird. Was hilft es aber, wenn der bisher vom
Wissenschaftsglauben verabsolutierte, einseitige Naturbegriff der «restlos verfügbaren

Natur» durch eine neue Verabsolutierung eines einseitigen Naturbegriffs

ersetzt wird, nämlich durch die «restlos gute und friedfertige Natur»
Oder was hilft es, wenn die fortschrittsgläubige Verabsolutierung der Technik

als Heilsutopie ersetzt wird durch die katastrophengewisse Verketzerung

der Technik als Sündenfall? Solche Verabsolutierungen — ob mit
positivem oder negativem Vorzeichen — führen zwangsweise in die Irre
und dies nicht nur hinsichtlich der Lagebeurteilung, sondern besonders
auch hinsichtlich der daraus abgeleiteten Rezepte. Wäre es nicht viel eher
an der Zeit, von diesen illusionären Verabsolutierungen überhaupt
Abschied zu nehmen?

Zweitens steckt im Sündenfalldenken meist auch das Element der «Sün-
denbocksuche». Angesichts der misslichen Lage stellt sich auch heute die
klassische Streitfrage der Theologen und Philosophen: Woher kommt das
Böse? In unserem anthropozentrischen Weltbild, in dem sich der moderne
Mensch ganz auf sich selbst gestellt sieht, kann die Antwort nur lauten: von
den Menschen selbst! Es ist aber das Kennzeichen des Sündenbockden-



SÜNDENFALLTHEORIEN 55

kens, dass immer nur die anderen Menschen gemeint sind. Die Suche geht
deshalb nach den Übeltätern, die das Gute verhindern wollen. Solches
Denken mündet zwangläufig in der Sackgasse eines Freund-/Feindsche-
mas. Die Rettung wird allein von der Identifikation und Eliminierung von
Sündenböcken erwartet. Dieses Sündenbockdenken ist ein sehr bequemes
Denken, verschafft es doch seinen Praktikanten ein beruhigendes Alibi,
das sie vor eigenen Anstrengungen einer tieferen Besinnung bewahrt. Können

wir uns aber angesichts der ernsten Lage weiter ein solch simplifiziertes
Denken noch leisten?
Drittens erweist sich der gemeinsame Grundansatz der Sündenfalltheorien

aus geschichtsphilosophischer Sicht als höchst fragwürdig. Ihr Grundansatz

geht von der prinzipiellen Machbarkeit von Welt und Geschichte
aus. Auch die grossen epochalen Wenden der Weltgeschichte erscheinen
so als blosse Machenschaften. Die Frage, was die Menschen im Abendlande

vor zwei- bis dreihundert Jahren wohl geheissen hat, anders, nämlich
neuzeitlich zu denken, bleibt ungestellt. Das Sündenfalldenken ist typisch
für ein Denken, das dem modernen Machbarkeitswahn entspringt. Auch
die Analysen und Rezepte der oben beschriebenen Sündenfalltheorien
belegen dies. Man denke nur an die Verabsolutierung der Politik, die die
endgültig heile Diesseitswelt herbeizuführen habe. Oder an den Totalitätsanspruch

der Wissenschaft, die «das Ganze» zum Gegenstand ihrer
Forschung machen müsse. Oder an die Forderung, die Letztbegründung der
ethischen Normen zu leisten. Oder an das Postulat, eine neue Naturreligion

zu schaffen. Alle diese Rezepte basieren auf dem Glauben an eine
grenzenlose Machbarkeit, getreu dem neuzeitlichen Grundsatz, dass der
Mensch nur das versteht, was er selber gemacht hat (Hobbes). Im Laufe
der Neuzeit hat sich dieser Glaube an die Selbstherstellung von Mensch
und Gesellschaft immer mehr radikalisiert und bestimmt den Zeitgeist
noch bis in die sogenannten postmodernen Ausläufer hinein. Der Mensch
als Mass aller Dinge ist aber zugleich der Mensch, den nichts mehr hält
und trägt.

Die unbehagliche Situation unserer wissenschaftlich-technischen Zivilisation

scheint solange ausweglos, als unser Denken sich ausschliesslich in
den Kategorien der Machbarkeit bewegt. Damit wollen wir keine neue
Sündenfalltheorie liefern, sondern vielmehr auf den fragwürdigen
Ursprung hinweisen, der allen Sündenfalltheorien gemeinsam ist. Die
Besinnung auf das Denken selbst kann uns vielleicht einen Wink geben.
Gibt es wirklich nur das allein auf Machbarkeit getrimmte Denken? In seiner

«Kritik der zynischen Vernunft» meint Peter Sloterdijk: «Die Einsicht,
dass <Machbarkeit> strukturelle Grenzen hat, hat seit ihrer Verarbeitung
durch die Aufklärung den gegenaufklärerischen Ton verloren und mündet
keineswegs zwangsläufig in die schadenfrohen Ohnmachtsphilosophien,



56 SÜNDENFALLTHEORIEN

mit denen der kirchliche Konservativismus sein Geschäft betreibt»12.
Auch wir wollen nicht einem lähmenden Determinismus oder einer
falschen Schicksalsergebenheit das Wort reden. Es geht auf keinen Fall
darum, den Bereich des sinnvoll Planbaren und Machbaren zu vernachlässigen

als vielmehr darum, seine Grenzen zu erblicken.
Vielleicht liegt in der grenzenlosen Verabsolutierung des Machbaren

der tiefere Ursprung der Krise unserer heutigen Zivilisation, insbesondere,
weil dadurch der Zugang zum Nicht-Machbaren verschüttet wird. Alle
Hoffnung richtet sich deshalb auf ein Denken, das den Totalitätsanspruch
des Machbarkeitsglaubens überwindet: Auf ein Denken, das sich nicht
darin erschöpft, das Unverfügbare doch noch verfügbar zu machen,
sondern sich der Dimension des Unverfügbaren wieder öffnet. Vielleicht ist
das, was sich unserem Verfügen entzieht, gerade das Zudenkende, auf das
es ankommt.

' Erhard Eppler: «Vom Umgang mit der
Technik», in: «Der Spiegel» Nr. 22 (1987).
— 2 Friedrich Nietzsche: «Die Geburt der
Tragödie», Sämtliche Werke/Kritische
Studienausgabe, Band 1, München 1980. —
3 Joseph Weizenbaum: «Angst vor der
heutigen Wissenschaft», in: «Salzburger
Humanismusgespräche», herausgegeben von Oskar

Schatz, Graz 1981. — 4 Günter Altner:
«Erkenntnis ist nie zweckfrei», in: «Universitas»

Nr. 493, Stuttgart, Juni 1987. —
5 Günter Altner: «Ökologie und Ethik»,
Studientagung der Philosophischen Gesellschaft

Basel, Basel, 14. Mai 1983. — 6

Erwin Chargaff: «Kritik der Zukunft», Stutt¬

gart 1983. — 7 Hans Küng: «Verdrängte
Sinnfrage — das zentrale Problem», in:
«Innovano» 3/4, Fribourg 1987. — 8 Hans
Jonas: «Das Prinzip Verantwortung», Frankfurt

am Main 1979. — 9 Klaus M. Meyer-
Abich: «Frieden mit der Natur», Freiburg
1979. - 10 Klaus M. Meyer-Abich: «Wege
zum Frieden mit der Natur», München
1984. — " Hermann Lübbe/Elisabeth
Ströcker (Hrsg.): «Ökologische Probleme
im kulturellen Wandel». Ethik der
Wissenschaften/Band 5, 1986. - n Peter Sloterdijk:

«Kritik der zynischen Vernunft», 2
Bände. Frankfurt am Main 1983.


	Neuzeitliche Sündenfalltheorien

