
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 67 (1987)

Heft: 11

Buchbesprechung: Das Buch

Autor: [s.n.]

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Das Buch

Das unstillbare Rauschen des Blicks

Zu Christoph Geisers Roman «Das geheime Fieber»

Als wirklich «geheimes» Fieber hat
Christoph Geiser die homoerotische
Leidenschaft in seinem früheren Werk
versteckt, den überhitzten Körper
eingehüllt in seine kühle Prosa. «Wüstenfahrt»,

sein vorletzter Roman, ging hier
schon einen Schritt weiter, spiegelte die
eigene Körpertemperatur im Klima
einer fremden, grossartigen
Landschaft. Der neue Roman Geisers bricht
nun konsequent und endgültig mit dem
gesellschaftlichen Tabu gegenüber der
Homosexualität, indem er Leidenschaft

und Verbot gleichzeitig zum
Titel macht: «Das geheime Fieber»1.

Der verschämte Titel kündigt keine
unverschämte Selbstentblössung an,
sondern vielmehr eine literarische
Fieberkurve, an der sich an den individuellen

Ausschlägen der Körpertemperatur
gleichzeitig das gesellschaftliche

Klima ablesen lässt — Fieber als Folge
von Kälte.

In der Wahl seines literarischen
Spiegels überlagert Geiser die erotische

Thematik mit einer ästhetischen:
Der Ich-Erzähler, fasziniert von den
Bildern und der Biographie von
Caravaggio (1573—1610), folgt den Spuren
einer wilden Künstlervita der
Spätrenaissance, um in der fremden Biographie

die eigene zu entdecken. Caravaggios

künstlerische Karriere beim
versnobten Mäzenatentum des römischen
Episkopats und sein jähes Ende im

Labyrinth des Exils öffnen die Augen
für den pervertierten Zusammenhang
von Eros und Ästhetik, für die
Käuflichkeit von Körper und Kunst. Der
Künstler als Spielball zwischen der
kunstverwöhnten Gesellschaft und
seinem eigenen Anspruch, mit dem er
diese Gesellschaft in ihren Grundlagen,
nämlich in ihren Wahrnehmungsgewohnheiten

in Frage stellt — Geiser
erkennt sich in Caravaggio wieder,
ohne sich aber in dieser Figur narziss-
tisch zu spiegeln. Im Gegenteil: Trotz
aller identifikatorischen, erotischen
Nähe beweist die atemlose Jagd nach
den Gemälden des Renaissancemalers,
die den Erzähler durch das heutige
Rom und das heutige Neapel treibt,
eine letzte, nicht einholbare Distanz.
Denn die erotisch-ästhetische Obsession,

die den Erzähler nicht nur vor
Caravaggios Bildern, sondern
buchstäblich an jeder Ecke packt, das
«geheime Fieber», welches das Klima des

Textes offen anheizt, bleibt letztlich
doch nur ein «verschämtes, unstillbar
geiles Rauschen im Kopf». Auch wenn
es den ganzen Körper erfasst, äussert
sich dieses «Rauschen», gefiltert durch
die Tabus, die immer noch im Kopf
sitzen, nur «verschämt» in einem Blick.
Hinter den Pupillen staut es sich auf
und kühlt sich im Aussenraum jenseits
der Pupillen wieder ab.

Dieser Blick ist das Medium von



956 ZU CHRISTOPH GEISER

Geisers Roman und gleichzeitig sein
Gegenstand, der formale und thematische

Fluchtpunkt. Der ästhetische
Blick auf Bilder und der erotische Blick
auf Körper bleiben jedoch so unvereinbar

wie Caravaggio und sein Erzähler.
Wenn sich der Erzähler ästhetisch in
Caravaggios Bilder versenken will und
sich sein Text an sie heranschreibt, tickt
im dunklen, kühl-muffigen Vordergrund

der römischen Kirchen immer
auch die Uhr, welche das Gemälde nur
gegen Geld und nur für Minuten
beleuchtet. Umgekehrt flammt im
erotischen Blick, der sich meist auf den
heissen Plätzen von Rom und Neapel
entzündet, zwar die Utopie eines ewigen

Moments auf, doch legt dieser
Blick gleichzeitig seinen Gegenstand
still, wie hinter Glas. Der Körper wird
Bild, eingebrannt auf der Netzhaut des
Textes. So stellt der Doppelblick des
Erzählers auf Körperbilder und Bilderkörper

einen fundamentalen Riss in
der Erfahrung, im Schauen, im Sprechen

aus, ohne ihn vorschnell im Text
zu heilen — fotografiertes Glück, heisst
es einmal, ergäbe Kitsch. Bilderfahrung
und Körpererfahrung sind nicht als
ästhetische Lust zu vereinen.

Im Motto von Elias Canetti kondensiert

dieses zentrale Problem: «Nur ein
Bild kann einem ganz gefallen, aber nie
ein Mensch. Der Ursprung der Engel.»
Der Blick, der sich unter dem Druck
des gesellschaftlichen Tabus von der
Körpererfahrung abtrennen muss und
allein auf seine verschämte, manchmal
fast verzweifelte Jagd geht, entkörper-
licht seine Objekte, macht sie zu
Bildern, zu schwebenden, aber auch
geschlechtslosen Engeln. So verstellt
sich der erotische Blick selbst seine

Erfüllung. Geiser entblösst nur diesen
Blick, nicht seine Objekte. Doch
gerade dies ist die ebenso gesellschafts¬

kritische wie selbstkritische Einsicht,
die Geisers Roman seinem Leser
ermöglicht. Der Text schielt nicht nach
dem Leser, um ihn ins schwarze Loch
des Nicht-Dargestellten einzusaugen.
Es gibt bei Geiser keine Schlüssellöcher,

sondern höchstens weit geöffnete
Fenster. Hin- und herspringend
zwischen den Erfahrungen des Erzähler-
Ichs und dem erzählten Leben
Caravaggios, muss der Leser beide Augen
offen halten, um im Doppelspiel des
Textes die Gespaltenheit der eigenen
Wahrnehmung zu erkennen. Nur
Wegschauen wäre Voyeurismus. Auf einem
Bild Caravaggios begegnet der Leser
dem inständigen Blick, welcher der
Blick des Textes — und seines Autors
— ist: Ein unschuldiges «Knäblein»,
Neutrum noch wie die Engel, will «bei
einem verbotenen Anblick, ohne zu
begreifen, was geschieht», «mit der
Bewegung seines ganzen Körpers nichts
als weg, in den dunklen Hintergrund
seiner Kindheit, doch schon hat es

zuviel gesehen, es kann nicht mehr
wegschauen, nie mehr.»

Das offene, aber gerade deshalb
nicht mehr naive Schauen von
Caravaggios Knabenfigur überführt Geiser
in die präzise, intensive Sprache seines
Romans. Zwar prägt auch hier die
Spannung zwischen der inhaltlichen
Offenheit und der verhaltenen Sprache
den Duktus des Textes, was Geisers
Werk immer ausgezeichnet hat. Der
Sexualität jedoch begegnet Geiser mit
ebenso offenen Augen wie offenen
Wörtern, nicht um zu schockieren,
sondern eher im aufrichtigen Eingeständnis,

es gebe für einen allzu lange tabui-
sierten Erfahrungsbereich noch keine
adäquate Sprache. Neben einen Jungen
«mit diesem sehr direkten Blick» setzt
sich der Erzähler «stumm, weil ich die
richtige Sprache noch immer nicht



ZU CHRISTOPH GEISER 957

gefunden hatte». Der erotisch
überfrachtete Blick schlägt Lücken des
Verstummens in Geisers Text, oder umgekehrt

dient ein Leitwort wie das aggressive

«Wegräumen» dazu, sprachlich das

zu beseitigen, was einem allzu sehr auf
den Leib rückt. «Wörter, nur Wörter»:
Der alte, sprachkritische Seufzer, sonst
längst selbst als literarisches Klischee
verdächtig, erhält im ästhetisch-erotischen

Wahrnehmungsproblem von
Geisers Text sein neues Recht.

An anderen Stellen jedoch befreit
sich die Sprache aus dem Fangnetz des
Blicks. In Szenen von flirrender
Sinnlichkeit, die nicht auf das Auge verengt
ist, schildert Geiser beispielsweise die
Strassen und Märkte Roms. Auch
Caravaggios Bilder werden mit
nachhaltiger sprachlicher Prägnanz im Text
neu inszeniert, so dass sie fugenlos ins
Leben Caravaggios übergehen können.
Geiser lässt hier die traditionelle
Bildbeschreibung weit hinter sich. Seine
Sprache leistet, was das faszinierende
Licht auf den Bildern Caravaggios, das
von einem irrealen Aussen auf die
dargestellten Figuren fällt und ihnen erst
Leben gibt: «Sein Licht ist Körperwärme,

spürbar auf der Haut, die sich
vom Licht erwärmt und rötet.» Diese
«Körperwärme», zwischen visueller
Auskühlung und erotischem Fieber,
spricht Geisers Text seinen Figuren,
Caravaggios und dem Ich-Erzähler,
von aussen zu, als lindernd-belebendes
Licht. Zwischen den Extremen schlägt
die Sprache den Bogen, wie das grosse
«C», zu dem das Blut eines Rivalen
Caravaggio zusammenfliesst. In dieser
Initiale, die übrigens die Romanfigur
mit ihrem Autor teilt, wird der Lebenssaft

Sprache, die Sprache Lebenssaft.
Im Licht Caravaggios und in der Sprache

Geisers wird die Künstlichkeit der
Kunst selbst wieder zum ästhetischen

Ereignis: Indem das Leben erst künstlich

von aussen, per Transfusion, ein-
fliessen muss, wird deutlich, was dem
wirklichen Leben, damals wie jetzt,
innerlich fehlt.

Von einer inneren Leere sind Geisers

Figuren denn auch aussen umstellt.
«Brachland» und «Wüstenfahrt» waren
dafür die Titelstichworte der früheren
Romane. In einem biographischen Ein-
schub des neuen Romans bricht für das

Kind die Krankheit aus, wenn die
«Leere» einbricht. «Das geheime Fieber»
meint auch, neben der Überhitzung der
Sexualität in ihrer familiären
Unterkühlung, jene Krankheit, die sich an
der Kälte des Leerraums entzündet.
«Leere» fasst den Text ein, vom
allerersten bis beinahe zum letzten
Satz. Sie bricht vom zitierten «dunklen
Hintergrund» von Caravaggios Bildern
ständig in den Vordergrund des Textes
ein. Dort, wo auf Caravaggios Gemälden

die Engel sein sollten, ist nichts,
«nur Nacht». Sie saugt Caravaggios
Licht und das Leben von Geisers Text
immer mehr auf.

Geiser holt das Erlöschen dieses
Lichtes am Schluss seines Romans auf
eine bestechende Weise ein, welche die
Qualität seines Textes noch einmal
hervortreten lässt: Mimetisch vollzieht er
das Sterben Caravaggios nach, wenn
sich der schmerzende Leib vom Maler-
Kopf, der noch blickt, trennt. Der fiebrige

Leib löst sich auf in «Hitzewellen
des Lichts», während das brechende
Auge in jene «Leere» hineinkippt, die
nach der alten Weltsicht die
Erdscheibe umgibt. Übrig bleibt nur ein
Kopf: Früher der Ort des «verschämten,

unstillbar geilen Rauschens», nun
nur noch ein Bild. Es ist identifizierbar
als Caravaggios schrecklich-schöne
Darstellung, wie David das abgetrennte
Haupt Goliaths dem Betrachter mehr



958 ZU CHRISTOPH GEISER

mitleidig als triumphierend entgegenhält.

Ebenso präsentiert Geiser diesen
Kopf in seinen letzten Sätzen: «Nur der
Kopf ist geblieben. Ein im Entsetzen
geöffneter Mund, der keine Luft mehr
bekommt, um zu schreien.» Erst hier,
wo sein Blick erloschen ist, scheint der
Erzähler Caravaggio eingeholt zu
haben, doch nur, um in dessen Kopf-
Bild noch einmal seinen eigenen
Bilder-Kopf zu erkennen, der sich längst
auf seine Weise vom Leib getrennt hat.
Zum Ausdruck dieser letzten Selbst¬

erkenntnis im Spiegel von Caravaggios
Bild bleibt dem Text der Atem weg,
genauso wie dem gemalten Kopf.
Weder Schauen noch Schreiben noch
Schreien. Unter einen Text, in dem die
Spannung von Blick und Körper, Kunst
und Eros bis zuletzt sprachlich pulsiert,
hat Geiser einen atemraubenden
Schlusspunkt gesetzt. Peter Utz

1

Christoph Geiser: Das geheime Fieber.
Roman. Verlag Nagel und Kimche, Zürich
1987.

Die äusserste Bedrängnis — die äusserste Geborgenheit

Zu: «Kleist, Moos, Fasane» — Prosa von Ilse Aichinger

1

Sie hat in den letzten Jahren wenig
veröffentlicht, wenig geschrieben wohl
auch; fast zehn Jahre ist es her seit
ihrem letzten Gedichtband
(«Verschenkter Rat», 1978), noch mehr seit
der letzten Prosa («Schlechte Wörter»,
1976). Und doch ist ihr Name noch da

(auch das gibt es also in einer im
Vergessen geübten Zeit!) — als ein
Garant eines zugleich verlässlichen und
zauberhaften Umgangs mit dem Wort.
Das Wort «verlässlich» aber darf man
bei Ilse Aichinger nur brauchen in engster

Verbindung mit «unsicher»,
«durchscheinend», «fragil». In ihrem
neuen Buch gibt es eine Aufzeichnung
aus dem Jahr 1953, wohl eine
Beobachtung, die sich tief einprägt:

«Die vier Wände aus Rauch. I Wie das

Aufgelöste stumm erhalten bleibt.
Die Form. I Schatten auf den
Dächern.»

Beschreibt sie hier, im genauen
Hinsehen, das Haus, in dem sie wohnen
könnte, ein Haus mit immateriellen,
deshalb besonders dauerhaften Wänden?

Oder steigt im Rauch eines kühlen

Tages noch einmal, und nicht zum
letztenmal, die Erinnerung an die
Kriegsjahre auf, in denen sie, als Jüdin,
doppelt gefährdet war? Dass Gefährdung

und Geborgenheit zusammengehören,

bis zu einer unheimlichen Ver-
tauschbarkeit — das ist ein Generalthema

dieses dichterischen Werks.
Vor Jahresfrist hat der Fischer-Verlag

— in dem alle Bücher von Ilse
Aichinger erschienen sind: auch dies

gehört zu der beiläufigen Konstanz
ihres Werks — im Rahmen seines
klassischen Programms zum Hundert-
Jahr-Jubiläum eine Auswahl ihres
Werks herausgegeben, mit dem ersten
Roman von 1948, «Die grössere
Hoffnung», und den Erzählungen und
Gedichten, die sie bis Ende der siebzi-



ZU ILSE AICHINGER 959

ger Jahre geschrieben hat. (Eine Klassikerin

zu Lebzeiten, aber noch nicht mit
der Würde und Bürde einer
Gesamtausgabe.) «Kleist, Moos, Fasane», die
Publikation dieses Herbstes, wirkt wie
eine Ergänzung dazu, eine
überraschende, erweiternde: eine Sammlung
von bislang ungedruckten oder an
entlegener Stelle gedruckten älteren und
neuen Texten1. Auf knappen hundert
Seiten ein Gang durch ein Schriftstellerleben:

Ein erster Abschnitt enthält
Erinnerungen, vor allem an die Kindheit;

ein zweiter aphorismenartige
Aufzeichnungen von 1950—1985; ein dritter

Poetologisches aus dem letzten
Jahrzehnt, gesprochen und geschrieben
bei verschiedenen Anlässen, vor allem
bei der Entgegennahme von Preisen.

Ein Buch, wie man es gerade von Ilse
Aichinger nicht erwartete — und wie es

nun, umgekehrt, gerade bei ihr gelingen
konnte wie bei kaum einem anderen
Autor: als Einheit in der Vielfalt der
Formen, Einheit in der Tonlage, in der
Intensität. Ob es, gerade in seiner Vielfalt,

ein guter Anfang sein könnte für
Leser, die bisher am Namen Ilse
Aichinger vorbeigegangen sind, oder
ob die Lektüre reicher wird, wenn sich
Beziehungen zu anderen Werken
assoziativ herstellen lassen, das soll als

Frage offen bleiben. Vermutlich ist man
gerade bei dieser Autorin immer, bei
jedem neuen Werk und bei jedem
Wiederlesen, ein Anfänger, ein überraschter,

verzauberter, verstörter — und nur
so ein einigermassen tauglicher Leser.

Man kann sich Ilse Aichinger schwer
auf dem Frankfurter Poetik-Lehrstuhl
vorstellen; sie hat ihr Werk weder mit
Selbstinterpretationen noch mit Theorie

begleitet, sich auch zum Werk ande¬

rer Autoren nur selten geäussert, nur
dann, wenn es ihr «abverlangt» wurde
(Texte zu Trakl, Kafka, Nelly Sachs,
Stifter befinden sich im dritten
Abschnitt des neuen Buches). Poetolo-
gie ist bei ihr Bestandteil des Werkes,
und kein unwichtiger; und im Werk
enthalten ist vermutlich auch ein
lautloses Gespräch mit anderen Autoren.
Sie hat die poetologischen Elemente in
ihren Texten auch keineswegs
versteckt, sie sogar im Titel sichtbar
gemacht: «Schlechte Wörter», heisst ein
Prosatext, «Meine Sprache und ich», ein
anderer. Die poetologischen Texte in
«Kleist, Moos, Fasane» sind nur um
Nuancen anders, vielleicht ein wenig
direkter; wichtig ist, dass in diesem
dritten Abschnitt des neuen Bandes

bislang an weit auseinanderliegenden
Stellen Publiziertes in Zusammenhang
zu lesen ist.

Eine besondere Kostbarkeit sind die

knapp anderthalb Seiten, die unter
einem Joseph Conrad entliehenen
Motto stehen: «Nur zusehen — ohne
einen Laut»: eine Poetologie, die Sprache

aufhebt im Schweigen und sie aus
diesem neu gewinnt, mit Worten, die so
unverrückbar und so leicht gesetzt
sind, wie man das sonst nur in Gedichten

findet. Es ist die Poetologie einer
Spätzeit, in der «alles erzählt und nichts
angehört wird», aber auch des Widerstands

gegen das Wortgestöber einer
alexandrinischen Zeit, eines Widerstands,

der nichts weniger verlangt als

dies: «Um wieder notwendig zu werden,
müssen sie (— die Wörter) die Lautlosigkeit

zurückgewinnen, aus der sie
entstanden sind.» Um einen Neuanfang
also geht es, um die Herstellung jenes
Zustands der Lautlosigkeit, der das

erste Wort entsprang. Was für ein

Anspruch — an sich selbst, an das

Werk, an die Sprache; aber es ist ein



960 ZU ILSE AICHINGER

Anspruch, der das Innerste betrifft,
nicht den äusseren Erfolg! «Der Ehrgeiz,

nicht ehrgeizig zu sein, ist ein grosser

Ehrgeiz»: der Satz steht bereits
unter den aphoristischen Notaten des
Jahres 1950.

Wie diese Wörter aussehen sollen,
dafür gibt es kein Programm, kein
Kommando — wohl aber Zeichen. «Ich
gebrauche jetzt die besseren Wörter
nicht mehr», heisst der erste Satz von
«Schlechte Wörter». «Flecken» (der Titel
eines anderen Prosastücks des gleichen
Bandes) könnte ein Wort sein, das
nicht zu den besseren gehört; «Schnee»

und «Heu» wären andere Beispiele.
Von ihnen ist im letzten Text des Bandes

die Rede — in einer zugleich dichten

und spielerisch leichten Prosa.

Wörter, die der Lautlosigkeit
entstammen — nirgends finden sie sich im
gleichen Ausmass und in der gleichen
Selbstverständlichkeit wie in der Kindheit,

wo sich der Vorgang der Sprach-
findung bei jedem Individuum neu
vollzieht. Bei Ilse Aichinger spielt die
Kindheit wie bei kaum einem anderen
Autor eine zentrale Rolle, als Erinnerung,

als Perspektive, als Lebensraum,
dem die Dichtung entstammt, in
Bildern und Klängen, die so alogisch und
gleichzeitig so stimmig sind wie der
wunderbare Dreiklang der Titelerzählung,

dies zauberhafte «Kleist, Moos,
Fasane»: es überzeugt, sogar wenn man
sich nicht vergewissert, dass die Wörter
Namen benachbarter Strassen sind.

Und doch ist Ilse Aichinger, wiederum

wie wenige andere, von ihrer Kindheit

mit einer unwiderruflichen Härte
abgetrennt worden, indem sie, als

Halbjüdin, im Krieg zu einer doppelt
Gefährdeten wurde. Was sie, später,

über ihre Kindheit schrieb, musste der
Erfahrung einer äussersten Bedrohung
standhalten, ja diese bereits einschhessen,

wie es der erste Roman «Die grössere

Hoffnung» (1948) tut: als eine
Darstellung der Kriegsjahre aus der Sicht
eines zunehmend vereinsamenden,
zunehmend ausgesetzten Kindes, aus
kindlicher Perspektive also und oft in
märchenhaften, aber nie verharmlosenden

Formen. Eines der Bücher
jener Jahre, denen die Zeit nichts anhaben

konnte — weil es den Krieg nicht
als eine zeitbedingte Katastrophe
darstellt, der möglichst rasch eine neue
Solidität folgen muss, sondern als
conditio humana, der allein die «grössere

Hoffnung» auf eine bessere Welt
entspringen kann.

Mit diesem Roman haben die im
ersten Abschnitt von «Kleist, Moos,
Fasane» versammelten, eng zusammengehörigen

Prosastücke viel zu tun, in
Verwandtschaft und Gegensatz. Ähnliche

Motive tauchen auf, aber nicht die
märchenhafte Form; der Ton ist sachlicher,

trockener, die Sprache nicht weniger

dicht. Das gelingt wohl nach wie vor
nur wenigen Autoren: das Erwachsenwerden

darzustellen an einer einzigen
Erfahrung und deren Verwandlung,
konzentriert auf einen Punkt und doch
universell. Nur in der Kindheit, so steht
es in einem Text mit dem fast bedrohlichen

Titel «Vor der langen Zeit», nur in
der Kindheit erlebt man Weihnachten
wirklich an Weihnachten, fallen Erlebnis

und Ereignis, Wort und Sache

zusammen; nachher trennt sich beides,
auf einmal findet das Erlebnis lange
vor dem Tag, vor dem richtigen Datum,
statt, aus Angst wohl, die Erfahrung zu
versäumen; das Bewusstsein bricht die
Welt auseinander in Innen und Aussen.
Und erst im Krieg, in der grössten
Gefährdung, fällt beides wieder zusam-



ZU ILSE AICHINGER 961

men, das Erlebnis und der Tag, findet
Weihnachten wieder an Weihnachten
statt. «Denn vermutlich hat die äusserste

Bedrängnis mit der äussersten
Geborgenheit mehr zu tun als das Mittlere mit
beidem von ihnen.» Zusammenfall von
Geborgenheit und Gefährdung: das

geheime Zentrum in einem dichterischen

Werk, das keine Mittellagen, nur
Grenzbereiche und deren Verbindung
im Paradoxen kennt.

Fünf Jahre nach dem Krieg, als
schon feststeht, dass die grössere Hoffnung

sich nicht erfüllt, dagegen eine
neue Stabilität aufgebaut wird, setzen
die Aufzeichnungen ein, welche den
zweiten Abschnitt von «Kleist, Moos,
Fasane» ausmachen: die grosse
Überraschung, ja Sensation des Buches —
nicht nur mit neuen, sondern mit
neuartigen Texten. Sätze und Wortgruppen
stehen gleichsam im Leeren, ohne
Übergänge zueinander; die Lautlosigkeit,

die sie umgibt und der sie entstammen,

ist deutlich fühlbar. Als Titel nur
Jahrzahlen, darunter manchmal zwei
Seiten, manchmal ein einziger Satz

(1972: «Sich einüben in die Gleichgültigkeit»,

eine unheimliche Wortfolge,
auch für den, der nicht weiss, dass in
diesem Jahr Günter Eich gestorben
ist.) Aphorismenartige Texte, kleine,
perfekte Parabeln, Beobachtungen.
Man mag sich dabei an die Aufzeichnungen

Canettis in «Das Geheimherz
der Uhr» erinnern — insofern, als man
sich bei beiden Autoren mit der Benennung

der Aufzeichnungen schwer tut
und zugleich weiss, dass eine solche
unwichtig ist, da die gewählten Formen
sich gegen jede Form sträuben — und

auch, weil die Sätze sich so schlecht
zum Zitieren eignen, indem sie
Vertrautes weder bestätigen noch bestreiten:

sie gehen ihren eigenen, einen
verunsichernden Weg. Aber dann verzichtet

man, wie immer bei Ilse Aichinger,
auf jeden Vergleich, überlässt sich den
Sätzen. Wie Wegzeichen muten sie an,
mit denen jemand sich einen Weg im
Unwegsamen markiert, als ob die
Zeichen, die man im Gehen setzt, auch die
künftigen Schritte leiten könnten. In
immer neuen Sätzen und Wortgruppen
ein unermüdliches Sich Einüben in die
Paradoxie, in den Aufenthalt in
Grenzbereichen, wo jäh der Umschlag ins
Gegensätzliche erfolgt. «Es sind zuletzt
die Tröstungen, die uns untröstlich
machen», heisst es. Oder, fast ein
Befehl: «Jeden Tag die Verzweiflung neu
erwerben, aus der der Mut kommt.» An
Robert Walser erinnert der Satz «So

fremd wie das Unbekannte kann das
Bekannte nie werden. Und das Ungeliebte

nie so fremd wie das Geliebte.»
Und blasphemisch könnte ein anderer
wirken: «Vater, ich habe Trost gesucht
vor dem Himmel und vor Dir.» Und
dann, unvergesslich, die Erfahrung aus
Jahren der Bedrängnis: «Nichts
erscheint so sehr Heimat als das, wovon
man Abschied nimmt. Es scheint, dass
der Abschied zuerst war. Auch Mütter
werden zu Müttern im Augenblick der
Trennung.» Und schliesslich, mit einem
Anflug des bei Ilse Aichinger so seltenen,

so wunderbaren Humors: «Wenn
ich meine Angst und mich zusammen
nehme, kann ich den pluralis majestatis
anwenden.»

Elsbeth Pulver

1 Ilse Aichinger, Kleist, Moos, Fasane.
S. Fischer Verlag, Frankfurt 1987.



962 «FRANKFURTER ZEITUNG» UNTER HITLER

Vor Legendenbildung wäre zu warnen
Die «Frankfurter Zeitung» unter Hitler

Wie Journalisten und Zeitungen sich

verhielten, als die Nationalsozialisten
nach der Übernahme der Macht die
Gleichschaltung der Presse einleiteten,
ist ein Detailthema der Geschichte des

Dritten Reichs. Zwischen eilfertiger
Selbstanpassung und hinhaltender
Resistenz gibt es da mancherlei Spielarten

zu beobachten. Aber dass

irgendwo im Reich, es sei in den Zentren

oder in der Provinz, allfälliger
Widerstand, allfälliges Bemühen um
unabhängige und freie, auch kritische
Kommentierung eine Chance gehabt
hätten, selbst da, wo hervorragende,
angesehene Publizisten sich in der
Kunst des «Schreibens zwischen den
Zeilen» übten, lässt sich kaum
ausmachen. Vor Jahren schon hat eine
umfangreiche Studie des Instituts für
Zeitgeschichte nachgewiesen, dass

keineswegs zentrale Lenkungsmassnah-
men nötig waren, um in verhältnismässig

kurzer Zeit die bayerische Provinzpresse

auf die Sprachregelungen des

Regimes auszurichten1. Grenzen der
Propaganda-Manipulation wurden
freilich auch sichtbar: Bei den
sogenannten Priesterprozessen, mit denen
das Regime den Kampf gegen die
katholische Kirche führen wollte und
die sich mit angeblichen sittlichen
Verfehlungen befassten, beharrten grosse
Teile der Bevölkerung in der Überzeugung,

es könne ja wohl nicht wahr sein,
was die Zeitungen schrieben.

Ein Problem jedenfalls muss bei der
Beurteilung publizistischer Haltungen
stets berücksichtigt werden. Nicht von
Anfang an stand fest, welchen Weg die
Regierung des Führers einschlagen

werde. Und Indizien dafür, dass es ein
schlechter, ein Weg des Verbrechens
sein werde, kann man zwar im nachhinein

schon ganz zu Beginn dieses Regimes

erkennen. Für die Zeitgenossen
jedoch, besonders dann, wenn sie im
Bereich der offiziellen Verzerrung der
Wirklichkeit ihr Urteil bilden mussten,
war das so leicht nicht möglich. Man
kann an den Kommentaren und an der
Berichterstattung der Schweizer Presse
ablesen, dass Beobachtung und Reflexion

ihre Zeit brauchten, um den
Charakter der nationalsozialistischen
Diktatur klar zu sehen. Die Publizisten
ausserhalb des Dritten Reichs hatten
Distanz, Freiheit und vor allem zusätzliche

Informationen. Anders ihre
deutschen Kollegen. Eine materialreiche
und auch selbstkritische Darstellung
ihrer Situation hat Margret Boveri in
ihrem Buch «Wir lügen alle» über ihre
Zeit am «Berliner Tageblatt» vorgelegt:
die Geschichte einer Hauptstadtzeitung

unter Hitler.2 Der zermürbende
Versuch, die «Denkfähigen» unter den
Deutschen anzureden und auch bei
ausländischen Lesern glaubhaft zu
bleiben, nicht einfach als willfähriger
Formulierungsknecht des Propagandaministers

zu schreiben, wird in diesem
Buch an zahlreichen Beispielen belegt.
Das Fazit Margret Boveris, die unter
Chefredaktor Paul Scheffer vorwiegend

im Auslandressort der Zeitung
gearbeitet hat, ist eindeutig. Sie nennt
es ohne Umschweife einen Fehler, sich
als Journalist und Redaktor der
Illusion einer «inneren Emigration»
hinzugeben. Aber sie erkennt auch, wie sehr
die apolitischen und staatsgläubigen



«FRANKFURTER ZEITUNG» UNTER HITLER 963

Mitbürger, eben die deutschen Leser
der grossen liberalen Hauptstadtzeitung,

wie eine stossdämpfende «Isolierschicht

aus Schaumgummi zwischen
den begeisterten Bejahern und den
entschiedenen Verneinern des Nationalsozialismus»

lagen. Es ist übrigens die
gleiche Schicht, die auch die gepflegte
Wochenzeitung «Das Reich», eine
Nazi-Gründung, mit Erfolg als

Zielgruppe ansprach. Nach der «Frankfurter

Zeitung», für die sie ebenfalls tätig
gewesen war, versuchte sich Margret
Boveri als freie Mitarbeiterin dieser
Wochenzeitung. Von der Atmosphäre,
die dort auf der Redaktion geherrscht
habe, sei sie angenehm überrascht
gewesen. Sie habe sich wenig von der
Atmosphäre bei der «Frankfurter
Zeitung» unterschieden.

Die Geschichte dieses Blattes bis zu
seiner befohlenen Schliessung hat
Günther Gillesen geschrieben3. Er ist
1928 geboren, gehört seit 1958 der
politischen Redaktion der «Frankfurter
Allgemeinen Zeitung» an und ist seit
1978 Professor am Journalistischen
Seminar der Universität Mainz. Kein
Augenzeuge also wie Margret Boveri,
keiner, der als Journalist die Jahre
unter Hitler miterlebt hat, sondern ein
Historiker, der die Jahrgänge des Blattes

von der Machtergreifung bis zum
Verbot gründlich studiert, die
überlebenden Redaktoren und Mitarbeiter
befragt und an Schriftlichem für seine
Darstellung beigezogen hat, was nach
der Zerstörung des Verlagsgebäudes
noch gerettet werden konnte. Der Titel
seines Buches lautet richtigerweise:
«Auf verlorenem Posten». Der Text
indessen erweckt eher den Eindruck,
Gillesen halte diesen Posten doch nicht
für gar so verloren.

Einmal zitiert er die Wendung, die
Benno Reifenberg, der letzte Chef¬

redaktor des Blattes, in einem Brief an
Willy Bretscher brauchte: die «Frankfurter

Zeitung» sei «immer Gegenposition»

gewesen, was wohl heissen soll ein
Blatt des Widerstandes. Als sie verboten

worden sei, habe es geschienen, «als

würde in einem halbdunklen Raum die
letzte Kerze ausgeblasen». So jedenfalls
sahen es die Beteiligten und Betroffenen,

und Gillesen, das zeigt schon ein
Blick auf das Vorwort, sieht sich
gewissermassen als der Historiograph dieser
letzten Unbeugsamkeit. Ich will
überhaupt nicht bestreiten, dass die Redaktion

über Jahre hin versucht hat, in der
Diktatur zu überleben, ohne sich
auszuliefern. Freilich ging dieser Versuch
vom ersten Tag an nicht ohne Konzessionen

ab, und Konzessionen sind
gewiss in extremen Situationen taktisch
klug, kommen aber publizistisch
dennoch der Kapitulation ganz nah. Man
muss sich vor Augen halten, dass ja
gerade die bürgerlich-liberale Leserschaft

der «Frankfurter Zeitung»
ihrerseits gegenüber vielen Massnahmen

und schon gar gegenüber den
Doktrinen der Nazis ihre Reserven
hatte. Wenn nun ihr Leibblatt, klug wie
die Schlange, über Jahre hin ein
schwieriges Arrangement fand und

sozusagen gerade noch hinter
vorgehaltener Hand, dezent und mit vornehmer

Zurückhaltung Exzesse missbilligte,

nach Möglichkeit sachlich blieb
und Distanz wenigstens im Stil
bewahrte, musste sich das vielleicht
eher zugunsten des Regimes auswirken.

Die Leser mochten daraus entnehmen,

die Haltung, die man selber
einnahm, sei tatsächlich möglich, sogar
wenn ihr in der Zeitung Ausdruck
gegeben werde. Gillesen führt
hochinteressante Details an in diesem
Zusammenhang, zum Beispiel die Behandlung

der Meldung von der Bombardie-



964 «FRANKFURTER ZEITUNG» UNTER HITLER

rung Guernicas im Spanischen Bürgerkrieg,

als die Redaktion versuchte,
durch Zitate aus englischen Blättern zu
relativieren, was zu berichten ihr
befohlen war.

Hier muss mit allem Nachdruck
betont werden, dass sich unsere Skepsis

nicht gegen die mutigen Männer der
Frankfurter Schriftleitung und ihre
Mitarbeiter richtet. Reifenberg und
etwa auch Herbert Küsel, dessen klug
zurückhaltender, aber gerade in seiner
sachlichen Trockenheit auch entlarvender

Artikel über Dietrich Eckart,
auferlegte Pflichtübung für die gesamte
Presse anlässlich des Geburtstages des
Nazi-Barden, den Zorn Hitlers
entfachte, haben hinsichtlich ihrer Haltung
und Gesinnung nie einen Zweifel
aufkommen lassen, und dasselbe gilt
gewiss auch für Walter Dirks, für Dolf
Sternberger und andere. Es gab aber
auch profilierte Publizisten, Friedrich
Sieburg zum Beispiel oder Rudolf
Kirchner, bei denen man zögert, die
gleiche Aussage zu machen.

Gillesen nennt das Feuilleton ein
Réduit und meint damit, auf dieses
Ressort besonders habe sich der
Widerstand gestützt. Der politische
Teil der Zeitung war selbstverständlich
dem Argwohn und der scharfen
Beobachtung durch die Machthaber am meisten

ausgesetzt. Daher sind wohl die
Zugeständnisse da auch am grössten.
Immerhin ist unschwer zu erkennen,
wie sehr gerade die Kulturberichterstattung

angesichts der Inpflicht-
nahme von Literatur und Kunst zu
einer heiklen und gefährlichen
Aufgabe, ja zu einem permanenten Risiko
wurde. Zum Beispiel die Ausstellung
«Entartete Kunst»: Carl Linfert, Ernst
Benkard und Carl Georg Heise, die
Kunstkritiker der Zeitung, lehnten es

begreiflicherweise ab, die Kriterien der

Nationalsozialisten in diesem Fall zu
übernehmen. Aber was konnten sie
denn tun? Sie wagten es zum Beispiel,
den verfemten Ernst Barlach nach
seinem Tod im Jahre 1938 zu ehren. Und
es war die «Frankfurter Zeitung», die
Max Liebermanns Vertreibung aus der
Akademie der Künste nicht vorbeigehen

liess, ohne einen Brief Oskar
Kokoschkas abzudrucken, den dieser
aus Paris geschickt hatte: eine klare,
unmissverständliche Missbilligung dieser

Demütigung, die man dem greisen
Ehrenpräsidenten der Akademie zugefügt

hatte, weil er Jude war. Aber wenn
man heute bei Gillesen nachliest, wie
Benkard über die «Grosse deutsche

Kunstausstellung» in München 1937
berichtet hat, sind Zweifel erlaubt, ob
die Ironie dieser Ausstellungsbesprechung

für den Normalleser wirklich zu
erkennen war. Leicht könnte durch diesen

Artikel der Eindruck entstanden
sein, Benkard bewundere die «Heroik,
die die Stunde fordert», ebenso wie die
«Idylle und liebevolle Versenkung». Da
steht denn auch: «Dieser Ausstellung
kommt eine Bedeutung auch für die
deutsche Kunstgeschichte insofern zu,
als sie alle Erscheinungen, die seit dem
anhebenden 20. Jahrhundert Geist und
Gemüter der Künstler und eines mit
Spannung teilnehmenden Publikums
beschäftigt haben, vergessen machen
und auslöschen will.» Sicher, aus der
Distanz ist das nicht nur richtig,
sondern geradezu kühn gesagt. Auch wenn
er fortfährt, das angeblich Neue sei

etwas schon seit längerer Zeit Vertrautes,

werden einzelne Künstler und
Kunstfreunde die darin verborgene
Kritik bemerkt haben. Man bediene
sich eines Stils, sagt Benkard, «der auf
dem Weg zwischen dem Plakathaften
und dem Bildmässigen noch stehenzubleiben

scheint. Alles in allem: der Weg,



«FRANKFURTER ZEITUNG» UNTER HITLER 965

der vor uns liegt, ist, soll er zu erfolgreichen

Zielen führen, langwierig und
mühevoll. Darüber kann kein Zweifel
herrschen». Das ist meisterhaft
gemacht, jedoch bei aller Reserve und
selbst ein wenig höhnischer Distanz so
schön formuliert, dass ich nicht sicher
bin, ob der gewöhnliche Leser der
«Frankfurter Zeitung» den Hohn auch
herausgelesen habe. Man darf Gillesen
voll zustimmen, wenn er sagt, der
Kunstkritiker Benkard habe hier mit
bewunderswertem Können in vierzig
beschreibenden Zeilen zwei Dutzend
kritische Bemerkungen untergebracht
und im ganzen ein vernichtendes Urteil
gefällt. Die Frage ist nur, ob es seine
Leser 1937 auch gemerkt haben. Ironie
in der Zeitung ist ein zweischneidiges
Schwert. Sie schützt den Journalisten
nicht davor, missverstanden zu werden,
und sie ist darum weit mehr ein Alibi
für ihn selbst als eine Aufforderung an
den Leser, hinter den lobenden Phrasen

die wahre Meinung des Autors zu
erkennen. Wiederum: Damit sei keine
Kritik an so mutigen Männern wie
Ernst Benkard geübt, im Gegenteil. Er
verdient höchste Bewunderung auch
darum, weil er es gewagt hat, den
Erlass gegen die «Kunstkritik» und für
die «Kunstbetrachtung», womit der
Propagandaminister «das ewige Querulan-
tentum am Aufbau des Kultur- und
Kunstlebens» ein für allemal ausschalten

wollte, mit stilistischen Mitteln zu
verhöhnen. Der Historiker aber hätte
die Wirkungen des Artikels prüfen
müssen. Kritik, die sich verstecken
muss, Kritik ohne die Möglichkeit der
offenen Auseinandersetzung ist illusionär.

Carl Linfert schrieb über die gleichzeitig

in München veranstaltete
Ausstellung «Entartete Kunst». In seinem
Bericht versuchte er, der verfemten

Moderne nach Möglichkeit gerecht zu
werden, etwa indem er die Kunst Max
Beckmanns in ihrer Gegensätzlichkeit
zur akademisch-geglätteten Nachahmung

der Natur beschrieb, anderseits
aber Formulierungen einschob wie «die

ungestalten Geröllmassen der Bilder
von Nolde mit ihrem dickbreiigen
Bunt». Auch das kann man wohl sagen,
es ist genau gesehen und in Sprache
ausgedrückt, aber im zeitlichen und
psychologischen Umfeld jener Ausstellung

musste es wohl eher pejorativ
verstanden werden und wurde wohl
zumeist auch so verstanden. Gillesen ist

beizupflichten, wenn er urteilt, diese
«Kunstbetrachtung» sei in einer Sprache
geschrieben, die konzentriertes Lesen
verlange. Sie habe ein spezielles
Lesepublikum wie das der «Frankfurter
Zeitung» zur Voraussetzung. Die
Parteifunktionäre dürften kaum verstanden
haben, wovon Linfert in Wahrheit
schrieb und wie er es meinte. Aber
verstanden es die Leser, die der «Isolierschicht

aus Schaumgummi zwischen
den begeisterten Bejahern und den
entschiedenen Verneinern des
Nationalsozialismus» zuzuschreiben waren?

Dass übrigens gerade das Feuilleton
im höchsten Grade gefährdet war, hatte
einen besonderen Grund. Der Führer
und Reichskanzler betrachtete die
Kunst als eine höchstpersönliche
Domäne, und also war, was über Kunst
und Künstler im Dritten Reich
geschrieben wurde, der Gnade oder
Ungnade des Diktators ganz besonders

ausgesetzt. Es gab aus diesem Grund
auch immer wieder Zuträger, die genau
wussten, womit sie das missliebige
Blatt am ehesten in Schwierigkeiten
bringen konnten. So brachte zum
Beispiel der Bericht über die Zürcher
Uraufführung von Alban Bergs Oper
«Lulu» die «Frankfurter Zeitung» in



966 «FRANKFURTER ZEITUNG» UNTER HITLER

arge Bedrängnis und trug ihr an der
Berliner Schriftleiterkonferenz eine
scharfe Verwarnung ein. Welche
Verrenkungen gerade ein Theaterkritiker
machen musste, der dazu verdammt
war, für die «Frankfurter Zeitung» die
Blut-und-Boden-Dramen der NS-Dra-
matiker, die unsäglichen Schinken
eines Dietrich Eckart oder eines Friedrich

Bethge zu besprechen, kann man
sich leicht denken. Man konnte natürlich

die Handlung gewissenhaft
nacherzählen, so exakt und detailgetreu,
dass die Leser von selber draufkamen,
wie langweilig das ganze Stück gewesen
sein musste. Gillesen nennt das die
Methode des «lautlosen Verrisses». Max
von Brück, der so mit Bethges «Marsch
der Veteranen» verfuhr und seine lange
Nacherzählung mit der Bemerkung:
«donnernder Beifall des Publikums»
abschloss, wurde aufgrund dieses Artikels

in ein Ehrengerichtsverfahren
verwickelt. Er wurde gebüsst und von der
Liste der Schriftleiter gestrichen.

Das Buch «Auf verlorenem Posten»,
Günther Gillesens Geschichte der
«Frankfurter Zeitung» unter Hitler, ist
reich an Beispielen dieser Art, übrigens
auch illustriert und mit Faksimiles der
beigezogenen Artikel ausgestattet. Der
bewundernswerte Wille und die
ausgeklügelte Kunst der Redaktoren, sich
nicht ans Gängelband der herrschenden

Ideologie nehmen zu lassen, finden
darin bewegenden Ausdruck. Aber was
konnte man denn tun, wenn ein Film
wie «Jud Süss» zu besprechen war?
Carl Linfert heferte eine
«Kunstbetrachtung» ab, vermied also jedes Urteil
und suchte offen zu lassen, was über
die böse Absicht dieses Streifens zu
denken sei. Wenn jedoch der
flammende Protest, die schonungslose
Abrechnung und die klare Absage
nicht möglich waren (und sie waren es

da schon lange nicht mehr, es sei denn
um den Preis der Selbstaufgabe), was
denn war, publizistisch gesehen, diese
Methode des Lavierens wert? Sie war,
wie Margret Boveri sagt, eine Illusion
und ein Fehler. Durch Gillesens reich
belegtes Beispiel aus der
Zeitungsgeschichte im Dritten Reich kann der
Leser und können vor allem die
Journalisten erfahren, dass die Freiheit der
Presse unteilbar ist. Man kann sich
nicht ein wenig davon bewahren, wenn
sie als ganzes verloren ist. Die
verdienstvolle Monographie erweckt
leider teilweise den Eindruck, es gehe
dem Geschichtsschreiber weniger um
diese Einsicht als um die verehrungsvolle

Würdigung des aussichtslosen
Versuchs ehrenwerter Männer, eine

grosse liberale Zeitung unter den
Bedingungen der Diktatur durchzuhalten.

Die Auseinandersetzung müsste
jedoch in erster Linie der früh schon
erhobenen Frage gelten, ob die
gepflegte und distanzierte, die oft
raffinierte und mit versteckten Vorbehalten
versehene Argumentation für Hitlers
Politik, um die auch die «Frankfurter
Zeitung» ja nicht herumkam, wenn sie
nicht schon früher untergehen wollte,
am Ende weit wirkungsvoller und dem
Regime schliesslich gar nützlicher war
als aller Holzhackerjournalismus der
Parteiblätter. Schon 1947 hat Reto
Caratsch als ehemaliger Berliner
Korrespondent der «Neuen Zürcher
Zeitung» in seiner Erwiderung auf einen
Artikel von Wilhelm Rey vor jeder
Legendenbildung dringend gewarnt.
Die Warnung gilt auch Gillesens Buch
gegenüber.

Anton Krättli

1 Nationalsozialistische Eroberung der
Provinzpresse. Gleichschaltung, Selbstan-



«FRANKFURTER ZEITUNG» UNTER HITLER 967

passung und Resistenz in Bayern. Studien
zur Zeitgeschichte, herausgegeben vom
Institut für Zeitgeschichte. Deutsche Ver-
langs-Anstalt, Stuttgart 1980. — 2 Margret
Boveri, Wir lügen alle. Eine Hauptstadtzei¬

tung unter Hitler. Walter Verlag, Ölten
1965. — 3 Günther Gillesen, Auf verlorenem

Posten. Die Frankfurter Zeitung im
Dritten Reich. Wolf Jobst Siedler Verlag,
Berlin 1986.

Stärkung des Heimatgefühls —
Zu einer neuen «Basler Geschichte»

Aus Anlass ihres 100jährigen Bestehens

hat die Christoph-Merian-
Stiftung die Vaterstadt Basel mit einer
neuen «Basler Geschichte»^ beschenkt.
«Zur Weckung und Stärkung des historischen

Bewusstseins» — so das Geleitwort,

das dieses Bewusstsein als eine
der stärksten Stützen des so wichtigen,
indessen allenthalben schwindenden
Heimatgefühls bezeichnet. Die
hochverdiente Stiftung hat mit ihrer
Jubiläumsgabe einmal mehr den Sinn für
das, was nottut, bewiesen.

Zwar könnte man meinen, dass
Basel vor andern sich längst durch ein
lebendiges Verhältnis zu seiner Vergangenheit

ausgewiesen hat. Der mit der
Zusammenstellung eines neuen
Geschichtsbuches betraute Autor, der
langjährige Geschichtslehrer an Basler
Mittelschulen und Verfasser verschiedener

lokalhistorischer Abhandlungen,
René Teuteberg, verschweigt denn auch
nicht seine anfängliche Hemmung, den
grundlegenden Geschichtswerken
eines Rudolf Wackernagel, eines
Andreas Heusler oder eines Paul
Burckhardt ein neues hinzuzufügen. Er
hat sich überzeugen lassen, dass das
Werk noch gefehlt hat, durch das —
ebenfalls auf wissenschaftlicher
Grundlage, doch allgemein verständlich

— die vorhandene Stadtgeschichte

mit einer Schilderung der ältesten und
der jüngsten Vergangenheit ergänzt
wird. Zum einen aufgrund der in den
letzten 50 Jahren von der archäologischen

Forschung zutage geförderten
neuen Erkenntnisse, zum andern unter
Aufarbeitung der Gegenwartsgeschichte.

In beiden Bereichen konnte
sich Teuteberg auf eine reiche
«Sekundärliteratur» stützen. Teute-
bergs Problem war somit nicht die
Suche nach den Quellen. Seine schwierige

Aufgabe war es, aus der Fülle des
Stoffes die Wahl zu treffen und das
Werden des Stadtstaates von den
Ursprüngen bis in die verwirrliche
Jetztzeit in gleicher Dichte
nachzuzeichnen.

Das Unterfangen darf ohne
Umschweife als bestens gelungen
bezeichnet werden, wobei besonders
hervorzuheben ist, dass über die
Jahrhunderte hinweg eine klar aufgebaute
Thematik verfolgt wird. Es würde den
Rahmen eines Buchhinweises sprengen,

wollte man diese Aussage ausführlicher

belegen. Nur Andeutungen können

dazu gemacht werden.
Was bedeutete und bedeutet

beispielsweise die «Geographie» Basels
für sein Schicksal? — Die Öffnung nach
Norden in den oberrheinischen Raum,
die dort, wo der Rheinfluss das Weich-



968 «BASLER GESCHICHTE»

bild der Stadt verlässt, schon «Meerluft»

riechen lässt, ist immer bestimmend

für eine besondere Weltoffenheit
gewesen. Gegen Süden trennt der
Jurakamm die Stadt von der übrigen
Schweiz und hat Basel zu einem
Aussenposten der Eidgenossenschaft
verurteilt. Zu einem Aussenposten, der
allerdings wegen seiner Lage am
Rheinknie von altersher fördernde
Brückenfunktion hatte. Wird noch die
kirchenfürstliche Grundherrschaft
erwähnt, die einer Erweiterung des
Einflussbereichs günstig war, ist aufgezeigt,

dass der Regsamkeit der Basler
Kaufmannschaft ein guter Boden
bereitet war. Wenn andere eidgenössische

Stände, wie das grosse Bern,
durch kriegerische Taten ihren Besitz
gemehrt haben, hat Basel durch
geschickte Landkäufe expandiert.

Eine Entwicklung, auf die allerdings
1833 die Lostrennung der Landschaft
von der Stadt wie ein kalter Reif gefallen

ist. Eine enge Politik hat dazu
geführt, dass Basel als einziges Glied
des Bundes eine Revolution seiner
Untertanen über sich ergehen lassen

musste, deren Auswirkungen heute
noch nicht verwunden sind. — Damit
ein Wort zur Stadtbasier Politik, die bei
aller kulturellen Aufgeschlossenheit,
wie sie in der frühen Universitätsgründung,

in Humanismus und Reformation

zum Ausdruck kommt, ausgesprochen

konservativen Charakter hatte.
Zwar haben die Basler im Unterschied
zu Bern, Freiburg, Luzern oder
Solothurn kein aristokratisches Regiment
gekannt. Aber ihr Regime war auch
nicht demokratisch. Traditionell haben
einige wenige Familien — zwar in
demokratischer Manier, aber mit einer
gewissen Ausschliesslichkeit — die
Geschäfte geführt. Teuteberg hebt die
Rolle der Burckhardt hervor, von

denen der Biograph sagt, dass das
Verfolgen der Geschichte dieses
Geschlechts der Niederschrift der
Geschichte der Stadt Basel im 17./
18. Jahrhundert gleichkommen müsste.

Das führt zu einer letzten Bemerkung:

Die Geschlechterherrschaft
ergab sich aus der Bereitschaft reicher
Familien, sich der öffentlichen
Angelegenheiten in ehrenamtlicher,
entschädigungsloser Tätigkeit anzunehmen. Die
«Häuslichkeit», die hier zum Ausdruck
kommt, ist offenbar ein besonders
bezeichnendes Merkmal baslerischen
Wesens. Sie hat zeitweilig die berühmte
Universität zur Bedeutungslosigkeit
absinken lassen. Sie hat aber auch zu
äusserst interessanten, heute wieder als

aktuell empfundenen Experimenten
geführt. Nämhch das, was auf privater
Basis besorgt werden kann, auch privater

Initiative zu überlassen und nicht
dem Staat aufzuladen. So sind seinerzeit

Infrastrukturaufgaben des

Gemeinwesens, wie die Gas- und
Wasserversorgung, vor ihrer Einführung als

öffentliche Werke als private Einrichtungen

ausprobiert worden. Umgekehrt

hat Basel mit der Einführung
eines progressiven Einkommenssteuersystems

bei der Einnahmenbeschaffung

weltweit bahnbrechend gewirkt.
Und heute tut sich der Stadtstaat,
obwohl er in seinem Wachstum eingeengt

bleibt, aber dank der in seinen

Gemarkungen niedergelassenen Industrie

eine wirtschaftliche Blütezeit
erlebt, mit einem so reichhaltigen
Kulturleben hervor, wie es kaum eine
andere europäische Stadt vergleichbarer

Grösse aufzuweisen hat.
Diese wenigen Hinweise müssen

genügen, das Geschichtsbuch Teute-
bergs, das auch mit sorgfältig
ausgewählten Illustrationen in hervorragender

Qualität gefällt, als das Instrument



«BASLER GESCHICHTE» 969

erscheinen zu lassen, das den Bewohnern

der Agglomeration Basel — zu
einem grossen Teil Neuzuzügern —

ihre Heimat näherbringt. Aber mit
nicht minderem Gewinn vertieft sich
der Nichtbasler in die Lektüre, lernt er
doch das merkwürdige Volk ennet dem

Jura in verborgenen Motivationen kennen,

was eidgenössischem Verständnis
nur förderlich sein kann.

Arnold Fisch

1 René Teuteberg, Basler Geschichte,
Christoph Merian Verlag, Basel.

Den Staat und die Politik abschaffen?

Ein neues Gesellschaftsmodell

Es spricht einiges dafür, dass in den
kommenden Jahren der Staat und seine
Organisation vermehrt zum Gegenstand

von Diskussionen wird. Er ist in
der jüngsten Vergangenheit mit der
Bürokratiekritik, den Versuchen zur
Reprivatisierung und Deregulierung
neuen Fragen ausgesetzt. Mancur
Olson ' hat zwar nicht den Staat selbst,
aber seine tendenziell wachstumshemmende

Eigendynamik in Frage gestellt.
F.A.Hayek plädiert für ein radikales
Umdenken für den Liberalismus2. Karl
Deutsch3 fragte sich angesichts zahlreicher

Visionen in der Literatur, ob der
Staat eine Zukunft habe, und folgert,
dass dank technischer Durchbrüche die
staatliche Maschinerie bis zu den Jahren
2100 oder 2150, zumindest was das
staathche Gewaltmonopol anbelange,
wesentlich reduziert werden könnte.

Gar an die Abschaffung des Staates
denkt der Australier John Burnheim in
seinem Buch «Is Democracy possible?»,

das 1987 unter dem deutschen
Titel «Über Demokratie. Alternativen
zum Parlamentarismus» erschienen
ist4. Darin wird so ziemlich alles in
Frage gestellt, was hierzulande als

Errungenschaften gilt: Wahlen,
Abstimmungen, der Rechtsstaat.

«Demokratie gibt es nicht, wenigstens

nicht in der Praxis.» Dies eine

erste provokative These von Burnheim.
Das grösste Problem, das sich der
Demokratie in der Praxis stelle, nämlich

die Herrschaft des Volkes durch
das Volk und für das Volk, sei nur unter
eingeschränktesten Bedingungen möglich.

Damit eine solche Herrschaft
gegeben wäre, müsste das Volk selbst
die Entscheidungen fällen, die die
Substanz der Regierungen ausmachen. Wie
aber soll das Volk wohlfundierte
Entscheidungen treffen, wenn davon so
viele Menschen auf so unterschiedliche
Weise betroffen sind, wie dies bei der
Gesetzgebung und Verwaltung eines
modernen Staates der Fall ist? Der
Verfall der Demokratie liegt für Burnheim

darin, dass alle an allem ein
Mitbestimmungsrecht haben, obwohl
längst nicht alle von den Entscheiden
auch gleich betroffen sind. Darum sei

es ein leichtes, die Stimmen vieler Bürger

zu kaufen, die an einer Sache
überhaupt kein legitimes materielles Interesse

haben.



970 EIN NEUES GESELLSCHAFTSMODELL

Unnötiger und paradoxer Staat

Vor allem sei der Staat selbst unnötig.

Zudem bleibe er ein Paradox: er sei
der oberste Einschränker unserer
Freiheiten, obwohl er gleichzeitig unsere
Freiheit garantieren soll; er gebe sich
als Ernährer des Volkes aus, obwohl er
einen unersättlichen Appetit auf Steuern

habe. Unter Bezugnahme auf
Robert Dahl vermerkt Burnheim, dass

es weder Mehrheits- noch
Minderheitsregierungen gebe, sondern nur
regierende Minderheiten, je nachdem,
welche partikulären Interessen im ewig
wechselnden Spiel der Möglichkeiten
gerade eine partielle Vorherrschaft in
der politischen Entscheidungsfindung
und ihrer Durchsetzung in den
entsprechenden Bereichen errungen haben. Je

mächtiger der Staat, desto geringer
werde die Kontrolle des Volkes. Je
schwächer der Staat, desto mehr liege
die Macht bei den nichtstaatlichen Eliten.

Der demokratische Staat sei immer
nur ein seltener und labiler Kompromiss.

Meist richte sich der Staat gegen
die Demokratie.

Für Burnheim ist ein gewisses Mass
an Bürokratie unumgänglich. Doch
wiederum stellt sich die Frage der
demokratischen Kontrolle. Die politische

Steuerung sei eine Illusion. Eigene
Beharrung, Sturheit und Willkür sowie
ein undurchdringliches Dickicht von
Vorschriften und Regelungen würden
eine Kontrolle und Steuerung
verunmöglichen. Trotzdem sieht Burnheim
auch hier ein Paradox, da nämlich die
Bürokratie von ihren Klienten im
allgemeinen als mächtige und unterdrük-
kerische Institution wahrgenommen
werde, während sich ihre Beamten
selbst auf allen Ebenen als ohnmächtig
und mit Verantwortung überladen
erfahren.

Kann man den Einwänden von
Burnheim noch einigermassen folgen,
die auch von vielen anderen Kritikern
geteilt werden, so scheint dies schon
schwieriger bei der Kritik an Wahlen
und Abstimmungen. Burnheim
behauptet, dass freie Wahlen einer
Herrschaft durch und für das Volk
abträglich seien. Präferenzen liessen
sich nicht ermitteln. Für Burnheim
haben die Leute in Wirklichkeit gar
keine entschiedenen Präferenzen
bezüglich all der Alternativen, von
denen sie betroffen sind. Abstimmungen

sind deshalb für ihn wenig aussagekräftig,

weil sie eben wenig Informationen

registrieren. Durch Parlamentswahlen

würde nicht eine bestimmte
Politik festgelegt, sondern nur eine
brauchbare Regierung gebildet. In der
Praxis aller modernen Wahldemokratien

hänge folglich der Wert einer Wahl
von der Qualität der Parteien ab, die
die Regierung bilden. Diese aber würden

ihre eigenen Ziele gerne verschleiern

und neigten zur Professionalisierung

der Politik. Auch ihre internen
Auswahlprozesse seien nicht besonders

geeignet, fähige Gesetzgeber oder
Verwaltungsbeamte auszuwählen, mit
Ausnahme vielleicht einiger sehr
prominenter Positionen. Wahlen in ganz
kleinen Wahlbezirken förderten lediglich

einen konservativen Lokalchauvinismus.

In Zweiparteiensystemen würden

die Blöcke um das Mittelfeld
kämpfen. Deren Regierungsalternativen

würden sich darum vornehmlich
durch die Gewichtung voneinander
unterscheiden. In Mehrparteiensystemen

dagegen verfügten die Parteien
eher über eine destruktive als über
konstruktive Macht. Es sei für sie einfacher,

die Regierungsmaschinerie
lahmzulegen, als sie in eine bestimmte Richtung

zu bewegen.



EIN NEUES GESELLSCHAFTSMODELL 971

Weniger kategorisch in der
kritischen Beurteilung ist Burnheim beim
Marktsystem. Hier gelte es, Fall für Fall
zu untersuchen, welche Produkte am
besten auf dem Markt ausgetauscht
werden sollten, und welche
Organisationsformen für die Produktion und
Verteilung anderer Güter angemessen
sind. Dabei betont er, dass vielen
Arbeitern vor allem die wirklich freie
Wahl des Käufers ihrer Arbeitskraft,
der Schutz gegen die Konkurrenz von
büligeren Arbeitskräften und ein
einigermassen sicherer Arbeitsplatz am
Herzen liege.

Insgesamt präsentiert sich die Kritik
am parlamentarischen und demokratischen

Rechtsstaat als total. Entsprechend

ist die Strategie der Verfassung
bewusst antistaatlich und antigemeinschaftlich.

Wer noch Sympathie für die
Idee des Gemeinwohls aufbringt, muss
sich vollends attackiert vorkommen.
Von einer volonté générale, wie sie
Rousseau beschrieben hatte, ist Burnheim

meilenweit entfernt. Er ist gegen
die Gemeinschaft als solche und insofern

auch dagegen, dass irgendeiner
geographisch oder ethnisch umschriebenen

Gruppe so etwas wie Souveränität

zugestanden wird. Er wiD damit
bewusst mit der Haupttradition der
politischen Philosophie brechen. Seiner

Meinung nach bestehe das
Gemeinwohl im Funktionieren vieler
Institutionen, Praktiken usw., die eine
Vielzahl von Individuen und Gruppen
auf sehr verschiedene Weise und in
sehr verschiedenem Masse interessieren.

Gerade deshalb könnten die meisten

Entscheidungen, die heute von
zentral kontrollierten, multifunktionalen

Instanzen — vom Staat bis zur
Gemeinde — von autonomen, funktional

spezialisierten Gremien getroffen
werden. Statt den Anordnungen einer

zentralen Kontrollinstanz zu folgen,
müssten sich diese Gremien koordinieren

oder eine quasi-juristische
Schlichtungsstelle anrufen. Die Partizipation
an den EntScheidungsprozessen in den
verschiedenen Gremien sollte sich
nicht auf «das Volk» im allgemeinen
erstrecken, sondern lediglich auf
diejenigen, die von den fraglichen Entscheidungen

betroffen sind.

Demarchie als neue Form?

Die Zerschlagung einer nationalen
Gemeinschaft steht im Zentrum der
Betrachtungen. An deren Stelle soll die
funktionale Autonomie, die funktionale

Dezentralisierung treten. Nur
funktional differenzierte Gremien
könnten letztlich Partizipation und
Demokratie ermöglichen. Dem neuen
System gibt Burnheim den (in Frankreich

schon längst von Alexandre Marc
vorgeschlagenen) Titel Demarchie. Was
aber besagt dies konkret, zumal auf
Wahlen und Abstimmungen verzichtet
werden sollte?

Ins Zentrum rücken Gremien, die

nur für einen ganz speziell umschriebenen

Kreis von Aufgaben zuständig
wären. Burnheim zieht als mögliche
Vergleiche die in Grossbritannien
existierenden Quangos heran. Dies sind
quasi-autonome nichtstaatliche
Organisationen, denen die Erfüllung einer

ganz bestimmten Aufgabe zugewiesen
ist und die bis zu einem gewissen Grad
auch von den staatlichen Organen
unabhängig sind. Die gesamte zentrale
Verwaltung soll also aufgelöst und
massstabverkleinert über funktional
spezialisierte Gremien Aufgaben erfüllen.

In diese Gremien sollte nur Einsitz
nehmen, wer im entsprechenden
Aufgabenfeld in seinen Interessen betrof-



972 EIN NEUES GESELLSCHAFTSMODELL

fen ist. Die Gremien sollten klein gehalten

werden, damit die Probleme nach
der Idee der Reziprozität und des
Aushandelns gelöst werden können.

Nachdem die empirische Sozialforschung

erheblich vorangeschritten sei,
könnten diese spezialisierten Gremien
auch statistisch repäsentativ
zusammengesetzt werden. Durch das Los
könnte eine repräsentative Auswahl
getroffen werden. Einsitz in einem
Gremium nähme also derjenige, der im
fraglichen Aufgabenbereich Betroffenheit

ausweisen kann und durch das Los
erkoren worden ist.

In der funktionalen Vielfalt der
Gremien gibt es auch für Burnheim
bestimmte Koordinations- und
Abgrenzungsprobleme. Darum hätten
die einzelnen Gremien ihre Arbeiten
selber zu koordinieren. Treten aber
grössere Schwierigkeiten auf, so müssten

Schlichtungsstellen angerufen werden,

die wiederum nach dem Los erkorene

Mitglieder aufweisen und von Fall
zu Fall entscheiden.

Im Bereiche der Wirtschaft wären
einige Gebiete ebenfalls durch
Gremien treuhänderisch zu verwalten, so
insbesondere der Kapital- und
Landbesitz. Jedem Menschen wäre ein
Minimaleinkommen zu garantieren. Derjenige,

der mehr zu leisten bereit ist, soll
auch ein grösseres Einkommen erzielen.

Steuern dürften oder müssten
keine mehr eingezogen werden, da die
öffentlichen Aufgaben mit der
Verpachtung des öffentlichen Eigentums
bezahlt werden könnten.

Was soll das alles? Für Burnheim
soll diese neue Form Demokratie und
Partizipation mehr Flexibilität und ein
Zurückdrängen der Mammutbürokratien

ermöglichen. Er zielt darauf, die
starren Verfahren der heutigen Demo¬

kratien, durch die die Menschen
gleichgemacht und isoliert würden, durch
flexiblere Partizipationsweisen maximaler
Vielfalt zu ersetzen. Ein frommer
Wunsch oder ein Weg zu einer Entdek-
kungsreise, auf die wir jetzt aufbrechen
sollten?

Die bisherigen Diskussionen in der
politischen Philosophie, der Politikwissenschaft

oder dem Staatsrecht beweisen,

dass die verschiedenen Verfahren
und Institutionen zwar als Errungenschaften

gelten dürfen, dass sie aber
auch leicht zu kritisieren sind. Die
Beispiele der bürokratischen Erscheinungen

zeigen dies wohl schon zur
Genüge. Aber den demokratischen
Institutionen liegt ein Menschenbild
zugrunde, bei dem der einzelne
Mensch weder unendlich formbar noch
unendlich vervollkommensfähig ist,
wohl aber lernfähig sowie gut und
schwach zugleich. Vorausgesetzt ist
auch, dass der einzelne Mensch sich

nur mit einer grösseren Gemeinschaft
identifizieren kann. Was aber geschieht
bei Auflösung des Staates und seiner

Ersetzung durch eine Vielfalt funktionaler

Gemeinschaften? Zweifellos ist in
den modernen Gesellschaften die
Auffächerung, Funktionalisierung und
Differenzierung vorangeschritten. Jene,
die bereits die Post-Moderne beschreiben,

bezeichnen die heutigen
Gesellschaften als Collage- oder
Kaleidoskopgesellschaften5. Und vieles, was
politisch erarbeitet und in der Folge
durch Verwaltungszweige implementiert

wird, vollzieht sich auf dem Wege
einer starken funktionalen Aufgabenteilung.

Was Burnheim an neuen
Möglichkeiten und Verfahren beschreibt,
existiert teilweise schon.

Aber es existiert nicht als neue
Ordnung. Auch ist zu bezweifeln, ob eine
solche mehr Partizipation und mehr



EIN NEUES GESELLSCHAFTSMODELL 973

Demokratie ermöglicht, als es heute
schon gegeben ist. Wer kann garantieren,

dass nicht eines Tages ein
Gremium oder verschiedene Gremien, die
sich mit einzelnen Aufgaben befassen,
alle anderen zu dominieren beginnen?
Zum Beispiel ein Gremium, das sich
mit Kommunikations- oder Computerfragen

befasst. Eine Organisation lässt
sich nämlich derart auffächern, dass am
Schluss nur eine oder ganz wenige das

politische Sagen haben. Macht, wo
immer sie entsteht, ist mit einer Quelle
zu vergleichen: sie findet immer einen
Weg.

Burnheims Vorschläge erinnern aber
auch an die Ideen des Ständestaates,
nach welchem die einzelnen Stände
ihre Aufgaben in der Form der
Selbstverwaltung erfüllen sollten. Ihnen ist
bis heute kein durchschlagender Erfolg
beschieden gewesen. Zum Teil wurden
sie sogar für faschistische Zwecke
missbraucht. Burnheims Thesen gehören
zum Kreis jener pohtischen Literatur,
die dem Menschen die Fähigkeit zubilligen,

in der einen oder anderen Weise
das Paradies zu errichten. Vielleicht
braucht es solche Gedankengänge,

damit sich die Realisten nicht zu
ausschliesslich am Realen orientieren.
Doch sei vor einer Illusion gewarnt, zu
meinen, mit neuen politischen
Denkmodellen Hesse sich die Politik abschaffen.

Burnheim ist dieser Illusion erlegen.

Wenn nämlich keine Mehrheiten
gesucht werden müssen, und nur noch
Gremien von Betroffenen, nach dem
Los zusammengesetzt, Fragen mit
Experten auf dem Wege der Koordination

erledigen, findet keine Politik
mehr statt. Daher sollte Burnheims
Buch besser den Titel tragen: «Versuch
zur Abschaffung der Politik.»

Hans Peter Fagagnini

1 Mancur Olson: The Rise and Decline
of Nations. New Haven, Conn. 1982. —
2 F. A. Hayek: Die Verfassung der Freiheit.
Tübingen 1971, und Law, Legislation and

Liberty, 3 Bde. London 1973-1979. -
3 Karl W Deutsch: State Functions and the
Future of the State. In: International Political

Science Review 1986, 209ff. - 4

Erschienen bei Wagenbach Taschenbücherei,
Berlin 1987. — 5 Hans Lenk: Eindeutig
vieldeutig. Postmodernismus und Postindu-
strialismus. In: Die politische Meinung
1987, 69 ff.

Für alle Freunde der Natur. Die Cigarren und Stumpen
von Wuhrmann werden aus guten und naturreinen Übersee-

Tabaken mit Liebe für Liebhaber gemacht.
Zum Beispiel: Habana Feu. Der währschafte Stumpen.

Ä. Wuhrmann & Cie AG. Cigarrenfabrik Rheinfelden.
Cigarren und Stumpen aus naturreinen Übersee-Tabaken.


	Das Buch

