
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 67 (1987)

Heft: 10

Artikel: Am Beispiel der Architektur : Postmoderne, ein Definitionsvorschlag

Autor: Lübbe, Hermann

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-164459

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-164459
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Hermann Lübbe

Am Beispiel der Architektur

Postmoderne — ein Definitionsvorschlag

Der Begriffsname «Postmoderne» setzt trivialerweise voraus, dass es
eine Moderne gibt, die wir inzwischen hinter uns haben. Welchen Sinn
diese Voraussetzung haben könnte, bleibt freilich unklar. Wo gäbe es denn
eine Moderne, auf die wir inzwischen, wie auf eine historisch abgeschlossene

Epoche, zurückzublicken vermöchten? Modernisierungsprozesse
laufen in wesentlichen Bereichen unserer Zivilisation noch immer
ungebremst ab, und in einigen Bereichen beschleunigen sie sich sogar noch. Für
die Kunst- und Literaturszene gilt Analoges. Der Zwang, im Kampf um
knappe Aufmerksamkeit sich durch avantgardistische Neuerungen
unübersehbar zu machen, wirkt immer noch, und das Feuilleton ist
unverändert vor allem der Ort der Berichterstattung über die jeweils neuesten
kulturellen Entwicklungsstände.

Nichts steht entgegen, die Literatur zur Postmoderne, deren Flut immer
noch ansteigt, ihrerseits der aktuellen Moderne zuzuordnen, und es fehlt
nicht mehr an Diagnosen, die am Postmodernismus Alterungserscheinungen

festgestellt haben. Wer sich mit der Erledigung seiner Lektüreprogramme

nicht beeilt, läuft Gefahr, nach der Moderne nun auch noch der
Postmoderne als einer inzwischen vergangenen Epoche zu begegnen, die
uns zu archivieren und zu historisieren verbleibt.

Die Antwort der Architektur

So oder so: Was haben wir uns unter einer Moderne vorzustellen, die
wir aus der Perspektive einer noch moderneren, nämlich postmodernen
Epoche, als vergangene Epoche sollten identifizieren können? Eine
wohlbestimmte, das heisst in Übereinstimmung mit etablierten Wortgebräuchen

sich haltende Antwort auf diese Frage verstattet vor allem die jüngere
Architekturgeschichte. Vergangen ist, was uns in der Brechung des historischen

Bewusstseins erscheint und was sich somit einzig noch historisiert
und musealisiert gegenwärtig halten lässt. Für Teile der architektonischen
Moderne gilt das inzwischen. In Old Westbury, New York, gibt es ein Haus
im Stil der sogenannten «Weissen Moderne»; im architekturhistorischen



808 AM BEISPIEL DER ARCHITEKTUR

Laienblick fühlt man sich für einen Augenblick ans Bauhaus erinnert. In
Wahrheit handelt es sich um ein 1971 vollendetes Werk Richard Meiers.
Hier hat sich somit die architektonische Moderne in der klassischen
Gestalt ihres architektonischen Anti-Historismus ihrerseits vollendet
historisiert. Die Moderne tritt selber als Inhalt dessen auf, wogegen sie
einst sich gewendet hatte. Der historisierte architektonische Anti-Historismus

— das ist die Kennzeichnung eines Bauwerks, in welchem die
Moderne sich zu sich selber nostalgisch verhält und eben damit evident
macht, dass sie aktuell nicht mehr verbindlich ist K Dieser Vorgang, die
Gegenwärtigkeit eines kulturellen Bestandes durch einen Akt des
historisierenden Festhaltens an ihm zu brechen, ist nicht neu. Er lässt sich seiner
Struktur nach bis in die Anfänge des historischen Bewusstseins zurückverfolgen.

Man erinnere sich, zum Beispiel, an Caspar David Friedrichs
Abendbild mit dem Kruzifixus im Gebirge vor der untergehenden Sonne.
Auf den ersten Blick hält man das Bild ikonographisch für eine
Kreuzigungsszene. Auf den zweiten Blick glaubt man zu sehen, dass es die
romantische Darstellung einer Landschaft ist, in der frommer Sinn ein
Kruzifix aufgestellt hat. Aus der Vergegenwärtigung des sich opfernden
Gottes im Bild wird die bildnerische Vergegenwärtigung solcher
Vergegenwärtigung. An wessen Adresse richtet sich nun das Bild — an die Frommen
oder an die Verehrer der Frömmigkeit? Es erreicht beide, und wie man es

sieht, hängt vom Reflexionsniveau des Rezipienten ab.

Analog muss man fragen: Ist der exemplarisch zitierte Bau Richard
Meiers modern oder zitiert er eine zur Klassik gewordene Moderne? Der
Witz des Baus ist die Einheit dieser unterscheidbaren Aspekte —
postmoderne Moderne. Das Jargonwort für diesen Bestand heisst
«Doppelkodierung»2.

Die Postmoderne setzt die historisierende Brechung in der Gegenwart
der Moderne voraus, und naive Moderne gibt es inzwischen kaum noch.
Der Architekturstil, der über alle seine Varianten hin Einheit als
architektonischer Anti-Historismus hat, ist also längst überall selber zum Objekt
historischen Andenkens geworden. Der Denkmalschutz hat sich der Anti-
Denkmalsarchitektur angenommen, und die konstruktivistische
Revolutionsarchitektur wird nach Belieben als Element westlicher Wohlstandsarchitektur

zitabel — wie unübersehbar El Lissitzkys berühmte Rednertribüne

für Lenin im Berliner DLRG-Haus Ludwig Leos3. Dem
entspricht, dass es weit über die Architekturszene hinaus schon seit langem
den Begriff der «klassischen Moderne» gibt, mit welchem sich unser
Jahrzehnt analog wie das frühe 19. Jahrhundert zur weit mehr als zweitausend
Jahre zurückliegenden Kunst der Antike verhält. Längst hat man «Inkunabeln»

der Moderne entdeckt, ja «Leitfossilien» gibt es, über die wir
Geschichte der Moderne paläontologisch zu rekonstruieren haben.



AM BEISPIEL DER ARCHITEKTUR 809

Weit gefehlt, dass die zitierte Kennzeichnung «klassische Moderne» «als

Wortbildung ebenso unmöglich wie die <Postmoderne>» sei4. In Wahrheit

ist die Verjüngung der Klassik ebenso wie die Schrumpfung der Zahl
der Jahre, die in der Moderne die Errichtung eines Gebäudes von seiner
Erhebung in den Rang eines Baudenkmals trennen, ein Effekt der realen
Beschleunigung kultureller Evolution. Mit dem Tempo modernistischer
Innovationen erhöht sich auch die Veraltensgeschwindigkeit, und was den
harten Test dieses Vorgangs besteht, also in seiner Geltung überdauert, ist
heute früher als einst «klassisch».

Kontrast der Inhalte

Der Name des Begriffs «Postmoderne» hat freihch das Anstössige,
durch den semantischen Gehalt dieses Namens scheinbar zu dementieren,
was doch jedem für die Bewegungen des Zeitgeistes gerade auch in seiner
Zuwendung zur Postmoderne aufgeschlossenen Feuilleton-Konsumenten
wichtig ist, auf der Höhe der Zeit und in eben diesem Sinne modern zu
sein. Diese Anstössigkeit verliert sich, wenn man sich klar macht, dass im
Begriffsnamen «Postmoderne» jene semantische Paradoxie lediglich
wiederholt wird, die in der Selbstkennzeichnung einer Stilepoche als

«Moderne» ihrerseits schon enthalten war. In einer Kultur, die uneingeschränkt

im Bewusstsein ihrer eigenen Historizität lebt5, muss schliesslich
die Kennzeichnung «modern» jede inhaltliche Bestimmtheit verlieren. Sie
wird zur Kennzeichnung einer temporalen Position, nämlich der Position
auf der Spitze des Zeitpfeils. Wenn alsdann diesem puren Temporalsinn
des Wörtchens «modern» zuwider «Moderne» als Epochenname in
Anspruch genommen wird, so drängt sich nach dem Ende derjenigen Epoche,

die das tat, der Name «Postmoderne» zur Kennzeichnung dessen, was
sich inzwischen in der kulturellen Entwicklung vorn befindet, geradezu
auf. Es lohnt sich somit nicht, ja es führt in die Irre, bei der Erörterung des
Verhältnisses von Moderne und Postmoderne sich an den Paradoxien zu
orientieren, die beim Nachdenken über die semantischen Gehalte des

Begriffsnamens «Postmoderne» aufdringlich werden. Es kommt auf den
Kontrast der Inhalte an, die die sogenannte Postmoderne der sogenannten
Moderne entgegengesetzt hat. Welche Inhalte sind das und welche
Erfahrungen machen ihre Aufbietungen plausibel?

Die Beantwortung dieser Frage setzt die Erfahrung eines Mangels der
architektonischen Moderne voraus, deren Intensität ineins mit dem Erfolg
dieser Moderne zunahm. Julius Posener hat diese Erfahrung durch Rekurs
auf ein Wort Hans Poelzigs verdeutlicht. «Was nutzt es denn, dass einer
sein Haus von jenem Ornament befreit, wenn er statt dessen das ganze



810 AM BEISPIEL DER ARCHITEKTUR

Haus in ein Ornament verwandelt?»6. Das bedeutet: In der architektonischen

Moderne triumphiert die Ästhetik des Funktionalen über die Ästhetik

historisch vermittelten Sinns. Die Ästhetik der modernen Architektur
ist eine erinnerungssterile Ästhetik. Sie erzählt nichts mehr und sie kann
daher auch der erinnernden historischen Vergewisserung des Sinns nicht
dienen, dem ihre Bauten gewidmet sind.

Insoweit war ja die Sprache des nun allerdings unwiederholbaren
architektonischen Historismus unüberbietbar deutlich gewesen. Die neogotische

Kulturkampfkirche machte sich mit ihrem himmelhohen Turm
unübersehbar; die Neorenaissance des Gymnasiums repräsentierte
neuhumanistischen Bildungsstolz; die Banken der Gründerjahre brachten sich
neobarock zur Geltung, und das Stadttheater demonstrierte neoklassizistisch

Respekt vor der Klassik. Insoweit ist hier Beliebigkeit nicht einmal
gegeben. Die Sinnzusammenhänge sind evident, und elementare historische

Bildung genügte, um im Anblick solcher Architektur ihren kulturellen,

politischen, ja ideologischen Sinn zu erkennen.
Friedrich Nietzsche hat sich durch solche Plausibilitäten bekanntlich

nicht bestechen lassen, und er war einer der ersten unter denen, die als
dekadent analysierten, was dem historischen Bewusstsein so einleuchtend
schien: Sinnvergewisserung durch Vergangenheitsvergegenwärtigung.
«Cultur ist vor allem die Einheit des künstlerischen Stils in allen
Lebensäusserungen», schrieb er und verwarf damit das «chaotische Durcheinander

aller Stile», das zum Stilmerkmal einer Epoche wird, die, indem sie
einen eigenen Stil nicht mehr hervorbringt, in historisierender Fülle jene
Stile gleichzeitig macht, die einst im Nacheinander die kulturelle Einheit
ihrer jeweiligen Epoche geprägt hatten7.

In der Tat: Der Anschein eines Sinnzusammenhangs, der Kulturkampf
und historische Neogotik verbindet, hat sich beim neobacksteingotischen
Postamt gänzlich verflüchtigt8, und die Architekturgeschichtszitate in den
Stuckfassaden grossstädtischer Reihenmiethäuser symbolisieren ersichtlich

keinen historischen Sinn mehr, der nicht architektonisch gegen
Alternativen des Geschichtssinns beliebig austauschbar wäre.

Ästhetisierter Funktionalismus

Was immer auch die architektonische Moderne sonst sein mag — mit
dieser Beliebigkeit im architektonischen Historisieren hat sie aufgeräumt.
Zur Vergegenwärtigung einer komplizierten und langen Geschichte mag
man sich vorstellen, dass der Funktionalismus moderner bautechnischer
Konstruktionen, der sich hinter den historisierenden Fassaden längst ent-



AM BEISPIEL DER ARCHITEKTUR 811

wickelt hatte, eines Tages kräftig und selbstbewusst genug war, die Fassade

wegzustossen und ästhetisch als solcher hervorzutreten. Das wäre, als

Ultrakurzgeschichte erzählt, der Vorgang, dessen Resultat Hans Poelzig in
das zitierte Diktum gefasst hat, in der Befreiung von Ornament habe der
Bau sich als solcher zum Ornament verwandelt9. Unüberhörbar war
bereits Poelzigs Charakteristik der architektonischen Moderne kritisch
gemeint, und Julius Posener nimmt, indem er Poelzig zitiert, diese Kritik
auf. Inhaltlich reicht das von der Kritik am Dogmatismus des flachen
Daches, dessen Nachteile in regenreichen Breiten auch dem Laien
wohlvertraut sind, bis hin zu den Konsequenzen der architektonischen
Selbstverpflichtung auf die jeweils neuesten Offerten der Bautechnik und der
Bauchemie, die bei der Dynamik der einschlägigen technischen Entwicklungen

das Bauen in der Moderne zum unerprobten Bauen mit Unerprobtem
machten. Aber diese Kritik betrifft, sozusagen, das Handwerk.

Ästhetisch und kulturtheoretisch ist ein ganz anderer Aspekt der Sache

wichtig. Er betrifft den Funktionalismus, der die Anmutungsqualität der
architektonischen Moderne überwiegend bestimmt. Dieser Funktionalismus

ist überwiegend gerade nicht der Funktionalismus der öffentlichen
und privaten Zwecke, denen das Bauwerk gewidmet ist, vielmehr der seiner

bautechnischen Konstruktion oder auch der seiner sonstigen technischen

Infrastruktur. Es bedarf keiner Exemplifizierung, dass die architektonische

Ästhetisierung des so charakterisierten Funktionalismus —
Funktionalismus der Konstruktion — faszinierend wirken kann. Der Preis, der
kulturell dafür zu zahlen war, ist der Schwund an ästhetischer Präsenz an
Funktionen, die sich aus den Zwecken eines Bauwerks ergeben (pragmatischer

Funktionalismus).
Man bemerkt den Unterschied, auf den es hier ankommt, wenn man die

Frage stellt, wie es eigentlich ein Gebäude architektonisch macht, dass man
ihm seine pragmatische Funktion ansieht. Wie macht es ein Rathaus, das es

aussieht wie ein solches und analog eine Klinik oder ein universitäres
Forschungsinstitut? Bezogen auf ein damaliges Ensemble von Hauptgebäuden

im Zentrum einer Neustadt im Gründerzeitalter hatte der architektonische

Historismus mit der Beantwortung dieser Frage, wie aus den
angeführten Exempeln ersichtlich, keinerlei Schwierigkeiten. Die Architektur
der Moderne hingegen verhält sich zu den Unterschieden zwischen einem
Verwaltungsgebäude oder einer Klinik, zwischen einem Hotel oder einem
Labor, ja, zwischen einer Produktionsstätte mit stapelbarer maschineller
Einrichtung oder einem grossstädtischen Luxuswohnsilo grundsätzlich
indifferent. Jedenfalls vermag der Tourist im Silhouettenanblick moderner
Städte vom architektonischen Profil her pragmatische Funktionen nicht
mehr zu identifizieren, so dass er fragen muss, was etwas sei oder wo er
finde, was er sucht.



812 AM BEISPIEL DER ARCHITEKTUR

Die architektonische Moderne hat ästhetisch entdifferenzierend gewirkt
— das ist insoweit das Fazit. Diese Wirkungen wurden durch die historisch
beispiellose Baumassenproduktion, durch die sich die architektonische
Moderne wie nie zuvor ein Baustil auszubreiten vermochte, potenziert.
Wieso gerade die architektonische Moderne so erfolgreich war, ist leicht
erklärt. Den ausserordentlichen ästhetischen Eindruck, den zu erzeugen
die architektonische Moderne sich als fähig erwiesen hat, muss man dabei
als Faktor gar nicht leugnen wollen. «Es musste schnell gehen, es durfte
nicht viel kosten» — das ist nach Julius Posener der Hauptgrund für den
modernistischen Wandel im Anblick zahlloser wiederaufgebauter oder
auch neugebauter Städte10.

Der Vergangenheit zugewandt

Die kulturelle Reaktion auf diesen Vorgang bedarf hier kaum der
Erläuterung: Ineins mit der Dynamik der Moderne wächst die Intensität unserer
Vergangenheitszugewandtheitu. Exemplarisch bedeutet das: Je mehr sich
die Silhouette von Frankfurt der von Denver oder Dallas annäherte, um so

unerträglicher musste den Frankfurtern der Gedanke werden, die historische

Ruine ihres grossbürgeflichen Opernhauses zu sprengen und auch an
seine Stelle etwas Modernes zu setzen. So haben sie also dieses Denkmal
des architektonischen Historismus mit einem Aufwand von Dutzenden
Millionen getreu rekonstruiert, gleich auch noch gegenüber dem Römer
musealisierende Replikate eindrucksvoller Riegelhäuser errichtet, und so
in allem: Je rascher die Moderne unsere zivilisatorischen Lebensambiente
einander anverwandelt hat, um so interessierter sind wir, denkmalpflege-
risch oder in analogen Leistungen aus historischem Bewusstsein hervorzukehren

und gegenwärtig zu halten, was wir kraft kontingenter Herkunftsprägung

sind und was uns darin von anderen unterscheidet. Wer wir sind,
sagt uns unsere Geschichte, und die Nötigkeit, es uns ausdrücklich gesagt
sein zu lassen, nimmt komplementär zum Ausbreitungserfolg zivilisatorischer

Modernität zu, die wir alle teilen.
Es wäre erstaunlich, wenn die Architektur, die als Architektur der

Moderne wie wenig andere Kulturelemente das Interesse an kompensatorischer

Vergangenheitsvergegenwärtigung12 bis in die Stadtbildpflege hinein

intensiviert hat, nicht ihrerseits wo immer möglich dem erläuterten,
modernitätsspezifisch wachsenden Vergangenheitsbedarf neohistoristisch
zu entsprechen gelernt hätte. Es bedarf keiner Erläuterung, dass dieser
Neohistorismus der Postmoderne sich an historischen Stilreinheitsidealen
nicht mehr orientieren kann. Auch in der Denkmalpflege sind solche
Stilreinheitsideale, wie sie im 19. Jahrhundert noch massgebend waren, längst



AM BEISPIEL DER ARCHITEKTUR 813

als unhistorische Konstrukte erkannt. In Verbindung mit der Forderung
Nietzsches nach Einheit des Stils müssten Stilreinheitsideale im Kontext
moderner Kultur kulturrevolutionär wirken; die Stildiktatur in der Kunst-
und Architekturpolitik totalitärer Mächte in unserem Jahrhundert beweist
es. Je dynamischer eine Kultur sich entwickelt, um so grösser wird die
Heterogenität simultan präsenter Kulturelemente ihres unterschiedlichen
Alters wegen. Die Ungleichzeitigkeit des Gleichzeitigen spiegelt nicht die
Unfähigkeit einer Gegenwart, zur Einheit eines sie repräsentierenden Stils
zu finden, vielmehr die Dynamik der Stilentwicklung. Gemengelage — das
ist die geologische Metapher, die auf den Zustand einer Kultur passt, die,
indem sie ihre Vergangenheit rascher als jemals zuvor eine Kultur hinter
sich lässt, in der disparaten Fülle ihrer jeweiligen Gegenwart einzig historisch

erklärbar ist.
Genau diesen durch ihre evolutionäre Dynamik bewirkten

Gemengelagencharakter unserer Kultur ästhetisiert die Postmoderne, indem sie ihn
architektonisch wiederholt und verdoppelt. Darin dokumentiert sich eine
kulturelle Bewusstseinsverfassung, die aus der Überforderung unseres
historischen Sinns resultiert. Das möchte ich abschliessend plausibel
machen. Dazu vergegenwärtige man sich zunächst, was der nun schon des
öfteren angesprochene Vorgang objektiver Beschleunigung kultureller
Evolution exemplarisch bedeutet. In einem Kalendarium zur Verkürzung
der Epochenbegriffe, mit deren Hilfe wir die Entwicklung der bildenden
Kunst historiographisch beschreibbar zu machen suchen, verzeichnet
Hans Robert Jauss für das Halbjahrhundert zwischen 1850 und 1900
sieben konventionelle Epochennamen vom Impressionismus bis zum
Jugendstil. Demgegenüber ist allein für das eine Jahrzehnt zwischen 1960
und 1970 die doppelte Anzahl gebräuchlich gewordener Stilepochennamen

zu notieren — vom Magischen Realismus bis zum Environment. Das
bedeutet eine Steigerung der künstlerischen Innovationsrate um den Faktor

zehn in einhundertundzwanzig Jahren.
Man erkennt leicht, dass, jenseits einer ungewissen Grenze, eine

derartige Innovationsverdichtung unsere Innovationsverarbeitungskapazitä-
ten erschöpfen muss. Die Logik des Avantgardismus hat uns eine
Innovationsverdichtung beschert, die es unmöglich macht, selbst temporal eng
begrenzte Kunstentwicklungen in repräsentativen Zeugnissen in
herkömmlichen Ausstellungsräumen unterzubringen. Die exzellente Ausstellung

«Westkunst» in Köln erforderte entsprechend zur Dokumentation
eines knappen halben Jahrhunderts künstlerischer Entwicklungen
zwischen dem Beginn der dreissiger und dem Beginn der achtziger Jahre statt
herkömmlicher musealer Ausstellungsräume Messehallen13.

Selbstverständlich stehen heute die Kennerschaften und
fachwissenschaftlichen Kompetenzen zur Verfügung, die imstande sind, auch derar-



814 AM BEISPIEL DER ARCHITEKTUR

tige Mengen von Relikten künstlerischer Evolutionen genetisch zu ordnen
und so historisch verständlich zu machen. Aber zugleich nimmt
unvermeidlicherweise der Anteil des Publikums zu, das in seinen Fähigkeiten
zur historischen Integration der Fülle, der es als Fülle in der Zeit sich
ausgesetzt findet, hoffnungslos überfordert ist. In der Konsequenz dieser
Überforderung gewinnt das Ausstellungsgut spontan eine Qualität zurück,
die für Reliktsammlungen in vorhistorischer Zeit charakteristisch war —
die Qualität des Kuriosen nämlich. Man wandert durch die Hallen, und
indem die Fülle des temporal und regional höchst Differenten sich vor
unserem Blick entwicklungslogisch nicht mehr ordnen will, finden wir uns
in die Souveränität des Eklektizismus zurückversetzt. Uns bleibt nichts als
die Freiheit, uns das Dargebotene gefallen zu lassen oder auch nicht, und
das bedeutet zugleich, dass die künstlerische Avantgarde das Geltungsprivileg

ihrer aufmerksamkeitsprämienträchtigen Spitzenstellung in einer
Entwicklung, die noch als solche erkannt und verstanden werden könnte,
verliert. Jede Vorliebe ist nun erlaubt; alles geht. Die Richtung des
Fortschritts ist unerkennbar geworden, und mit ihrer Unerfüllbarkeit entfällt
die intellektuelle Verpflichtung, kulturell «up to date» sein zu sollen.

Das Ende der Avantgarde

Eklektizismus als kulturelle Reaktion auf die Erfahrungen der Überforderung

unseres historischen Sinns — das ist, weit über den exemplarisch
zitierten modernen, der Moderne gewidmeten Ausstellungsbetrieb hinaus,
die Essenz der sogenannten Postmoderne. Postmoderne Kultur ist Kultur
in Reaktion auf die Überforderung durch die Moderne. Wer den
Fortschritt nicht mehr zu verarbeiten vermag, kann auf seinen jeweils neuesten
Stand, indem dieser in der Kulturgenossenschaft konsensuell gar nicht
mehr feststellbar ist, auch nicht mehr verpflichtet werden. «Das Ende der
Avantgarde»l4 ist erreicht — nicht, weil niemandem noch etwas Neues
einfiele, vielmehr genau umgekehrt deswegen, weil das Neue kraft seiner
unausschöpflichen Fülle seine Verbindlichkeit eingebüsst hat. Der Eklektizismus

erscheint als die rationale Art, sich zu eben diesem Bestand zu
verhalten. In der Theorie der architektonischen Postmoderne ist daher
«Eklektizismus» das zentrale Programmwort15.

Das Wort «Eklektizismus» ist, zumal im Deutschen, negativ besetzt.
Man assoziiert Beliebigkeit. Vorstellungen einer Blütenlesekultur stellen
sich ein, und in der Tat gibt es sowohl in der postmodernen Essayistik wie
in der postmodernen Architektur Werke, die uns als Zitatenkunststücke
erscheinen. Aufdringlich, ja gelegentlich peinlich wird das inbesondere



AM BEISPIEL DER ARCHITEKTUR 815

dann, wenn uns dabei dieselben Zitate immer wieder begegnen — in der
neuesten Architektur zum Beispiel ad nauseam immer noch einmal dieselben

funktionslosen Erkerchen oder Sprossenfensterchen.
Demgegenüber muss man sich erinnern, dass im Zeitlater der europäischen

Aufklärung «Eklektizismus» der Name einer Zentraltugend
aufgeklärter Intelligenz war. Kein Geringerer als Diderot hat in der grossen
Enzyklopädie den Eklektiker als Selbstdenker definiert. «Prüfet alles und
behaltet das Gute» zitierten deutsche Aufklärer zur biblischen Rechtfertigung

ihres Eklektizismus den 1. Thessalonicher Brief, und es ist deutlich,
wogegen sich das richtete. Es richtete sich gegen den Dogmatismus
kanonisierter Texte, die innerhalb ihrer gar nichts und ausserhalb ihrer alles für
disponibel erklären. Analog dazu ist der postmoderne Eklektizismus das
intellektuelle Medium der Entkanonisierung des Fortschritts. Er rehabilitiert

unsere unter der Geltung von Avantgarde-Normen bislang nur heimlich

verstattete Neigung, Altes besser zu finden als Neues, und er macht
zugleich geltend, dass solcher Eklektizismus in einer Lage kulturell
überlebensnotwendig ist, in der uns weniger die Folgen des ausgebliebenen
Fortschritts als die Nebenfolgen des stattfindenden Fortschritts zu schaffen
machen.

Postmoderne Kultur, als Reaktion auf Erfahrungen der Überforderung
unseres historischen Bewusstseins und somit der Überforderung unserer
kulturellen Innovationsverarbeitungskapazitäten, ist selbstverständlich
nicht allein in der Architektur der Gegenwart beobachtbar. Das Beispiel
der Architektur hat insoweit lediglich den Vorzug, uns Postmoderne
anschaulich zu machen. Wer daran seinen Blick geschärft hat, bemerkt
Analoges überall: den Schwund kultureller Homogenität durch Eklektizismen,

die durch einen historisch beispiellosen kulturellen Reichtum
erzwungen sind, in welchem zugleich die Menge kultureller Auswahlkriterien,

die jedermann als verbindlich gelten, abgenommen hat16.

1 Cf. Richard Meier und die Neo-Mo- derne. Das Prinzip Konstruktion. München
derne. In: Heinrich Klotz: Moderne und 1986. S. 9—26, bes. S.12ff. — 4 So aber
Postmoderne. Architektur der Gegenwart Norbert Knopp: Das Problem der Klassik
1960—1980. Braunschweig/Wiesbaden — als Norm. In: Rudolf Bockholdt (Hrsg.):
3 1987. S. 315-319. - 2 Cf. hierzu Charles Über das Klassische. Frankfurt a.M. 1987.
Jencks: Post-Modern und Spät-Modern. S. 204—209, S. 209. — 5 Zum Ursprung
Einige grundlegende Definitionen. In: Peter des historischen Bewusstseins aus der vor-
Koslowski, Robert Spaemann, Reinhard historischen Geltungskonkurrenz zwischen
Low (Hrsg.): Moderne oder Postmoderne? Altem und Modernem cf. Hans Robert
Zur Signatur des gegenwärtigen Zeitalters. Jauss: Ursprung und Bedeutung der Fort-
Weinheim 1986. S. 205—235. unter Beru- schrittsidee in der «Querelles des Anciens
fung auf Umberto Eco bes. S. 211 ff. — 3 Cf. et des Modernes». In: Helmut Kuhn und
dazu Heinrich Klotz: Vision der Moderne. Franz Widmann (Hrsg.): Die Philosophie
In: Heinrich Klotz (Hrsg.): Vision der Mo- und die Frage nach dem Fortschritt. Mün-



816 AM BEISPIEL DER ARCHITEKTUR

chen 1964. S. 51—72. — Analog auch,
bezogen auf die Zeit um die Wende des 18.

zum 19. Jahrhunderts, Hannelore Schlaffer,
Heinz Schlaffer: Studien zum ästhetischen
Historismus. Frankfurt am Main 1975. —
6 Cf. Julius Posener: Die moderne Architektur

— eine lange Geschichte. In: Heinrich
Klotz (Hrsg.): Vision der Moderne. Das
Prinzip Konstruktion. München 1986.
S. 27-32, S. 30. - 7 Friedrich Nietzsche:
David Strauss, der Bekenner und der
Schriftsteller. Unzeitgemässe Betrachtungen.

Erstes Stück. In: Nietzsche Werke.
Kritische Gesamtausgabe. Herausgegeben von
G. Colli und M.Montinari. 111/1. Berlin/
New York 1972. S. 153-238; S.159. -8 Cf. Schwatlo: Kaiserliches Generalpostamt

in Berlin. In: Zeitschrift für Bauwesen.
Berlin 1875. S. 143ff. - 9 Cf. Anm. 6. -10 a.a.O. S. 31. - " Zum Grundsätzlichen
dieses Komplementaritätszusammenhangs

cf. mein Buch «Geschichtsbegriff und
Geschichtsinteresse. Analytik und Pragmatik
der Historie», Basel/Stuttgart 1977. — n Zu
diesem Kompensationsargument cf. Odo
Marquard: Über die Unvermeidlichkeit der
Geisteswissenschaften. In: Almanach. Ein
Lesebuch. Bandi. 1987. S. 107-118. -13 Laszlo Glozer: Westkunst. Zeitgenössische

Kunst seit 1939. Köln 1981. -14
Robert Hughes: Das Ende der Avantgarde, In:
DU. Die Kunstzeitschrift 3 (1983) S. 6—11.
— 15 Charles Janecks: Die Sprache der
postmodernen Architektur. Die Entstehung
einer alternativen Tradition. Stuttgart
21980. S. 127ff.: «Schlussfolgerung —
radikaler Eklektizismus?» — l6 Cf. dazu meinen
Aufsatz «Historisierung und Ästhetisierung.

Über Unverbindlichkeiten im
Fortschritt. In: OIKEIOSIS. Festschrift für
Robert Spaemann. Herausgegeben von Reinhard

Low. Weinheim 1987. pp. 149—166.

IP

s#*JM*

Nil«**

W*&

foSQ

..:

Quali- W&Lnaft«Aauei

-*

1
«aus»das

«tu»6

Etem"

abWf °°fOat«» °d,!twaü°» *""
Vd?sttS'>?

ir***516™


	Am Beispiel der Architektur : Postmoderne, ein Definitionsvorschlag

