
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 67 (1987)

Heft: 9

Artikel: Arrangement und Rekonstruktion : zum Werk des Mundartdichters
Ernst Burren 1976 bis 1987

Autor: Ris, Ronald

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-164456

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-164456
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Roland Ris

Arrangement und Rekonstruktion:

Zum Werk des Mundartdichters Ernst Burren 1976 bis 1987

Dr Schtammgascht: Methode

Ha do chlei glost/und dort chlei glost/und plötzlich hets/e Lösig gä
de lehrt me die Lüt/ou kenne/de weis meiwas me öppe darfsäge: So lautet
das Erfolgsrezept des an seinem Stammtisch jeden Abend weiterpolitisierenden

Gemeinderates. Der Schtammgascht in Ernst Burrens gleichnamiger

Erzählung von 1976 weiss, wie er sich die Macht erhalten kann, ohne
die Leute zu verletzen, ja ohne in ihnen überhaupt den Verdacht aufkommen

zu lassen, sie seien manipuliert worden. Der Autor Ernst Burren, als
Wirtesohn seit seiner Kindheit mit dem vertraut, was von Männern an den
Stammtischen und von Frauen beim Schwatz auf der Strasse erzählt wird,
kennt die Leute auch vom Lose, und er wusste selbstverständlich auch, was
man so sagen darf. Die Lösung, die er — ebenfalls plötzlich — gefunden
hat, zielt aber nicht auf das Was, die Konstituierung und Sicherung der
Macht, sondern auf das Wie, auf die Art und Weise, wie Macht sich in der
Sprache abbildet und wie sie sich mit dichterischen Mitteln darstellen lässt.

Das Alltagswissen, aus dem Figuren wie der Gemeinderat ihre
Sicherheit beziehen, ist — in der deutschen Schweiz — in der Mundart
gespeichert, in ihrem Wortschatz, in ihren Redensarten und Sentenzen.
Ihrer literarischen Umsetzung begegnete Ernst Burren erstmals Ende der
60er Jahre an einem Abend in Bern, an dem modern-mundart-Gedichte
von Kurt Marti und Ernst Eggimann in dramatischer Form vorgetragen
wurden. Das noch in derselben Nacht vollgeschriebene Heft mit eigenen
Mundartgedichten — sie sind in die 1970 erschienene Sammlung derfür
und derwider eingegangen — zeigt aber, dass seine plötzliche Lösung nicht
die war, die Mundart als Reservoir angeblich «unverbrauchter Möglichkeiten»

zu benutzen (was zu den Sprachspielereien vieler modern-mundart-
Lyriker führte), sondern dass er sie noch mehr in die Lebenszusammenhänge

einbettete, denen sie entstammt und die sie repräsentiert. Die Sprache

wird so zunächst nicht freigesetzt, sondern wie ein wüdes Tier in einen
Käfig eingeschlossen, in dem man sie von allen Seiten her beobachten
kann. Das Arrangement als Abfolge im Zeitrafferstil erlaubt uns, durch die
Sprachzusammenhänge hindurch Handlungszusammenhänge zu sehen.



734 ZU ERNST BURREN

Fakten und Meinungen stehen nicht isoliert nebeneinander, sondern sind
zum Muster verwoben, das unmittelbare Wahrnehmung eigener
Verhaltensmuster ermöglicht. Wir blicken nicht durch eine Sammellinse in eine
uns in dieser Konzentration sonst nicht zugängliche Welt, sondern in einen
Hohlspiegel, in dem wir uns selbst vergrössert wiederfinden.

Wer in Burrens Texten nur die Darstellung des alltäglichen Faschismus
etwa eines Dorfmagnaten sieht, der verpasst die Möglichkeit, zunächst einmal

sich selbst zu sehen und dabei zu merken, dass seine ideologische
Abwehr der von ihm in die Aussenwelt projizierten Denkschemata gleichfalls

auf Schemata beruht, die zu jenen nur in konträrem Verhältnis stehen,
also grundsätzlich dieselbe Struktur aufweisen. Einsicht ergibt sich so erst,
wenn sich das eigene Werten nicht schon als ein Filter vor die Wahrnehmung

stellt. Veränderung erfolgt nicht dadurch, dass wir die von Burren
dargestellte Welt aufteilen in böse Mächtige und arme Opfer, denen unser
Mitleid gebührt, sondern indem wir das Hesse-Zitat ernst nehmen, das

Burren seinen 1982 erschienenen Mundartgeschichten Am Evelin si
Baschter vorangestellt hat: «Was gut und was schlecht ist, weiss ich nicht, es
ist mir immer zweifelhafter geworden. Gut ist der Mensch, wenn zwischen
seinen Urtrieben und seinem bewussten Leben Harmonie herrscht,
andernfalls ist er böse und gefährlich.» Bezogen auf den Schtammgascht
heisst das, dass nicht so sehr das Streben nach Macht böse ist, sondern ihre
Kaschierung in ad hoc zusammengestellten, aus der Sprache auch der
Lüge, dem Hochdeutschen übernommenen Redensarten und ihre
Legitimation mittels der Unfähigkeit der andern, die eben nicht diplomatisch
sind und kein Blatt vor den Mund nehmen können. Der autoritäre Charakter

ist so Ausfluss innerer Disharmonie und einer Gespaltenheit im
Bewusstsein, die sich sprachlich in der Verwendung von Versatzstücken
aus angelernten Sprachen abbildet.

Dr Zang im Pfirsich: Geometrie

Die Beschreibung einer einzelnen, wenn auch vom Kollektiv weitgehend
geteilten Mentalität ist im Schtammgascht mit einer Vollkommenheit
durchgeführt, dass sich die Kritiker zu Recht fragten, ob Burrens Weg
überhaupt noch weiter gehen könne. Seine neue Lösung bestand darin,
dass er nun nicht mehr mit dieser Penetranz ausschliesslich nach der
innern Struktur eines individuellen Bewusstseins fragte, sondern nach den
Verbindungen, die seine einzelnen Bereiche untereinander und mit den
entsprechenden Teilen des Bewusstseins anderer Menschen eingehen. Das
Motto zu den 1979 erschienenen Geschichten DrZang im Pfirsich ist dem
Roman «Verstörung» des von Burren hochgeschätzten Österreichers Tho-



ZU ERNST BURREN 735

mas Bernhard entnommen: «Alles ist, denke ich, nur eine Geometrie der
Zerwürfnisse, Zweifel, Leiden, schliesslich der Qual, sagte der Fürst.» Die
Geometrie führt uns gleichsam in einen Vektorraum, in dem die Antennen
auf andere gerichtet sind, bereit, Signale auszusenden und solche zu
empfangen. Die Erzählungen in Dr Zang im Pfirsich kehren nur scheinbar die
Perspektive um, indem sie nun statt des Dorfmagnaten sogenannt
«einfache Leute» ihre Monologe halten lassen. Entscheidender ist, dass hier
nicht aktive, d. h. manipulative Ideologie vorgeführt werden soll, sondern
reaktives Verhalten gegenüber den andern, die sich entsprechend den eigenen

Normen verhalten sollten und an deren Verhalten man wiederum sein
eigenes bemisst. Die Identität des Kleinbürgers ist die des üserein und des

me: aber üserein wo s Labe lang/nie het chönne mache/was me het wöuel
isch niemer. Wer die Norm des Durchschnittsbürgers nicht erfüllt, darf im
Namen der Menschlichkeit Ansprüche stellen: me isch jo schliesslich/ou
no ne Mansch, oder sich wenigstens zu Recht beklagen: üserein cha über-

houpt/nid i Ferie. Das Ideal wäre, es zu öppis bringe, ja vielleicht gemeinsam

mit den andern einmal ganz leicht über die Schnur hauen: jetz wei mr
einisch/zwe Tag lang leine düre gä. Umgekehrt müssen auch die andern
den eigenen Erwartungen gerecht werden: die Stars der Massenmedien
müssen üs öppis biete. Wer hingegen die Bandbreite der Norm überschreitet,

mit dem schtimmt öppis nid, der bietet Sache, wo nit suber si.

Begonie und Schtifmüetterli: Beziehungen

In Begonie und Schtifmüetterli von 1980 werden nun gemäss dem
vorangestellten Motto von Anton Tschechow «die menschlichen Beziehungen so

kompliziert und so unverständlich, dass einem, dachte man darüber nach,
angst wurde und der Puls stockte.» Wie kompliziert das Beziehungsge-
flecht geworden ist, in dem sich diese Menschen befinden, zeigt sich schon
darin, dass die Geometrie des Textes viele Querverweise auf Personen und
Motive enthält. Die Personen sind nun Einflüssen unterworfen, die sie
nicht mehr durchschauen, denen sie nur noch resignierend begegnen können:

aber was wott me, was weit er. Unverständliches Tun wird a priori
entschuldigt: so Offizier si haut ou /nume Mansche. Eigenes Erleben kann
nicht mehr direkt, sondern nur über den Umweg von schon vorausgesetzten

Definitionen mitgeteilt werden: i has erlabt/was es heisst/e Ma z ha wo
eim schloht. Vermeintlich aktive Anteilnahme am Geschehen wird schon
durch die Sprachform als verlogen disqualifiziert: är intressieri sich/für aui
Eorme Ivo mönschlichem Labe. Wer als übersensible Mansch nicht totaler
Isolation verfällt, hängt Friedhofsgedanken nach (so in der Erzählung Uf
em Fridhof) oder flüchtet sich in die Phantasie:



736 ZU ERNST BURREN

de het dr Poul gseit
är heigi aberAngscht
sech öppis izbüude
wos villecht gar nit gäbi

de het dise gseit
das sig villecht
gar nit so wichtig
dass es öppis würklich gäbi

d Houptsach sig
dass me öppis im Chopfheigi
wo eim echlei rueig machi
süsch ward me jo mit dr Zit
ganz verruckt

Am Evelin si Baschter / Schtoh oder hocke: Verhüllung

In den Geschichten Am Evelin si Baschter von 1982 kommt eine neue
Dimension hinzu: die auf Disziplin und Einhaltung der Normen
beruhende Ordnung der Gemeinschaft wird noch brüchiger; hochdeutsche und
modische Sprache muss noch öfters herhalten, um Aggression und
Ressentiment zu verdecken: eso durch die Blume, aber nächhär Hände weg
(von einer Frau gesagt, die man nach dem Vergnügen stehen lässt), was ich
nicht weiss, macht mir nicht heiss, mirhein is Init schlächt gmetzget. Ja sogar
das heute gemeinhin so positiv gebrauchte Adjektiv zärtlich erweist sich in
der Mundart nur als eine Sprachhülse zur Auslösung von Aggression.
Emotionen sind nicht mehr vorhersagbar: mängisch chunntplötzlich Iöppis
a eim ane. Der Tod drängt sich in immer neuen Euphemismen an die
Oberfläche, wenns de so wit isch. Der religiöse Hintergrund — in früheren
Geschichten wurde noch auf das sech versündige referiert — wird jetzt
einfach zum mit unbestimmtem Artikel versehenen Gloube: wenn öpper e

Gloube het, den man auch fallenlassen kann: dr Gloube lo gheie. Verstecktes

wird in seiner Unbestimmbarkeit um so bedrohlicher: was er im Dorf/
süsch no eso botte het, ja schliesslich wird die Aggression manifest: ein
Alfons hat nun wirklich seine Frau erschlagen.

Die 1985 erschienenen Gedichte Schtoh oder hocke variieren diese
Themen. Aus der Besorgnis über einen möglichen plötzlichen Tod, wo me
doch/jede tag/mit auem mues rächne, wird die unverhohlene Enttäuschung

darüber, dass der Telefonanruf nicht die erhoffte MitteUung bringt,
sondern vom lebenden Gatten stammt. Eine Tochter will die Sterbestunde
ihrer Mutter nicht abwarten und überlegt sich nur, wie sie die Kosten für



ZU ERNST BURREN 737

"einen Grabstein sparen kann. Von einem, der sich wegen möglicherweise
nicht einmal fundierter Beschuldigungen von Schulmädchen umgebracht
hat, heisst es nur: drbi hätt me doch/nüt drgliche to/wenn me ne gseh hätt.
Die Schuld gebührt nun in jedem Fall dem andern. Wenns dr nit guet geitl
chumm sofort zu mirli mache aues für di IIaber was wottsch mache Iwenn
sech d lüt/nit wei lo häufe.

Näschtwermi: Urtrieb und Rekonstruktion

Die Geometrie der Beziehungen basiert in den eben besprochenen Texten

von Ernst Burren nicht mehr auf den jeweiligen Konstellationen
zwischen Menschen, sondern sie wird immer mehr bestimmt durch Urtriebe,
die auszuleben jeder nur auf die geeignete Situation wartet. So geht es Burren

nicht mehr um eine Deskription unseres Bewusstseins und auch nicht
mehr so sehr um seine Entwicklungsgeschichte im Laufe der Sozialisation,
sondern um seine Ursprünge, um seine Archäologie, die er nun
rekonstruiert, bis er bei den elementaren Trieben anlangt. Die Erzählung
Näschtwermi von 1984 enthält in ihrer Oberfläche die Geschichte einer
alten Frau, die ihre Liebe zu einem krebskranken Bauern, den sie bis zu
seinem Tode pflegte, nicht verwirklichen konnte und die nun jeden Abend
auf die Rückkehr ihres hustenden Mannes aus dem Wirtshaus wartet,
scheinbar besorgt, er könnte denselben Tod wie ihr Freund erleben. Quer
zu dieser Geschichte einer nichtemanzipierten, äusserlich willfährigen
Frau liest man die einer andern, die ihren Mann möglichst schnell loshaben
möchte und sich rein sprachlich auf eine höchst raffinierte Weise von jeder
Schuld freiwäscht. Der Mann, Edi, soll elendiglich und von ihr in seiner
Krankheit im Stich gelassen an Krebs umkommen, damit sie sich endlich
an ihm wegen einer früheren Untreue rächen kann. In Gedanken räumt sie
schon jetzt mit ihm endgültig auf. Mit em Edi sine Chleider müesst i haut
abfahre. Was no guet isch, chäm i ne Sack für d Sammlig vom ene Hüufs-
wärk, s angere wird mit em Bett zäme verbrannt. ID Schue lad i am Ghüder-
wage ufllDas isch de kei grossi Sach, mit em Edi sim Zug bin i einisch
schnäu zum Huus us. Und auch aus der Vorstellung, dass sie ihre Freundin
Liseli zu sich nehmen möchte, um ihr bei der Pflege ihrer invaliden Schwester

zu helfen, wird schliesslich der Wunsch, Liseli selbst auf seiner Reise
begleiten zu dürfen und die kranke Schwester für diese Zeit (und wohl für
immer) zu versorgen.

Der mit höchster Raffinesse komponierte Text lässt sich so rückwärts
lesen bis zurück zum Urtrieb und erlaubt anderseits eine Prognose nach
vorn: der Gattenmord, wie er in gleichzeitigen Texten Burrens tatsächlich
thematisiert worden ist.



738 ZU ERNST BURREN

Wie Dr Schtammgascht ist Näschtwermi ein Monolog. Beim Schtammgascht

aber war eine ganze Gemeinde hinzuzudenken, in der Näschtwermi
ist es der in seinem Wirtshaus hustende Edi. Seine Geschichte liesse sich
extrapolieren, es könnte die eines vom Eheteufel Geplagten und unter
dem Ehekreuz Leidenden sein. Er wäre auf der Bühne gleichsam der
stumme Partner, an dessen Nichtreaktion sich ablesen Hesse, wie wenig die
manifeste Handlung seiner Ehefrau mit seinem eigenen Verhalten zu tun
hat. Ihre Wahrheit ist für sie nicht greifbar; sie erschliesst sich erst in der
Rekonstruktion durch den Leser, der den Schlüssel zum Geschehen in
dem Moment findet, wo er probeweise die Urtriebe der Erzählerin als Teil
seiner selbst annimmt. Seine Veränderung durch den Prozess der Lektüre
ist zwar vom Autor intendiert, doch nicht in der Weise, dass sie auf eine
eindimensionale Haltung hinauslaufen sollte: die Erkenntnis der latenten
Bösartigkeit der Alten schliesst Mitleid mit ihr nicht aus.

Die Geometrie sowohl des Schtammgaschts wie der Näschtwermi ist in
sich geschlossen, insofern beide Monologe den Leser nicht in ein Bezie-
hungsgefüge hineinstellen, das ihn zu einer ganz bestimmten Perspektive
nötigt. Seine ständig präsente Mitwisserschaft wird nicht vorausgesetzt:
auch wer den Text nur anliest oder an beliebiger Stelle aufschlägt, wird sich
— im eigentlichen Sinne — ins Bild setzen können: Er kann sich als stummer

Zuhörer in die Szene hineindenken und sich wieder aus ihr entfernen,
ohne dass seine Präsenz die eines Partners wäre, auf den hin bezogen die
erzählende Figur spricht.

Chuegloggeglüt: iterative Verklammerung

Es wäre nun freilich paradox, wenn sich der Burrens Menschenbild
inhärente Determinismus nur auf das dargestellte Geschehen beziehen
würde und nicht auf seine Wahrnehmung und Verarbeitung durch den
Leser. Sein rezeptiver Akt impliziert die Rekonstruktion seiner eigenen
Geschichte, widerspiegelt also seine eigene Determiniertheit, die sich von
derjenigen der dargestellten Personen nicht grundsätzlich unterscheiden
kann, weil menschliche Grunderfahrungen auf überindividuellen Urtrie-
ben beruhen. Insofern ist nur konsequent, wenn Burren noch einen Schritt
weitergeht, indem er versucht, die in den Monologen nur implizit
vorausgesetzte Interdependenz zwischen den Bewusstseinsinhalten verschiedener

Individuen (und damit grundsätzlich auch zwischen dargestellter Figur
und Leser) explizit zu gestalten.

In der Mundarterzählung Chuegloggeglüt von 1987 geht es nicht mehr
so sehr um die Taten und Meinungen der äusserlich auch mit Namen
bezeichneten Hauptfigur, des kurz vor der Pensionierung stehenden Leh-



ZU ERNST BURREN 739

rers Thierstein, sondern um die Reaktionen, die dessen monologisch
vorgebrachte Erzählung in der Erinnerung nach einem, zwei Tagen beim Ich-
Erzähler, einem namenlos bleibenden Bänkler, auslöst. Die zwei Figuren
stehen sich so nicht in Wechselwirkung gegenüber — wie etwa das

Gespann Bindschädler-Baur in Gerhard Meiers Roman-Trilogie —,
sondern die eine wirkt als Katalysator für das Aufbrechen des andern — was
diese aber selbst nicht wahrnimmt. Wiederum ist es erst der Leser, der die

Verkettung der Bewusstseinsinhalte der beiden Individuen herstellt und
sich selbst als dritten in der Reihe erleben kann, wenn er sich dem nun
gleichsam doppelt an ihn gerichteten Appell zum ersten Mal aussetzt.

Thierstein sucht seinen Nachbarn auf, nachdem er die Kühe des Bauern
Witschi aus der Weide gelassen hat. Seine Klage über das ständig zu
hörende Glockengeläut, das ihn seelisch kabutt gemacht hat, geht über in
die Klage über die Schüler, ja die Leute allgemein, die nicht mehr lose wollen,

so dass er, wenn er Papst wäre, nur noch Nashörner segnen würde,
statt zu den Menschen zu sprechen. Seine in der verräterischen
Schriftsprache vorgebrachte Selbstbestätigung «es gibt keine Resignation» gerät
bald ins Wanken: / ha mi Überzügig. Für die han i gläbt und gschaffet. Wenn

me do kei Dank het drfür, de chunnt villecht einisch e Momänt inere angere
Wäut, wo me en Anerchennig wird ha. Der Glaube an die ausgleichende
himmlische Gerechtigkeit ist nur vorgeschoben; der Hass auf die ganze
Welt mündet schliesslich in die Weltzerstörungsphantasien des Megalo-
manen: Mängisch chunnt mr afe aues eso verblödet und dräckig vor, dass i
scho dankt ha, äs gub am gschidschte dür ganz Europa esones Ärdbebe, dass

nüt meh vo üser Zivilisation würdi übrigblibe.
Thiersteins Sicht der Dinge kontrastiert mit derjenigen seiner am

folgenden Tag ebenfalls bei den Nachbarn aufkreuzenden Frau. Das Bänkler-
Ehepaar weiss nach den Selbstaussagen der beiden nit rächt, was dort
eigentlich los isch: ob nun die Frau verrückt ist, weil sie von Mordvisionen
erzählt hat, oder ob Thierstein, der nach Aussage seiner Frau erfundene
Geschichten über sie in Umlauf gebracht habe. Solidarität zeigen die
Thiersteins nur in bezug auf ihre Erziehungsgrundsätze: Dr Lukas isch üs

jetze erseht richtig dankbar, dass mr immer eso schträng gsi si mit em.
Dr Oskar und i hei immer zunang gseit, mir wei nume eis Ching, drfür luege

mr aber, dass mr us däm s Maximum chöi usehole. Gottlob isch das giunge.
Thierstein, der Aussenseiter im Dorf, dessen Normalität schon in Frage

gestellt wird, weil er joggt und Langlauf betreibt, der Rigide, dessen chronische

Kopfschmerzen anzeigen, wie sehr er das Opfer seiner Prinzipien
geworden ist, der Spinner, der sich in seiner Phantasie auf Kosten anderer
aufbläst, der Menschenverächter schliesslich, der es bereut, um seiner
Gesundheit willen einen schwierigen Schüler nicht versorgt zu haben:
Facetten, die wir als Leser nicht zu einem einheitlichen Bild zusammenzu-



740 ZU ERNST BURREN

fügen brauchen, weil sie nur Spiegelungen und Projektionen im
Bewusstsein des nacherzählenden Bänklers sind, dem sie dazu dienen, für
das eigene Ich eine Wahrheit zu konstruieren, an die es selbst glaubt und an
die die Bezugspersonen auch glauben sollen. Lisbeth, die Frau des Bänklers,

sagt mit Recht: me labt fasch meh mit däm, wo me vo de Lüt über
öpper vernimmt, aus was me vo öpperem sauber ghört. Ebenso kann sich
der Bänkler immer des Einverständnisses seiner Frau versichern, wenn es

gilt, fremde Meinungen, hier vertreten durch die Thiersteins, zu beurteilen.
In dem Masse, wie sich aber in der Begegnung mit Thierstein die Solidarität

in der Ablehnung konstituiert, offenbart sich — gegenläufig zum äus-
serlichen Harmonisierungsprozess — eine völlig zerstörte eheliche Beziehung,

der gegenüber diejenige Thiersteins als noch relativ gefestigt
erscheint. Die Schlussfolgerung des Bänklers, Villecht war jo dr Tod vom
Herr Thierschtei für d Frou en Erlösig, verrät die Zielrichtung seiner eigenen

Phantasien: Trotz der Beteuerung: De heis eigentlich s Lisbeth und i no
ganz guet mitenang, wünscht er sich insgeheim den Tod seiner Frau. Was
im Konditionalis gesagt wird, antizipiert eine Reahtät, die sich gar nicht so
sehr von der immer schon gelebten unterscheidet: dass sich der Mann endlich

hemmungslos ausleben kann. Getreu der Maxime: S isch guet, dass me
nie vernimmt, was eigentlich isch gsi, zeigt er sich zuerst als der Rücksichtsvolle,

der seine Verhältnisse seiner Frau gegenüber verheimlicht: So öppis
han i am Lisbeth immer wöue erschpare, dann als der Psychologe: Vüu
meine, äs bringt öppis, wenn me immer über aus diskutiert! Drbi geit nume
meh kaputt aus nötig, schliesslich als der eingefleischte Egoist: De han em
haut ganz klargmacht, dass i nume einisch labe und dass äsjo unger däm nit
brucht z Ude. Das Leiden Lisbeths wird uminterpretiert: Obschon er sie

betrügt, ja einmal sogar handgreiflich vor die Türe gestellt und hinausgeschlossen

hat, zeigt er sich überzeugt, dass es ohni mi ufkei Fau wetti si. Die
Redensart mir hein is i dere Zit nit schlächt gmetzget verrät auf eine hinterhältige

Weise, wie gross die Aggression des Mannes seiner Frau gegenüber
schon geworden ist: Das hass i, elfach eso für nüt do z Ugge undz warte, bis
es Morge wird. Und de no näbe einere, wo nie weis, ob sie müessi go
erbräche.

Für den Leser wird so der Beobachter der Thiersteins immer mehr zum
Beobachteten, dem sein Hauptinteresse gelten muss. Ohne dass wir wie in
Kleists Zerbrochenem Krug die Hintergründe von vornherein zu kennen
brauchen, wird der Richter zum Schuldigen, über den wir befinden, bis
sich die Konfliktstelle vielleicht noch um ein Glied verschiebt: In welcher
Haltung begegnen wir dem Bänkler, wenn wir ihn zum Lügner und feigen
Macho machen? Reagieren wir auf ihn nicht in ähnlicher Weise wie er auf
Thierstein? Ist die Solidarität, auf die wir uns abstützen, nicht in ähnlicher
Weise brüchig wie die seine, die nicht auf Übereinstimmung, sondern auf



ZU ERNST BURREN 741

Angst beruht: Nachdem er wegen seiner Frauengeschichten zu wenig Zeit
hatte, dem Sohn Angst beizubringen, holt er das nun auf der Bank gegenüber

seinen Angestellten nach. Wie Thierstein leiden auch der Bänkler
und Lisbeth unter Schlafstörungen, wenn auch nicht wegen des Chueglog-
geglüts. Der Grund sitzt tiefer: der kaum zu löschende Waldbrand an der
Fluh, den sie am zweiten Abend gemeinsam beobachten, steht symbolisch
für die schwelende Zerstörung einer Gemeinschaft, in der die Partner
einander kaum mehr wahrnehmen, in der Kommunikation nur noch zur
Verhüllung dient.

Lukas Leuenbergers «Szenen»

Burrens bis jetzt letzter Text fordert vom Leser grösste Aufmerksamkeit
und die Fähigkeit, verschiedene fremde Stimmen auseinanderzuhalten und
gleichzeitig auf die Stimme des eigenen Herzens als der Instanz unverstellter

Liebe zu horchen. Nur in ihr wird das erträglich, was sich für den
Verstand nur als dunkler Pessimismus manifestiert, was sich der ästhetischen
Wahrnehmung als in sich verschachteltes Spiegelgebilde darbietet.

Der Interpret — im weitesten Sinne genommen — kann Burrens Texte
weder in ihrer Aussage verharmlosen, noch sie in einem Kanal an den
Rezipienten herantragen wollen. Hingegen könnte und dürfte er versuchen,

in ihnen latent vorhandene interne Kommunikationsstrukturen zu
verdeutlichen, den freien Vektoren, mit denen die Monologisierenden sich
auf ein nur erinnertes oder imaginäres Gegenüber beziehen, einen
möglichen Zielpunkt zuzuweisen. Bei Näschtwermi ist die Tonart der einen
manifesten Stimme für den ganzen Text festgelegt, in Chuegloggeglütiassen
sich die verschachtelten Klammern nicht in eine lineare Folge von Aussagen

auflösen. Anders gesagt: die Texte sind zwar durch einen Rezitator
gestaltbar, nicht aber im eigentlichen Sinne dramatisierbar, das heisst auf
mehrere Stimmen aufteilbar. Hingegen kann nun Chuegloggeglütgleichsam
als dramaturgische Anweisung gelesen werden, wie frühere Texte des
Autors interpretiert werden könnten: als Beziehungsgeflechte zwischen
Kraftpolen, von denen der monologisierende nur den Nullpunkt des
Koordinatensystems setzt, auf den sich — in seiner Sicht — die andern beziehen.
Der Schritt liegt an sich nahe, verschiedene solcherart zentrierte Strukturen

dialogisch gegeneinander zu stellen und sie so aufzubrechen, aus den
einzelnen Sprechakten Folgen von Reaktionen mehrerer Menschen zu
machen, die Handlungszusammenhänge als Ergebnis gelungener oder —
in der Mehrzahl der Fälle — misslungener interner Kommunikation sichtbar

werden lassen.



742 ZU ERNST BURREN

Lukas Leuenberger, der letztes Jahr Friedrich Dürrenmatts Alte Dame
am «Schauplatz» Bahnhof Ins neu inszeniert hatte, sah mit dem ihm eigenen

Blick, mit welchen dramaturgischen Mitteln einige Erzählungen des —
von heute aus gesehen — «mittleren» Burren zu mehrdimensionalen und
multimedialen Bildern verarbeitet und so mit ihren versteckten Strukturen
für ein Pubhkum wahrnehmbar gemacht werden konnten. Seine in
Zusammenarbeit mit dem Autor gestalteten sechs Szenen enthalten Texte aus Am
Evelin si Baschtervon 1982, die erste, zweite, vierte und fünfte auch solche
aus Dr Zang im Pfirsich von 1979, die erste, vierte und fünfte zusätzlich aus
Begonie und Schtifmüetterli von 1980, die vierte schliesslich noch einen
älteren Text aus Scho wider Sunndigvon 1971.

In dieser Montage werden nun die verschiedenen dialogischen Potenzen
in statu nascendi zur Entfaltung gebracht: Im Monolog zitierte Rede eines
andern kann selbständig werden, eine Stimme kann auf zwei aufgeteilt
werden, verschiedene Texte können miteinander verschränkt werden, um
so zu zeigen, wie sich in ein und demselben Schauspieler verschiedene
Stimmen überlagern, verschiedene Bewusstseinsinhalte aufsteigen. In
diesem Arrangement auf der Bühne werden die Querbezüge manifest, weil die
Stimme eines Schauspielers gleichsam einen doppelten Klangteppich
ausbreitet oder weil dieselbe Textur von verschiedenen Stimmen produziert
wird. Die Einmaligkeit und Einheitlichkeit eines individuellen
Bewusstseins wird so fragwürdig; was vorgebracht wird, relativiert sich von
selbst; Sympathie kann sich nicht mehr auf ein leibliches Opfer, das Vorurteil

nicht mehr gegen den Repräsentanten schlechter Gesinnung oder
falscher Ideologie richten.

Was der Leser Burrens erst lernen muss, Querverbindungen herzustellen

und durch Standortwechsel sein Bild wieder zu entfokussieren: der
Betrachter der «Szenen» wird in diesen Prozess unweigerlich hineingerissen.

Die fünfte Szene zum Beispiel bringt nach einem Ausschnitt aus dr
Schnitzer vom Sundigobe, wo sich der Sprecher eingesteht, auch er fühle
die Versuchung, seine Frau umzubringen (wie jener Alfons, der seine Frau
erschlagen hat), gleich die Stimme jener Frau aus choufet e Hung: me listjo
baujedi Wuche/dass Manne ihn Froue ermorde und verweist damit auf die
Reziprozität von Täter und Opfer. Beider Phantasien sind so dramaturgisch

und im Sinne der Weitsicht Burrens notwendig aufeinander bezogen.
Auf Dürrenmatts «schlimmst mögliche Wendung» wird so ebenso angespielt

wie auf Gotthelfs oft kaum mehr merkbare bodenlose Ironie.
Der Zuhörer muss sich so — in einer Umgebung, die auch die seine ist

— mit dem Text einlassen, indem er sich zunächst identifiziert, damit er,
vor dieser eigenen Identifikation erschauernd oder in einem freudigen Aha
erwachend, sich von ihr wieder lösen kann. Alles Theaterheisst die Szenenfolge:

Theater als Wirklichkeit, die unsere Wirklichkeit hinter sich lässt und



ZU ERNST BURREN 743

zugleich so auf sie zurückführt, dass wir sie anders wahrnehmen. Welch
grösseren Dienst könnte ein Interpret seinem Autor erweisen?

Bibliographie Ernst Burren

derfiir und derwider. Mundartverse (Nachwort: Ernst Eggimann), Bern: Zytglogge 1970.
Scho wider Sunndig. Sachs Gschichte, Zürich: Diogenes 1971.
umjedepriis. Mundartgedicht, Bern: Zytglogge 1973.
Schueukommission und andere Mundartstücke, Bern: Zytglogge 1974 (zytglogge test 12).
I Waudgo Fahne schwinge. Mundartgeschichten, Bern: Zytglogge 1974.
Dr Schtammgascht. Erzählung, Bern: Zytglogge 1976.
S chürzere Bei. Gedichte und Geschichten, Bern: Zytglogge 1977.
Dr Zang im Pfirsich. Mundartgeschichten, Bern: Zytglogge 1979.
Begonie und Schtifmüetterli. Erzählung, Bern: Zytglogge 1980.
derfiir und derwider, um jede priis, s chürzere bei. Mundartgedichte (Sammelband), Bern:

Zytglogge 1981.
Scho wider Sunndig, I Waud go Fahne schwinge, Dr Zang im Pfirsich. Mundartgeschichten

(Sammelband), Bern: Zytglogge 1981.
Am Evelin si Baschter. Mundartgeschichten, Bern: Zytglogge 1982.
Näschtwermi. Mundarterzählung, Bern: Zytglogge 1984.
schtoh oder hocke. Mundartgedichte, Bern: Zytglogge 1985.
Chuegloggeglüt. Mundarterzählung, Bern: Zytglogge 1987.
Dr Schtammgascht, Begonie und Schtifmüetterli. Mundarterzählungen (Sammelband), Bern:

Zytglogge 1987.

Wenns üsi Schuele würde fertig bringe, d Ching lehre z lose, lehre das z
säge, wo mues gseit si, und nüt angers, wäre aui Lûtglücklicher, hetdrThier-
schtei gseit.

(Aus «Chuegloggeglüt» von Ernst Burren,
Zytglogge Verlag, Bern 1987)


	Arrangement und Rekonstruktion : zum Werk des Mundartdichters Ernst Burren 1976 bis 1987

