Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift fur Politik, Wirtschaft, Kultur
Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 67 (1987)

Heft: 9

Artikel: Arrangement und Rekonstruktion : zum Werk des Mundartdichters
Ernst Burren 1976 bis 1987

Autor: Ris, Ronald

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-164456

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-164456
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Roland Ris

Arrangement und Rekonstruktion:

Zum Werk des Mundartdichters Ernst Burren 1976 bis 1987

Dr Schtammgascht: Methode

Ha do chlei glost/und dort chlei glost/und plotzlich hets/e Losig ga . . .
de lehrt me die Liit/ou kenne/de weis me/was me oppe darf sage: So lautet
das Erfolgsrezept des an seinem Stammtisch jeden Abend weiterpolitisie-
renden Gemeinderates. Der Schtammgascht in Ernst Burrens gleichnami-
ger Erzahlung von 1976 weiss, wie er sich die Macht erhalten kann, ohne
die Leute zu verletzen, ja ohne in ihnen liberhaupt den Verdacht aufkom-
men zu lassen, sie seien manipuliert worden. Der Autor Ernst Burren, als
Wirtesohn seit seiner Kindheit mit dem vertraut, was von Mannern an den
Stammtischen und von Frauen beim Schwatz auf der Strasse erzahlt wird,
kennt die Leute auch vom Lose, und er wiisste selbstverstandlich auch, was
man so sagen darf. Die Losung, die er — ebenfalls plotzlich — gefunden
hat, zielt aber nicht auf das Was, die Konstituierung und Sicherung der
Macht, sondern auf das Wie, auf die Art und Weise, wie Macht sich in der
Sprache abbildet und wie sie sich mit dichterischen Mitteln darstellen lasst.

Das Alltagswissen, aus dem Figuren wie der Gemeinderat ihre
Sicherheit beziehen, ist — in der deutschen Schweiz — in der Mundart
gespeichert, in ihrem Wortschatz, in ihren Redensarten und Sentenzen.
Ihrer literarischen Umsetzung begegnete Ernst Burren erstmals Ende der
60er Jahre an einem Abend in Bern, an dem modern-mundart-Gedichte
von Kurt Marti und Ernst Eggimann in dramatischer Form vorgetragen
wurden. Das noch in derselben Nacht vollgeschriebene Heft mit eigenen
Mundartgedichten — sie sind in die 1970 erschienene Sammlung derfiir
und derwider eingegangen — zeigt aber, dass seine plotzliche Losung nicht
die war, die Mundart als Reservoir angeblich «unverbrauchter Moglichkei-
ten» zu benutzen (was zu den Sprachspielereien vieler modern-mundart-
Lyriker fiihrte), sondern dass er sie noch mehr in die Lebenszusammen-
hange einbettete, denen sie entstammt und die sie reprasentiert. Die Spra-
che wird so zunichst nicht freigesetzt, sondern wie ein wildes Tier in einen
Kafig eingeschlossen, in dem man sie von allen Seiten her beobachten
kann. Das Arrangement als Abfolge im Zeitrafferstil erlaubt uns, durch die
Sprachzusammenhénge hindurch Handlungszusammenhéange zu sehen.



734 ZU ERNST BURREN

Fakten und Meinungen stehen nicht isoliert nebeneinander, sondern sind
zum Muster verwoben, das unmittelbare Wahrnehmung eigener Verhal-
tensmuster ermoglicht. Wir blicken nicht durch eine Sammellinse in eine
uns in dieser Konzentration sonst nicht zugangliche Welt, sondern in einen
Hohlspiegel, in dem wir uns selbst vergrossert wiederfinden.

Wer in Burrens Texten nur die Darstellung des alltaglichen Faschismus
etwa eines Dorfmagnaten sieht, der verpasst die Moglichkeit, zunachst ein-
mal sich selbst zu sehen und dabei zu merken, dass seine ideologische
Abwehr der von ihm in die Aussenwelt projizierten Denkschemata gleich-
falls auf Schemata beruht, die zu jenen nur in kontrarem Verhaltnis stehen,
also grundsatzlich dieselbe Struktur aufweisen. Einsicht ergibt sich so erst,
wenn sich das eigene Werten nicht schon als ein Filter vor die Wahrneh-
mung stellt. Veranderung erfolgt nicht dadurch, dass wir die von Burren
dargestellte Welt aufteilen in bose Machtige und arme Opfer, denen unser
Mitleid gebiihrt, sondern indem wir das Hesse-Zitat ernst nehmen, das
Burren seinen 1982 erschienenen Mundartgeschichten Am Evelin si
Baschter vorangestellt hat: «Was gut und was schlecht ist, weiss ich nicht, es
ist mir immer zweifelhafter geworden. Gut ist der Mensch, wenn zwischen
seinen Urtrieben und seinem bewussten Leben Harmonie herrscht,
andernfalls ist er bose und gefahrlich.» Bezogen auf den Schtammgascht
heisst das, dass nicht so sehr das Streben nach Macht bose ist, sondern ihre
Kaschierung in ad hoc zusammengestellten, aus der Sprache auch der
Luge, dem Hochdeutschen iibernommenen Redensarten und ihre Legiti-
mation mittels der Unfahigkeit der andern, die eben nicht diplomatisch
sind und kein Blatt vor den Mund nehmen konnen. Der autoritare Charak-
ter ist so Ausfluss innerer Disharmonie und einer Gespaltenheit im
Bewusstsein, die sich sprachlich in der Verwendung von Versatzsticken
aus angelernten Sprachen abbildet.

Dr Zang im Pfirsich: Geometrie

Die Beschreibung einer einzelnen, wenn auch vom Kollektiv weitgehend
geteilten Mentalitat ist im Schrammgascht mit einer Vollkommenbheit
durchgefuhrt, dass sich die Kritiker zu Recht fragten, ob Burrens Weg
uberhaupt noch weiter gehen konne. Seine neue Losung bestand darin,
dass er nun nicht mehr mit dieser Penetranz ausschliesslich nach der
innern Struktur eines individuellen Bewusstseins fragte, sondern nach den
Verbindungen, die seine einzelnen Bereiche untereinander und mit den
entsprechenden Teilen des Bewusstseins anderer Menschen eingehen. Das
Motto zu den 1979 erschienenen Geschichten Dr Zang im Pfirsich ist dem
Roman «Verstorung» des von Burren hochgeschitzten Osterreichers Tho-



ZU ERNST BURREN 735

mas Bernhard entnommen: «Alles ist, denke ich, nur eine Geometrie der
Zerwiirfnisse, Zweifel, Leiden, schliesslich der Qual, sagte der Fiirst.» Die
Geometrie flihrt uns gleichsam in einen Vektorraum, in dem die Antennen
auf andere gerichtet sind, bereit, Signale auszusenden und solche zu emp-
fangen. Die Erzdhlungen in Dr Zang im Pfirsich kehren nur scheinbar die
Perspektive um, indem sie nun statt des Dorfmagnaten sogenannt «ein-
fache Leute» ihre Monologe halten lassen. Entscheidender ist, dass hier
nicht aktive, d.h. manipulative Ideologie vorgefiihrt werden soll, sondern
reaktives Verhalten gegeniiber den andern, die sich entsprechend den eige-
nen Normen verhalten sollten und an deren Verhalten man wiederum sein
eigenes bemisst. Die Identitit des Kleinbiirgers ist die des ziserein und des
me: aber tiserein wo s Ldbe lang/nie het chonne mache/was me het woue/
isch niemer. Wer die Norm des Durchschnittsbiirgers nicht erfiillt, darf im
Namen der Menschlichkeit Anspriiche stellen: me isch jo schliesslich/ou
no ne Monsch, oder sich wenigstens zu Recht beklagen: iiserein cha iiber-
houpt/nid i Ferie. Das Ideal wire, es zu Oppis bringe, ja vielleicht gemein-
sam mit den andern einmal ganz leicht liber die Schnur hauen: jeiz wei mr
einisch/zwe Tag lang/eine diire gi. Umgekehrt miissen auch die andern
den eigenen Erwartungen gerecht werden: die Stars der Massenmedien
miissen s oppis biete. Wer hingegen die Bandbreite der Norm iiberschrei-
tet, mit dem schtimmt Oppis nid, der bietet Sache, wo nit suber si.

Begonie und Schtifmiietterli: Beziehungen

In Begonie und Schtifmiietterlivon 1980 werden nun gemass dem voran-
gestellten Motto von Anton Tschechow «die menschlichen Beziehungen so
kompliziert und so unverstandlich, dass einem, dachte man dartiber nach,
angst wurde und der Puls stockte» Wie kompliziert das Beziehungsge-
flecht geworden ist, in dem sich diese Menschen befinden, zeigt sich schon
darin, dass die Geometrie des Textes viele Querverweise auf Personen und
Motive enthalt. Die Personen sind nun Einfliissen unterworfen, die sie
nicht mehr durchschauen, denen sie nur noch resignierend begegnen kon-
nen: aber was wott me, was weit er. Unverstandliches Tun wird a priori ent-
schuldigt: so Offizier si haut ou/nume Monsche. Eigenes Erleben kann
nicht mehr direkt, sondern nur iiber den Umweg von schon vorausgesetz-
ten Definitionen mitgeteilt werden: i has erldbt/was es heisst/e Ma z ha wo
eim schloht. Vermeintlich aktive Anteilnahme am Geschehen wird schon
durch die Sprachform als verlogen disqualifiziert: dr intressieri sich/fiir aui
Forme/vo monschlichem Labe. Wer als iibersensible Monsch nicht totaler
Isolation verfallt, hangt Friedhofsgedanken nach (so in der Erzadhlung Uf
em Fridhof) oder fliichtet sich in die Phantasie:



736 ZU ERNST BURREN

de het dr Poul gseit

ar heigi aber Angscht
sech oppis izbiiude
wos villecht gar nit gabi

de het dise gseit

das sig villecht

gar nit so wichtig

dass es oppis wiirklich gabi

d Houptsach sig

dass me oppis im Chopf heigi
wo eim echlei rueig machi
stisch ward me jo mit dr Zit
ganz verruckt

Am Evelin si Baschter / Schtoh oder hocke: Verhiillung

In den Geschichten Am Evelin si Baschter von 1982 kommt eine neue
Dimension hinzu: die auf Disziplin und Einhaltung der Normen beru-
hende Ordnung der Gemeinschaft wird noch briichiger; hochdeutsche und
modische Sprache muss noch ofters herhalten, um Aggression und Res-
sentiment zu verdecken: eso durch die Blume, aber nachhar Hande weg
(von einer Frau gesagt, die man nach dem Vergnuigen stehen lasst), was ich
nicht weiss, macht mir nicht heiss, mir hein is/nit schlicht gmetzget. Ja sogar
das heute gemeinhin so positiv gebrauchte Adjektiv zartlich erweist sich in
der Mundart nur als eine Sprachhiilse zur Auslosung von Aggression.
Emotionen sind nicht mehr vorhersagbar: mdngisch chunnt plotzlich/ 6ppis
a eim ane. Der Tod drangt sich in immer neuen Euphemismen an die
Oberflache, wenns de so wit isch. Der religiose Hintergrund — in friheren
Geschichten wurde noch auf das sech versiindige referiert — wird jetzt ein-
fach zum mit unbestimmtem Artikel versehenen Gloube: wenn Opper e
Gloube het, den man auch fallenlassen kann: dr Gloube lo gheie. Versteck-
tes wird in seiner Unbestimmbarkeit um so bedrohlicher: was er im Dorf/
stisch no eso botte het, ja schliesslich wird die Aggression manifest: ein
Alfons hat nun wirklich seine Frau erschlagen.

Die 1985 erschienenen Gedichte Schtoh oder hocke variieren diese
Themen. Aus der Besorgnis iliber einen moglichen plotzlichen Tod, wo me
doch/jede tag/mit auem mues rachne, wird die unverhohlene Enttau-
schung dartiber, dass der Telefonanruf nicht die erhoffte Mitteilung bringt,
sondern vom lebenden Gatten stammt. Eine Tochter will die Sterbestunde
threr Mutter nicht abwarten und tiberlegt sich nur, wie sie die Kosten fur



ZU ERNST BURREN 737

einen Grabstein sparen kann. Von einem, der sich wegen moglicherweise
nicht einmal fundierter Beschuldigungen von Schulmddchen umgebracht
hat, heisst es nur: drbi hatt me doch/niit drgliche to/wenn me ne gseh hatt.
Die Schuld gebiihrt nun in jedem Fall dem andern. Wenns dr nit guet geit/
chumm sofort zu mir/i mache aues fiir di//aber was wottsch mache/wenn
sech d liit/nit wei lo hdufe.

Nischtwermi: Urtrieb und Rekonstruktion

Die Geometrie der Beziehungen basiert in den eben besprochenen Tex-
ten von Ernst Burren nicht mehr auf den jeweiligen Konstellationen zwi-
schen Menschen, sondern sie wird immer mehr bestimmt durch Urtriebe,
die auszuleben jeder nur auf die geeignete Situation wartet. So geht es Bur-
ren nicht mehr um eine Deskription unseres Bewusstseins und auch nicht
mehr so sehr um seine Entwicklungsgeschichte im Laufe der Sozialisation,
sondern um seine Urspriinge, um seine Archéologie, die er nun rekon-
struiert, bis er bei den elementaren Trieben anlangt. Die Erzahlung
Ndschtwermi von 1984 enthalt in ihrer Oberflache die Geschichte einer
alten Frau, die ihre Liebe zu einem krebskranken Bauern, den sie bis zu
seinem Tode pflegte, nicht verwirklichen konnte und die nun jeden Abend
auf die Riuckkehr ihres hustenden Mannes aus dem Wirtshaus wartet,
scheinbar besorgt, er konnte denselben Tod wie ihr Freund erleben. Quer
zu dieser Geschichte einer nichtemanzipierten, dusserlich willfahrigen
Frau liest man die einer andern, die ihren Mann moglichst schnell loshaben
mochte und sich rein sprachlich auf eine hochst raffinierte Weise von jeder
Schuld freiwascht. Der Mann, Edi, soll elendiglich und von ihr in seiner
Krankheit im Stich gelassen an Krebs umkommen, damit sie sich endlich
an ihm wegen einer fritheren Untreue rachen kann. In Gedanken raumt sie
schon jetzt mit ihm endgiiltig auf. Mit em Edi sine Chleider miiesst i haut
abfahre. Was no guet isch, cham i ne Sack fiir d Sammlig vom ene Hiiufs-
wark, s angere wird mit em Bett zame verbronnt. /D Schue lad i am Ghiider-
wage uf!/Das isch de kei grossi Sach, mit em Edi sim Ziig bin i einisch
schnéu zum Huus us. Und auch aus der Vorstellung, dass sie ihre Freundin
Liseli zu sich nehmen mochte, um ihr bei der Pflege ihrer invaliden Schwe-
ster zu helfen, wird schliesslich der Wunsch, Liseli selbst auf seiner Reise
begleiten zu diirfen und die kranke Schwester fiir diese Zeit (und wohl fir
immer) zu versorgen.

Der mit hochster Raffinesse komponierte Text lasst sich so ruckwarts
lesen bis zuriick zum Urtrieb und erlaubt anderseits eine Prognose nach
vorn: der Gattenmord, wie er in gleichzeitigen Texten Burrens tatsachlich
thematisiert worden ist.



738 ZU ERNST BURREN

Wie Dr Schtammgascht ist Naschtwermi ein Monolog. Beim Schtamm-
gascht aber war eine ganze Gemeinde hinzuzudenken, in der Ndaschtwermi
ist es der in seinem Wirtshaus hustende Edi. Seine Geschichte liesse sich
extrapolieren, es konnte die eines vom Eheteufel Geplagten und unter
dem Ehekreuz Leidenden sein. Er ware auf der Buhne gleichsam der
stumme Partner, an dessen Nichtreaktion sich ablesen liesse, wie wenig die
manifeste Handlung seiner Ehefrau mit seinem eigenen Verhalten zu tun
hat. Thre Wahrheit ist fiir sie nicht greifbar; sie erschliesst sich erst in der
Rekonstruktion durch den Leser, der den Schliissel zum Geschehen in
dem Moment findet, wo er probeweise die Urtriebe der Erzahlerin als Teil
seiner selbst annimmt. Seine Veranderung durch den Prozess der Lektiire
i1st zwar vom Autor intendiert, doch nicht in der Weise, dass sie auf eine
eindimensionale Haltung hinauslaufen sollte: die Erkenntnis der latenten
Bosartigkeit der Alten schliesst Mitleid mit ihr nicht aus.

Die Geometrie sowohl des Schtammgaschts wie der Ndschtwermi ist in
sich geschlossen, insofern beide Monologe den Leser nicht in ein Bezie-
hungsgefiige hineinstellen, das ihn zu einer ganz bestimmten Perspektive
notigt. Seine standig prasente Mitwisserschaft wird nicht vorausgesetzt:
auch wer den Text nur anliest oder an beliebiger Stelle aufschlagt, wird sich
— 1m eigentlichen Sinne — ins Bild setzen konnen: Er kann sich als stum-
mer Zuhorer in die Szene hineindenken und sich wieder aus ihr entfernen,
ohne dass seine Prasenz die eines Partners ware, auf den hin bezogen die
erzahlende Figur spricht.

Chuegloggegliit: iterative Verklammerung

Es ware nun freilich paradox, wenn sich der Burrens Menschenbild
inharente Determinismus nur auf das dargestellte Geschehen beziehen
wurde und nicht auf seine Wahrnehmung und Verarbeitung durch den
Leser. Sein rezeptiver Akt impliziert die Rekonstruktion seiner eigenen
Geschichte, widerspiegelt also seine eigene Determiniertheit, die sich von
derjenigen der dargestellten Personen nicht grundsatzlich unterscheiden
kann, weil menschliche Grunderfahrungen auf iiberindividuellen Urtrie-
ben beruhen. Insofern ist nur konsequent, wenn Burren noch einen Schritt
weitergeht, indem er versucht, die in den Monologen nur implizit voraus-
gesetzte Interdependenz zwischen den Bewusstseinsinhalten verschiede-
ner Individuen (und damit grundsatzlich auch zwischen dargestellter Figur
und Leser) explizit zu gestalten.

In der Mundarterzahlung Chuegloggegliit von 1987 geht es nicht mehr
so sehr um die Taten und Meinungen der ausserlich auch mit Namen
bezeichneten Hauptfigur, des kurz vor der Pensionierung stehenden Leh-



ZU ERNST BURREN 739

rers Thierstein, sondern um die Reaktionen, die dessen monologisch vor-
gebrachte Erzdhlung in der Erinnerung nach einem, zwei Tagen beim Ich-
Erzihler, einem namenlos bleibenden Binkler, auslost. Die zwei Figuren
stehen sich so nicht in Wechselwirkung gegeniiber — wie etwa das
Gespann Bindschadler-Baur in Gerhard Meiers Roman-Trilogie —, son-
dern die eine wirkt als Katalysator fiir das Aufbrechen des andern — was
diese aber selbst nicht wahrnimmt. Wiederum ist es erst der Leser, der die
Verkettung der Bewusstseinsinhalte der beiden Individuen herstellt und
sich selbst als dritten in der Reihe erleben kann, wenn er sich dem nun
gleichsam doppelt an ihn gerichteten Appell zum ersten Mal aussetzt.

Thierstein sucht seinen Nachbarn auf, nachdem er die Kuhe des Bauern
Witschi aus der Weide gelassen hat. Seine Klage iiber das standig zu
horende Glockengeldut, das ihn seelisch kabutt gemacht hat, geht tiber in
die Klage iiber die Schiiler, ja die Leute allgemein, die nicht mehr Jose wol-
len, so dass er, wenn er Papst wire, nur noch Nashorner segnen wirde,
statt zu den Menschen zu sprechen. Seine in der verraterischen Schrift-
sprache vorgebrachte Selbstbestitigung «es gibt keine Resignation» gerat
bald ins Wanken: I ha mi Uberziigig. Fiir die han i glabt und gschaffet. Wenn
me do kei Dank het drfiir, de chunnt villecht einisch e Momant inere angere
Wiiut, wo me en Anerchennig wird ha. Der Glaube an die ausgleichende
himmlische Gerechtigkeit ist nur vorgeschoben; der Hass auf die ganze
Welt miindet schliesslich in die Weltzerstorungsphantasien des Megalo-
manen: Mdangisch chunnt mr afe aues eso verblodet und drickig vor, dass i
scho dinkt ha, dis gub am gschidschte diir ganz Europa esones Ardbebe, dass
niit meh vo tiser Zivilisation wiirdi tibrigblibe.

Thiersteins Sicht der Dinge kontrastiert mit derjenigen seiner am fol-
genden Tag ebenfalls bei den Nachbarn aufkreuzenden Frau. Das Bankler-
Ehepaar weiss nach den Selbstaussagen der beiden nit richt, was dort
eigentlich los isch: ob nun die Frau verrtickt ist, weil sie von Mordvisionen
erzahlt hat, oder ob Thierstein, der nach Aussage seiner Frau erfundene
Geschichten iiber sie in Umlauf gebracht habe. Solidaritat zeigen die
Thiersteins nur in bezug auf ihre Erziehungsgrundsatze: Dr Lukas isch ts
jetze erscht richtig dankbar, dass mr immer eso schiring gsi si mit em. (...)
Dr Oskar und i hei immer zunang gseit, mir wei nume eis Ching, drfiir luege
mr aber, dass mr us didm s Maximum choi usehole. Gottlob isch das glunge.

Thierstein, der Aussenseiter im Dorf, dessen Normalitdt schon in Frage
gestellt wird, weil er joggt und Langlauf betreibt, der Rigide, dessen chroni-
sche Kopfschmerzen anzeigen, wie sehr er das Opfer seiner Prinzipien
geworden ist, der Spinner, der sich in seiner Phantasie auf Kosten anderer
aufbldst, der Menschenverichter schliesslich, der es bereut, um seiner
Gesundheit willen einen schwierigen Schiiler nicht versorgt zu haben:
Facetten, die wir als Leser nicht zu einem einheitlichen Bild zusammenzu-



740 ZU ERNST BURREN

fiigen brauchen, weil sie nur Spiegelungen und Projektionen im
Bewusstsein des nacherzahlenden Banklers sind, dem sie dazu dienen, fiir
das eigene Ich eine Wahrheit zu konstruieren, an die es selbst glaubt und an
die die Bezugspersonen auch glauben sollen. Lisbeth, die Frau des Bank-
lers, sagt mit Recht: me libt fasch meh mit dam, wo me vo de Liit iiber
opper vernimmt, aus was me vo opperem sdauber ghort. Ebenso kann sich
der Bankler immer des Einverstandnisses seiner Frau versichern, wenn es
gilt, fremde Meinungen, hier vertreten durch die Thiersteins, zu beurteilen.
In dem Masse, wie sich aber in der Begegnung mit Thierstein die Solida-
ritat in der Ablehnung konstituiert, offenbart sich — gegenlaufig zum aus-
serlichen Harmonisierungsprozess — eine vollig zerstorte eheliche Bezie-
hung, der gegeniiber diejenige Thiersteins als noch relativ gefestigt
erscheint. Die Schlussfolgerung des Banklers, Villecht war jo dr Tod vom
Herr Thierschtei fiir d Frou en Erlosig, verrat die Zielrichtung seiner eige-
nen Phantasien: Trotz der Beteuerung: De heis eigentlich s Lisbeth und i no
ganz guet mitenang, wunscht er sich insgeheim den Tod seiner Frau. Was
im Konditionalis gesagt wird, antizipiert eine Realitat, die sich gar nicht so
sehr von der immer schon gelebten unterscheidet: dass sich der Mann end-
lich hemmungslos ausleben kann. Getreu der Maxime: S isch guet, dass me
nie vernimmt, was eigentlich isch gsi, zeigt er sich zuerst als der Rucksichts-
volle, der seine Verhaltnisse seiner Frau gegentiber verheimlicht: So oppis
han i am Lisbeth immer woue erschpare, dann als der Psychologe: Viiu
meine, ds bringi oppis, wenn me immer tiber aus diskutiert! Drbi geit nume
meh kaputt aus notig, schliesslich als der eingefleischte Egoist: De han em
haut ganz klar gmacht, dass i nume einisch labe und dass ds jo unger ddam nit
brucht z lide. Das Leiden Lisbeths wird uminterpretiert: Obschon er sie
betriigt, ja einmal sogar handgreiflich vor die Tiire gestellt und hinausge-
schlossen hat, zeigt er sich tiberzeugt, dass es ohni mi uf kei Fau wetti si. Die
Redensart mir hein is i dere Zit nit schlicht gmetzget verrat auf eine hinter-
haltige Weise, wie gross die Aggression des Mannes seiner Frau gegenuber
schon geworden ist: Das hass i, eifach eso fiir niit do z ligge und z warte, bis
es Morge wird. Und de no ndbe einere, wo nie weis, 0b sie miiessi go
erbriche.

Fur den Leser wird so der Beobachter der Thiersteins immer mehr zum
Beobachteten, dem sein Hauptinteresse gelten muss. Ohne dass wir wie in
Kleists Zerbrochenem Krug die Hintergriinde von vornherein zu kennen
brauchen, wird der Richter zum Schuldigen, uber den wir befinden, bis
sich die Konfliktstelle vielleicht noch um ein Glied verschiebt: In welcher
Haltung begegnen wir dem Bankler, wenn wir ihn zum Liigner und feigen
Macho machen? Reagieren wir auf ihn nicht in ahnlicher Weise wie er auf
Thierstein? Ist die Solidaritat, auf die wir uns abstiitzen, nicht in ahnlicher
Weise briichig wie die seine, die nicht auf Ubereinstimmung, sondern auf



ZU ERNST BURREN 741

Angst beruht: Nachdem er wegen seiner Frauengeschichten zu wenig Zeit
hatte, dem Sohn Angst beizubringen, holt er das nun auf der Bank gegen-
uber seinen Angestellten nach. Wie Thierstein leiden auch der Bankler
und Lisbeth unter Schlafstorungen, wenn auch nicht wegen des Chueglog-
gegliits. Der Grund sitzt tiefer: der kaum zu loschende Waldbrand an der
Fluh, den sie am zweiten Abend gemeinsam beobachten, steht symbolisch
fiir die schwelende Zerstorung einer Gemeinschaft, in der die Partner ein-
ander kaum mehr wahrnehmen, in der Kommunikation nur noch zur
Verhiillung dient.

Lukas Leuenbergers «Szenen»

Burrens bis jetzt letzter Text fordert vom Leser grosste Aufmerksamkeit
und die Fahigkeit, verschiedene fremde Stimmen auseinanderzuhalten und
gleichzeitig auf die Stimme des eigenen Herzens als der Instanz unverstell-
ter Liebe zu horchen. Nur in ihr wird das ertraglich, was sich fur den Ver-
stand nur als dunkler Pessimismus manifestiert, was sich der asthetischen
Wahrnehmung als in sich verschachteltes Spiegelgebilde darbietet.

Der Interpret — im weitesten Sinne genommen — kann Burrens Texte
weder in ihrer Aussage verharmlosen, noch sie in einem Kanal an den
Rezipienten herantragen wollen. Hingegen konnte und durfte er versu-
chen, in ihnen latent vorhandene interne Kommunikationsstrukturen zu
verdeutlichen, den freien Vektoren, mit denen die Monologisierenden sich
auf ein nur erinnertes oder imaginédres Gegeniiber beziehen, einen mog-
lichen Zielpunkt zuzuweisen. Bei Naschtwermi ist die Tonart der einen
manifesten Stimme fiir den ganzen Text festgelegt, in Chuegloggegliitlassen
sich die verschachtelten Klammern nicht in eine lineare Folge von Aussa-
gen auflosen. Anders gesagt: die Texte sind zwar durch einen Rezitator
gestaltbar, nicht aber im eigentlichen Sinne dramatisierbar, das heisst auf
mehrere Stimmen aufteilbar. Hingegen kann nun Chuegloggegliit gleichsam
als dramaturgische Anweisung gelesen werden, wie frithere Texte des
Autors interpretiert werden konnten: als Beziehungsgeflechte zwischen
Kraftpolen, von denen der monologisierende nur den Nullpunkt des Koor-
dinatensystems setzt, auf den sich — in seiner Sicht — die andern beziehen.
Der Schritt liegt an sich nahe, verschiedene solcherart zentrierte Struktu-
ren dialogisch gegeneinander zu stellen und sie so aufzubrechen, aus den
einzelnen Sprechakten Folgen von Reaktionen mehrerer Menschen zu
machen, die Handlungszusammenhange als Ergebnis gelungener oder —
in der Mehrzahl der Falle — misslungener interner Kommunikation sicht-
bar werden lassen.



742 ZU ERNST BURREN

Lukas Leuenberger, der letztes Jahr Friedrich Diirrenmatts Alte Dame
am «Schauplatz» Bahnhof Ins neu inszeniert hatte, sah mit dem ihm eige-
nen Blick, mit welchen dramaturgischen Mitteln einige Erzahlungen des —
von heute aus gesehen — «mittleren» Burren zu mehrdimensionalen und
multimedialen Bildern verarbeitet und so mit ihren versteckten Strukturen
fur ein Publikum wahrnehmbar gemacht werden konnten. Seine in Zusam-
menarbeit mit dem Autor gestalteten sechs Szenen enthalten Texte aus Am
Evelin si Baschtervon 1982, die erste, zweite, vierte und fiinfte auch solche
aus Dr Zang im Pfirsichvon 1979, die erste, vierte und fiinfte zusatzlich aus
Begonie und Schtifmiietterli von 1980, die vierte schliesslich noch einen
alteren Text aus Scho wider Sunndigvon 1971.

In dieser Montage werden nun die verschiedenen dialogischen Potenzen
in statu nascendi zur Entfaltung gebracht: Im Monolog zitierte Rede eines
andern kann selbstandig werden, eine Stimme kann auf zwei aufgeteilt
werden, verschiedene Texte konnen miteinander verschrankt werden, um
so zu zeigen, wie sich in ein und demselben Schauspieler verschiedene
Stimmen uberlagern, verschiedene Bewusstseinsinhalte aufsteigen. In die-
sem Arrangement auf der Bithne werden die Querbeziige manifest, weil die
Stimme eines Schauspielers gleichsam einen doppelten Klangteppich aus-
breitet oder weil dieselbe Textur von verschiedenen Stimmen produziert
wird. Die Einmaligkeit und Einheitlichkeit eines individuellen
Bewusstseins wird so fragwiirdig; was vorgebracht wird, relativiert sich von
selbst; Sympathie kann sich nicht mehr auf ein leibliches Opfer, das Vorur-
teil nicht mehr gegen den Reprasentanten schlechter Gesinnung oder fal-
scher Ideologie richten.

Was der Leser Burrens erst lernen muss, Querverbindungen herzustel-
len und durch Standortwechsel sein Bild wieder zu entfokussieren: der
Betrachter der «Szenen» wird in diesen Prozess unweigerlich hineingeris-
sen. Die flinfte Szene zum Beispiel bringt nach einem Ausschnitt aus dr
Schnitzer vom Sundigobe, wo sich der Sprecher eingesteht, auch er fiihle
die Versuchung, seine Frau umzubringen (wie jener Alfons, der seine Frau
erschlagen hat), gleich die Stimme jener Frau aus choufet e Hung: me list jo
bau jedi Wuche/dass Manne ihri Froue ermorde und verweist damit auf die
Reziprozitat von Tater und Opfer. Beider Phantasien sind so dramatur-
gisch und im Sinne der Weltsicht Burrens notwendig aufeinander bezogen.
Auf Durrenmatts «schlimmst mogliche Wendung» wird so ebenso ange-
spielt wie auf Gotthelfs oft kaum mehr merkbare bodenlose Ironie.

Der Zuhorer muss sich so — in einer Umgebung, die auch die seine ist
— mit dem Text einlassen, indem er sich zunachst identifiziert, damit er,
vor dieser eigenen Identifikation erschauernd oder in einem freudigen Aha
erwachend, sich von ihr wieder 16sen kann. Alles Theaterheisst die Szenen-
folge: Theater als Wirklichkeit, die unsere Wirklichkeit hinter sich lasst und



ZU ERNST BURREN 743

zugleich so auf sie zuriickfiihrt, dass wir sie anders wahrnehmen. Welch
grosseren Dienst konnte ein Interpret seinem Autor erweisen?

Bibliographie Ernst Burren

derfiir und derwider. Mundartverse (Nachwort: Ernst Eggimann), Bern: Zytglogge 1970.

Scho wider Sunndig. Sachs Gschichte, Ziirich: Diogenes 1971.

um jede priis. Mundartgedicht, Bern: Zytglogge 1973.

Schueukommission und andere Mundartstiicke, Bern: Zytglogge 1974 (zytglogge test 12).

I Waud go Fahne schwinge. Mundartgeschichten, Bern: Zytglogge 1974.

Dr Schtammgascht. Erzéhlung, Bern: Zytglogge 1976.

S chiirzere Bei. Gedichte und Geschichten, Bern: Zytglogge 1977.

Dr Zang im Pfirsich. Mundartgeschichten, Bern: Zytglogge 1979.

Begonie und Schtifmiietterli. Erzahlung, Bern: Zytglogge 1980.

derfiir und derwider, um jede priis, s chiirzere bei. Mundartgedichte (Sammelband), Bern:
Zytglogge 1981.

Scho wider Sunndig, I Waud go Fahne schwinge, Dr Zang im Pfirsich. Mundartgeschichten
(Sammelband), Bern: Zytglogge 1981.

Am Evelin si Baschter. Mundartgeschichten, Bern: Zytglogge 1982.

Naschtwermi. Mundarterzahlung, Bern: Zytglogge 1984.

schtoh oder hocke. Mundartgedichte, Bern: Zytglogge 1985.

Chuegloggegliit. Mundarterzahlung, Bern: Zytglogge 1987.

Dr Schtammgascht, Begonie und Schtifmiietterli. Mundarterzahlungen (Sammelband), Bern:
Zytglogge 1987.

Wenns tisi Schuele wiirde fertig bringe, d Ching lehre z lose, lehre das z
sdge, wo mues gseit si, und niit angers, ware aui Liit glticklicher, het dr Thier-
schtei gseit.

(Aus «Chuegloggegliit» von Ernst Burren,
Zytglogge Verlag, Bern 1987)



	Arrangement und Rekonstruktion : zum Werk des Mundartdichters Ernst Burren 1976 bis 1987

